


TATARICA 

Research Journal. Founded in 2013. 
Founder and publisher – Kazan (Volga Region) Federal University. 
Published semi – annually in English, Tatar and Russian. 
 

Editor-in-Chief 
Zamaletdinov Radif Rifkatovich, Doctor of Philology, Professor, Director, Institute of Philology and Intercultural 

Communication, Kazan (Volga Region) Federal University (Russia) 
 

Editorial Board 

Alkaya Erzhan Professor, Head of the Department 
of Modern Turkic Languages and 
Literatures, Firat University 
(Turkey) 

 Sagdeev Roald 
Zinnurovich 

Professor, University of Maryland 
(USA) 

Huseynova 
Mahira Nagi 
Kyzy 

Professor, Dean of the Faculty of 
Philology, Azerbaijan State 
Pedagogical University 
(Azerbaijan) 

 Schamiloglu 
Uli 

Professor, University of 
Nazarbayev (Kazakhstan) 

Khayrullin Grif 
Timurzagitovich 

Professor, Kazakh National 
Pedagogical University Abai 
(Kazakhstan) 

 Sunyaev 
Rashid 
Alievich  

Director, Max Planck Institute for 
Astronomy (Germany) 

Khazipov 
Rustem 
Narimanovich 

Professor, Mediterranean Institute 
of Neurobiology (France) 

 Sunyaev 
Shamil 
Rashidovich 

Professor of Medicine, Harvard 
University (USA) 

Mustafa Oner Professor, University of the 
Aegean (Turkey) 

 Yakaci Ali Professor, Head, Department of 
Turkish Languages, Gazi 
University (Turkey) 

Rajabov Dilshod 
Zaripovich  

Professor, Dean of the Philological 
University of Bukhara University 
(Uzbekistan) 

   

 
Advisory Board  

Akchurin R.S., Head, Department of Cardiovascular 
Surgery, A.L.Myasnikov Institute of Clinical Cardiology, 
Russian Cardiology Research and Production Centre, 
Russian Academy of Sciences (Russia) 
Akhmetshin R.K., Deputy Prime Minister, Republic of 
Tatarstan – Plenipotentiary, Republic of Tatarstan, 
Russian Federation (Russia) 
Gilmutdinov I.I., Chairperson, Federal Tatar National-
Cultural Autonomy (Russia) 
Khakimov R.S., Scientific Supervisor, S.Mardjani 
Institute of History, Academy of Sciences, Republic of 
Tatarstan (Russia) 
Khayrullin R.Z., Leading Researcher, Institute of Content 
and Methods, Russian Academy of Education (Russia) 
Khotinets V.Yu., Head, Department of General 
Psychology, Udmurt State University (Russia) 
 

Minnullin K.M., Director, G.Ibragimov Institute of 
Language, Literature and Art, Academy of Sciences, 
Republic of Tatarstan (Russia) 
Nigmatullin R.I., Scientific Supervisor at the P. 
Shirshov Institute of Oceanography, Russian Academy 
of Sciences (Russia) 
Nizamov R.K., Rector, Kazan State University of 
Architecture and Engineering (Russia) 
Sagdeev R.Z., Director, International Tomography 
Center, Siberian Branch, Academy of Sciences (Russia) 
Suleymanov D.Sh., Vice-President, Academy of 
Sciences, Republic of Tatarstan (Russia) 
Valeev R.I., Chairman, State Council Committee, State 
Council for Culture, Science, Education and National 
Issues, Republic of Tatarstan (Russia) 
Volodarskaya E.F., President, Academy of Linguistic 
Sciences (Russia) 
Zakirov R.Z., Counselor, Executive Committee, World 
Congress of Tatars (Russia) 
 



 2 

Executive Editors 

Khabutdinova M.M., PhD (Philology) 
 

Editors: 

Section “Language” 

Akimova О.V., PhD (Philology), Alishina H.Ch., Doctor of Philology, Zakiev M.Z., Doctor of Philology, 
Galiullina G.R., Doctor of Philology Nuriyeva F.Sh., Doctor of Philology,  
Nurmukhametova R.S., PhD (Philology), Svirina L.O., PhD (Pedagogics),  

Timerkhanov A.A., Doctor of Philology 
 

Section “Literature” 

Bakirov M.Kh., Doctor of Philology, Galimullin F.G., Doctor of Philology, Gilazov T.Sh., PhD (Philology), 
Zagidullina D.F., Doctor of Philology, Zakirzyanov A.M., Doctor of Philology,  

Zinnatullina Z.R., PhD (Philology), Solnyshkina M.I., Doctor of Philology, Yashina M.E., PhD (Philology) 
 

Section “History and Society” 

Almazova L.I., PhD (Philosophy), Gilyazov I.A., Doctor of History, Iskhakov D.M., Doctor of History,  
Subich V.G., PhD (Philology), Tagirov I.R., Doctor of History, Khabutdinov A.Yu., Doctor of History, 

Khayrutdinov R.R., PhD (History), Khuzin F.Sh., Doctor of History 
 

Section “Culture, Personality and Education” 

Bayanova L.F., Doctor of Psychology, Valeeva-Suleymanova G.F., Doctor of Arts,  
Gibatdinov M.M, PhD (History), Dulat-Aleev V.R., Doctor of Arts, Kalimullin A.M., Doctor of History, 

Salehova L.L., Doctor of Pedagogics, Sultanova R.R., PhD (Art Criticism), Shelestova O.V., PhD (Philology), 
Yavgildina Z.M., Doctor of Pedagogics, Yarmakeev I.E., Doctor of Pedagogics 

 
Section “Personalia”, “Reviews”, “Scientific Chronicles of the Turkic World” 

Ashrapova A.Kh., PhD (Philology), Grolman M.B., Lecturer, Nabiullina G.A., PhD (Philology),  
Kirillova Z.N., PhD (Philology), Mirzagitov R.H., PhD (Pedagogics), Shaydullin R.V., Doctor of History, 

Shakirzyanov R.A., PhD (Engineering), Yusupova A.Sh., Doctor of Philology, Zamaletdinova G.F., PhD (Philology) 
 

Design, DTP 

Gerasimova N.V., Gimadeev A.M., Najip Nakkash, Salakhov R.F. 

 

 

Address of the publisher:  
18 Kremlyovskaya Street, Kazan, 420008, Republic of Tatarstan, Russian Federation. 

Editorial Office address:  
2 Tatarstan Street, Kazan, 420021, Republic of Tatarstan, Russian Federation. 

Phone: 7-843-292-9206 
E-mail: tatarica.kpfu@gmail.com 
Journal website: http://tatarica.kpfu.ru/ 
Subscription index: 66079 
 
The journal is registered by the Federal Service for Supervision of Communications, Information Technology and 
Mass Media. 
 
Registration certificate  
PI №FS77-55800 dated 28 October 2013. 
 
The materials of the journal are posted on the website of the Scientific Electronic Library and are included in the 
national information-analytical system RSCI (Russian Science Citation Index). 
 
The journal is included in EBSCO publishing database. 
 



 3 

TATARICA 
Фәнни журнал. 2013 елдан чыга. 
Гамәлгә куючы һәм нәшир – «Казан (Идел буе) федераль университеты» югары белем бирү федераль дәүләт 
автоном мәгариф учреждениесе.  
Журнал елга 2 тапкыр инглиз, татар һәм рус телләрендә нәшер ителә. 

 
Баш мөхәррир 

Җамалетдинов Рәдиф Рифкать улы, филол. фән. д-ры, Казан (Идел буе) федераль университетының  
Филология һәм мәдәниятара багланышлар институты директоры (Россия) 

 
Халыкара редакция советы 

Алкая Эржан Фират университетының хәзерге 
төрки телләр һәм әдәбиятлар 
департаменты мөдире, 
профессор (Төркия) 

 Сүнәев Рәшид 
Гали улы 

Макс Планк исемендәге 
җәмгыятьнең Астрофизика 
институты директоры 
(Германия) 

Гусейнова 
Маһирә Наги 
Кызы 

Азәрбәйҗан дәүләт педагогика 
университетының филология 
факультеты деканы, профессор  

 Сүнәев 
Шамил Рәшид 
улы 

Гарвард университеты 
профессоры (АКШ) 

Мостафа Өнәр Эгей университеты профессоры 
(Төркия) 

 Хаҗипов 
Рөстәм 
Нариман улы 

Урта диңгез нейробиология 
институты профессоры 
(Франция) 

Рәҗәбов 
Дильшод 
Зарип улы 

Бохара университетының 
филология факультеты деканы, 
профессор (Үзбәкстан) 

 Хәйруллин 
Гриф 
Тимерзаһит 
улы 

Абай исемендәге Казах милли 
педагогика университеты 
профессоры (Казахстан) 

Сәгъдиев 
Роальд Зиннур 
улы 

Мериленд университеты 
профессоры (АКШ) 

 Юлай Шамил 
углы 

Назарбаев университеты 
профессоры (Казахстан) 

   Якачы Али Гази университетының төрек 
теле кафедрасы мөдире (Төркия) 

 
Консультатив совет 

Акчурин Р.С., Россия Фәннәр академиясе Россия 
кардиологик фәнни-җитештерү үзәгенең 
А.Л.Мясников исемендәге Клиник кардиология 
институты йөрәк-кан тамырлары хирургиясе бүлеге 
җитәкчесе (Россия) 
Әхмәтшин Р.К., Татарстан Республикасының 
Премьер-министр урынбасары – Татарстан 
Республикасының Россия Федерациясендәге тулы 
вәкаләтле вәкиле (Россия) 
Вәлиев Р.И., Татарстан Республикасы Дәүләт 
Советының мәдәният, фән, мәгариф һәм милли 
мәсьәләләр буенча комитет рәисе (Россия) 
Володарская Э.Ф., Россия лингвистик фәннәр 
академиясе президенты (Россия) 
Гыйльметдинов И.И., Татар федераль милли-
мәдәни мохтарияте рәисе (Россия) 
Закиров Р.З., Бөтендөнья татар конгрессы 
Башкарма комитетының киңәшчесе (Россия)  
Миңнуллин К.М., Татарстан Республикасы Фәннәр 
академиясенең Тел, әдәбият һәм сәнгать институты 
директоры (Россия) 
 

Нигъмәтуллин Р.И., Россия Фәннәр академиясенең 
П.П.Ширшов исемендәге Океанология институты 
фәнни җитәкчесе (Россия) 
Низамов Р.К., Казан дәүләт архитектура-төзелеш 
университеты ректоры (Россия) 
Сәгъдиев Р.З., Россия Фәннәр академиясенең Себер 
бүлеге Халыкара томография үзәге директоры 
(Россия) 
Сөләйманов Җ.Ш., Татарстан Республикасы 
Фәннәр академиясенең вице-президенты (Россия) 
Хәйруллин Р.З., Россия мәгариф академиясенең 
Белем бирү эчтәлеге һәм методлары институтының 
әйдәп баручы фәнни хезмәткәре (Россия) 
Хәкимов Р.С., Татарстан Республикасы Фәннәр 
академиясенең Ш.Мәрҗани исемендәге Тарих 
институты фәнни җитәкчесе (Россия). 
Хотинец В.Ю., Удмурт дәүләт университетының 
гомуми психология кафедрасы мөдире (Россия) 
 



 4 

Башкаручы мөхәррир: 

Хәбетдинова М.М., филол. фән. канд. 
 

«Тел» бүлеге редакциясе 

Акимова О.В., филол. фән. канд., Алишина Х.Ч., филол. фән. д-ры, Зәкиев М.З., филол. фән. д-ры, 
Галиуллина Г.Р., филол. фән. д-ры Нуриева Ф.Ш., филол. фән. д-ры,  

Нурмөхәммәтова Р.С., филол. фән. канд., Свирина Л.О., филол. фән. канд.,  
Тимерханов А.Ә., филол. фән. д-ры 

 
«Әдәбият» бүлеге редакциясе 

Бакиров М.Х., филол. фән. д-ры, Галимуллин Ф.Г., филол. фән. д-ры, Гыйлаҗев Т.Ш., филол. фән. канд., 
Закирҗанов Ә.М., филол. фән. д-ры, Заһидуллина Д.Ф., филол. фән. д-ры,  

Зиннәтуллина З.Р., филол. фән. канд., Солнышкина М.И., филол. фән. д-ры, Яшина М.Е., филол. фән. канд. 
 

«Тарих һәм җәмгыять» бүлеге редакциясе 

Алмазова Л.И., философ. фән. канд., Гыйләҗев И.А., тарих фән. д-ры, Исхаков Д.М., тарих фән. д-ры, 
Субич В.Г., филол. фән. канд., Таһиров И.Р., тарих фән. д-ры, Хәбетдинов А.Ю., тарих фән. д-ры, 

Хәйретдинов Р.Р., тарих фән. канд., Хуҗин Ф.Ш., тарих фән. д-ры 
 

«Мәдәният, шәхес һәм мәгариф» бүлеге редакциясе 

Баянова Л.Ф., психол. фән. д-ры, Вәлиева-Сөләйманова Г.Ф., сәнгать фән. д-ры,  
Гыйбатдинов М.М., тарих фән канд., Дулат-Алиев В.Р., сәнгать фән. д-ры,  

Кәлимуллин А.М., тарих фән. д-ры, Салехова Л.Л., пед. фән. д-ры, Солтанова Р.Р., сәнгать фән. канд., 
Шелестова О.В., филол. фән. канд., Яугилдина З.М., пед. фән. д-ры, Ярмәкәев И.Э., пед. фән. д-ры 

 
«Personalia», «Рецензия һәм күзәтүләр», «Төрки дөнья фәнни хроникасы» бүлекләре редакциясе 

Әшрәпова А.Х., филол. фән. канд., Грольман М.Б., Җамалетдинова Г.Ф., филол. фән. канд.,  
Набиуллина Г.Ә., филол. фән. канд., Кириллова З.Н., филол. фән. канд.,  

Мирзаһитов Р.Х., пед. фән. канд., Шәйдуллин Р.В., тарих фән. д-ры,  
Шакирҗанов Р.Ә., техн. фән. канд., Юсупова Ә.Ш., филол. фән. д-ры 

 
Дизайн, компьютерда битләргә салу 

Герасимова Н.В., Гыймадиев А.М., Нәҗип Нәккаш, Сәләхов Р.Ф. 

 

 

Нәшрият адресы: 
420008, Россия Федерациясе, Татарстан Республикасы, Казан ш., Кремль ур., 18 нче йорт 

Редакциянең адресы: 
420021, Россия Федерациясе, Татарстан Республикасы, Казан ш., Татарстан ур., 2 нче йорт 

Телефон: (843)292-92-06 
E-mail: tatarica.kpfu@gmail.com 
Журналның сайты: http://tatarica.kpfu.ru/ 
Индекс: 66079 
 
Журнал элемтә, мәгълүмати технологияләр һәм массакүләм коммуникацияләр даирәсендәге күзәтчелек 
буенча Федераль хезмәт идарәсендә теркәлгән. 
 
Теркәлү таныклыгы  
ПИ №ФС77-55800 2013 елның 28 октябреннән 
 
Журнал материаллары Фәнни электрон китапханә сайтына урнаштырыла, РИНЦның (Фәнни сылтама 
ясауның Россия индексы) милли информацион-аналитик системасына кертелә. 
 
Журнал EBSCO Publishing Database мәгълүматлар базасына кертелә.  
 



 5 

TATARICA 

Научный журнал. Основан в 2013 году. 
Учредитель и издатель – Федеральное государственное автономное образовательное учреждение высшего 
образования «Казанский (Приволжский) федеральный университет». 
Выходит 2 раза в год на английском, татарском и русском языках. 

 
Главный редактор 

Замалетдинов Радиф Рифкатович, д-р филол. наук, директор Института филологии и межкультурной 
коммуникации Казанского (Приволжского) федерального университета (Россия) 

 
Международный редакционный совет 

Алкая Эржан профессор, заведующий 
департаментом современных 
тюркских языков и литератур 
Университета Фират (Турция) 

 Сюняев Рашид 
Алиевич 

директор Института 
Астрофизики Общества имени 
Макса Планка (Германия) 

Гусейнова 
Махира Наги 
Кызы 

профессор, декан 
филологического факультета 
Азербайджанского 
государственного 
педагогического университета 
(Азербайджан) 

 Сюняев 
Шамиль 
Рашидович  

профессор Гарвардского 
университета (США) 

Мустафа Онер профессор Эгейского 
университета (Турция) 

 Хазипов Рустем 
Нариманович 

профессор 
Средиземноморского института 
нейробиологии (Франция) 

Раджабов 
Дильшод 
Зарипович 

профессор, декан 
филологического университета 
Бухарского университета 
(Узбекистан) 

 Хайруллин 
Гриф 
Тимурзагитович 

профессор Казахского 
Национального 
педагогического университета 
имени Абая (Казахстан) 

Сагдеев Роальд 
Зиннурович 

профессор Мерилендского 
университета (США) 

 Юлай 
Шамильоглу 

профессор Назарбаев 
университета (Казахстан) 

   Якачы Али Заведующий кафедрой 
турецкого языка университета 
Гази (Турция) 

 
Консультативный совет 

Акчурин Р.С., руководитель отдела сердечно-
сосудистой хирургии Института клинической 
кардиологии имени А.Л.Мясникова Российского 
кардиологического научно-производственного 
центра Российской академии наук (Россия) 
Ахметшин Р.К., Заместитель Премьер-министра 
Республики Татарстан – Полномочный представитель 
Республики Татарстан в Российской Федерации 
(Россия) 
Валеев Р.И., председатель Комитета Государственного 
Совета Республики Татарстан по культуре, науке, 
образованию и национальным вопросам (Россия) 
Володарская Э.Ф., ректор Московского института 
иностранных языков, Президент Академии 
лингвистических наук (Россия) 
Гильмутдинов И.И., председатель Федеральной 
национально-культурной автономии татар (Россия) 
Закиров Р.З., советник исполкома Всемирного 
Конгресса татар (Россия) 
 

Миннуллин К.М., директор Института языка, 
литературы и искусства Академии наук Республики 
Татарстан (Россия) 
Нигматуллин Р.И., научный руководитель 
Института океанологии имени П.П.Ширшова 
Российской Академии наук (Россия) 
Низамов Р.К., ректор Казанского государственного 
архитектурно-строительного университета (Россия) 
Сагдеев Р.З., директор Международного 
томографического центра Сибирского отделения 
Российской Академии наук (Россия) 
Сулейманов Д.Ш., вице-президент Академии наук 
Республики Татарстан (Россия) 
Хайруллин Р.З., ведущий научный сотрудник 
Института содержания и методов обучения 
Российской академии образования (Россия) 
Хакимов Р.С., научный руководитель Института 
истории имени Ш.Марджани Академии наук 
Республики Татарстан (Россия) 
Хотинец В.Ю., зав. кафедрой общей психологии 
Удмуртского государственного университета (Россия) 



 6 

Исполнительный редактор: 

Хабутдинова М.М., канд. филол. наук 
 

Редакция раздела «Язык» 

Акимова О.В., канд. филол. наук, Алишина Х.Ч., д-р филол. наук, Галиуллина Г.Р., д-р филол. наук, 
Закиев М.З., д-р филол. наук, Нуриева Ф.Ш., д-р филол. наук, Нурмухаметова Р.С., канд. филол. наук, 

Свирина Л.О., канд. филол. наук, Тимерханов А.А., д-р филол. наук 
 

Редакция раздела «Литература» 

Бакиров М.Х., д-р филол. наук, Галимуллин Ф.Г., д-р филол. наук, Гилазов Т.Ш., канд. филол. наук, 
Загидуллина Д.Ф., д-р филол. наук, Закирзянов А.М., д-р филол. наук,  

Зиннатуллина З.Р., канд. филол. наук, Солнышкина М.И., д-р филол. наук, Яшина М.Е., канд. филол. наук 
 

Редакция раздела «История и общество» 

Алмазова Л.И., канд. филос. наук, Гилязов И.А., д-р ист. наук, Исхаков Д.М., д-р ист. наук,  
Субич В.Г., канд. филол. наук, Тагиров И.Р., д-р ист. наук, Хабутдинов А.Ю., д-р ист. наук,  

Хайрутдинов Р.Р., канд. ист. наук, Хузин Ф.Ш., д-р ист. наук 
 

Редакция раздела «Культура, личность и образование» 

Баянова Л.Ф., д-р психол. наук, Валеева-Сулейманова Г.Ф., д-р искусствоведения,  
Гибатдинов М.М., канд. ист. наук, Дулат-Алеев В.Р., д-р искусствоведения,  

Калимуллин А.М., д-р ист. наук, Салехова Л.Л., д-р пед. наук, Султанова Р.Р., канд. искусствоведения, 
Шелестова О.В., канд. филол. наук, Явгильдина З.М., д-р пед. наук, Ярмакеев И.Э., д-р пед. наук 

 
Редакция разделов «Personalia», «Рецензии и обзоры», «Научная хроника тюркского мира» 

Ашрапова А.Х., канд. филол. наук, Грольман М.Б., Замалетдинова Г.Ф., канд. филол. наук,  
Набиуллина Г.А., канд. филол. наук, Кириллова З.Н., канд. филол. наук,  

Мирзагитов Р.Х., канд. пед. наук, Шайдуллин Р.В., д-р ист. наук,  
Шакирзянов Р.А., канд. техн. наук, Юсупова А.Ш., д-р филол. наук 

 
Дизайн, компьютерная верстка 

Герасимова Н.В., Гимадеев А.М., Наджип Наккаш, Салахов Р.Ф. 

 

 

Адрес издателя: 
420008, Российская Федерация, Республика Татарстан, г. Казань, ул. Кремлевская, д. 18 

Адрес редакции: 
420021, Российская Федерация, Республика Татарстан, г. Казань, ул. Татарстан, д. 2 

Телефон: (843)292-92-06 
E-mail: tatarica.kpfu@gmail.com 
Сайт журнала: http://tatarica.kpfu.ru/ 
Подписной индекс: 66079 
 
Журнал зарегистрирован в Федеральной службе по надзору в сфере связи, информационных технологий  
и массовых коммуникаций.  
 
Свидетельство о регистрации  
ПИ №ФС77-55800 от 28 октября 2013 г. 
 
Материалы журнала размещаются на сайте Научной электронной библиотеки, включаются в 
национальную информационно-аналитическую систему РИНЦ (Российский индекс научного цитирования). 
 
Журнал включен в базу данных EBSCO Publishing Database.  
 
 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 7 

 
 
 

DOI: 10.26907/2311-2042-2022-19-2-7-23 

ASPECTS OF STUDYING ROOT BASES IN THE TURKIC LANGUAGES 
 

Nuriya Usmanovna Khaliullina,  
Bashkir State Pedagogical University named after M. Akmulla, 

3 a October Revolution Str., Ufa, 450000, Russian Federation,  
nurkha@yandex.ru. 

 
Ilshat Sakhiyatullovich Nasipov,  

Bashkir State Pedagogical University named after M. Akmulla, 
3 a October Revolution Str., Ufa, 450000, Russian Federation,  

nasipov2021@yandex.ru. 
 

This article provides an overview of various trends in Turkic linguistics related to the study of root 
bases. 

The paper examines the views of well-known Turkologists on the structure of root bases, morpho-
logical features and semantic features. Primary roots, as the simplest, smallest and at the same time 
important units, constitute a very ancient layer, like the linguistic phenomenon itself. Today, their col-
lection and systematization is one of the urgent tasks of studying the history of the language. 

The theoretical and practical significance of this research is determined by the possibility of using 
its main results in comparative-historical and etymological studies, in developing the theory of the 
root in the Turkic and Altaic languages. 

 
Key words: Turkic languages, comparative-historical linguistics, root, base, reconstruction, ety-

mology, diachrony, syncretism, system 
 

Introduction 
The concept of the root was used in linguistics 

in ancient Indian grammars. In scientific literature, 
this term is used to name the smallest semantic 
unit, the nominal root of the word, root morpheme, 
root word, primary word, etymological root, main 
morpheme, root base, formative form of the word, 
formative stem, primary stem, etc. 

The problem of the “root base” occupies a spe-
cial place in the Turkic languages, since in Indo-

European linguistics a “historical taboo” was set 
regarding the relationship between the root and the 
word, the possibilities of the root and the stem co-
inciding [1, p. 99]. This stereotype in comparative 
studies persists today. A. Potebnya especially sup-
ports the opinion that “roots existed before words 
and were formed by means of word formation after 
the appearance of the inflectional system. Scholars, 
working in the field of the Turkic languages, do 
not adopt this scientific standpoint for two reasons: 

https://www.seslisozluk.net/introduction-nedir-ne-demek/


N.U.KHALIULLINA, I.S.NASIPOV 
 

 8 

firstly, synchronously Turkic words can be freely 
distinguished into an independent root and other 
morphemes; secondly, monosyllabic roots were 
clearly recorded in the Orkhon-Yenisei inscriptions 
of the 7th century. “In the Turkic languages, the 
‘adding’ of morphological elements to the root oc-
curred in accordance with the laws of agglutina-
tion,” notes the Kyrgyz scientist B. M. Yunusaliev. 
In his opinion, “in the Turkic languages, only a 
monosyllabic word can act as a root. Even insepa-
rable polysyllabic words are formed either by add-
ing grammatical indicators to the root, or as a re-
sult of the semantic mixing of two independent 
roots, or as a result of phonetic ‘deformation’” [2]. 

Numerous works published on the issue of root 
bases and the abovementioned views testify to its 
current significance. Opinions on the structure of 
the Turkic root in different years were expressed 
by O. Betlingk (1851), G. Vamberi (1878), V.V. 
Radlov (1893-1911), V. Bang (1916), N. 1954), 
D. G. Kiekbaev (1955), A. Zayonchkovsky (1961), 
V. Kotvich (1962), N. A. Baskakov (1962, 1979, 
1988), N. K. Dmitriev (1962), G. Derfer (1964), B. 
A. Serebrennikov (1965), V. Aslanov (1965, 
1971), A. M. Shcherbak (1970), A. N. Kononov 
(1971, 1980), N. Ganiev (1974), I. V. Kormushin 
(1971 , 1991), E. V. Sevortyan (1973), E. R. 
Tenishev (1976), V. I. Tsintsius (1979), T. M. 
Garipov (1979), K. M. Musaev (1984), A. T. 
Kaidarov (1986), E. Z. Kazhibekov (1986), Zh. 
Mankeeva (1991), N. I. Egorova (1992), B. O. 
Oruzbayeva (1994), A. G. Shaikhulova (2000) and 
others. In particular, scholars debate whether mon-
osyllabic verbal roots are the [C+V] type ending in 
a vowel. A number of Turkologists (for example, 
Vl. Kotvich), using a comparative analysis of the 
Turkic, Mongolian, and Tungus-Manchu lan-
guages, conclude that in the Turkic and, more 
broadly, Altaic languages, the root can be of dif-
ferent types - from simple V, CV, VC to complex 
CVC, CVCC. Other scientists (G. Vamberi, V. V. 
Radlov, N. A. Baskakov, A. M. Shcherbak), on the 
contrary, believe that the monosyllabic root of the 
classical type C + V + C is the type of the most an-
cient root structure. Proponents of this point of 
view believe that the only primary root in the Tur-
kic languages can be the type CVC (for example, 
the verbs Sal -, Bar -, Kel -). In their opinion, the 
presence of an etymological root of the V + C type 
is impossible. N. A. Baskakov notes that the theory 
suggesting the primacy of two-vowel roots has not 
been proven [3, p. 100]. In later works, the author 
says that the roots in the CV structure are numeri-
cally smaller than in the ancient written monu-

ments and the modern Turkic languages, which is 
an argument against their primacy. As one of the 
proofs, he cites the fact that the Turkic languages 
are characterized by a root type with a closed syl-
lable, consisting of initial (anlaut) and final 
(auslaut) consonants, their frequency being 75% 
[3]. 

N. Baskakov’s ideas can serve either as a start-
ing point for researchers in their search, or as their 
last frontier, which they are to reach on the basis of 
observations. 

 
Materials and methods of research 

Our study is based on the theory of the root in 
Turkology and Altaistics, research works and dic-
tionaries. 

We use the methods of historical and compara-
tive linguistics and the descriptive method. 

 
Discussion 

V. Radlov was the first scientist to demonstrate 
the possibility of restoring (reconstructing) many 
Turkic roots into a CV prototype. In his work 
“Vvodnye mysli k opisaniyu morfologii tyurkskikh 
yazykov” (“Introductory Thoughts on the Descrip-
tion of Morphology of the Turkic Languages”) 
(1906), he proposed a doctrine of the morphologi-
cal elements’ origin in Turkic words. According to 
the data on modern languages that have passed a 
long way of development, one can trace Turkic 
words “expansion” in the history of their develop-
ment. According to Radlov, “...when studying 
monosyllabic Turkic stems, we can further observe 
that some widespread monosyllabic bases cannot 
be considered proper roots at all; they were formed 
by a fusion of a lost stem with some other base af-
fixes” [4]. For example, bak ~ pak are formed from 
the verb pa- ~ ba- “to bind” plus the affix - k, they 
were recorded in the Orkhon-Yenisei inscriptions, 
in “Kutadgu bilig”; the verbs syk - “to squeeze”, 
syn - “to break, destroy”, syt - “to crush” are 
formed from the more ancient root *sy [5]. Later, 
E. Sevortyan and A. Kononov agreed with these 
views of Radlov. Moreover, in many cases, the se-
cond consonant sound of the VC type also falls in-
to a similar scheme. For example, according to E. 
Sevortyan, the final consonants y, z in the Turkish 
words iy- “to agree, approach, correspond, be to 
the face” and uz - “suitable, befitting” are deriva-
tional indicators [4].  

Proceeding from the disintegration of the roots, 
Mr. Vambery singles out the concepts of “root” 
and “base”. In his opinion, the use of the term 
“base” makes it possible to single out “the root and 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 9 

adjoining appendages” in its composition. He was 
one of the first in Turkology to identify 47 bases 
confirming this point of view. 

The status of the Turkic root in diachrony as an 
“inseparable lexeme” is only a hypothesis. Many 
experts note that in the modern Turkic languages 
not only two- and three-syllable roots, but also 
monosyllabic roots constitute once independent 
morphological elements of the language as a result 
of the agglutinative development. In accordance 
with phonetic, morphological and semantic pat-
terns, they have merged into a single whole to such 
an extent that today it is impossible to separate 
them [4, p. 19]. 

According to the terminology of Zh. Mankeev, 
the theory of the root should be analyzed in dy-
namics. The root is a unit of the ontological level, 
so it constantly changes. 

The presence of etymological roots like V, CV, 
VC does not cause controversy in many studies. In 
his well-known article, A. Zaionchkovsky finds 
specific examples to illustrate the thesis about the 
occurrence of verbal stems of the primary C + V 
type in the Turkic languages [6, p. 29]. The re-
searcher found the material showing that in the 
Turkic languages, especially in written monu-
ments, there is a large number of examples of 
monosyllabic verbal roots belonging to the CV 
type. In support of his point of view, he cites 11 
root bases: ba – “binding”; yu- “wash”, yi-, ye- 
“eat”, ku – “protect”; ka – “fold”, ko – “deliver”; 
sa – “count”; sy – “destroy”; su – “pull”; ti / te – 
“to speak”; tu - “load” [6]. As K. Musaev notes, A. 
Zaionchkovsky developed a method for restoring 
the etymological root using the comparative meth-
od [4]. At the same time, the author says that not 
all root verbs can be attributed to the CV type. 

According to A. Kononov, the shortest form of 
the Turkic root is determined by 2 types: V, CV 
and VC. As for the widespread type of CVC, “in 
many cases, morphological analysis shows that the 
third element (the final consonant) is the direction 
indicator in verbs and the derivational affix in 
nouns”. Indeed, in many Turkic languages, includ-
ing Tatar and Bashkir, there are many verbs among 
root words of the CVC type with affixes denoting 
the etymological root and direction. In such exam-
ples as kil < *kel, kit < *ket, we can distinguish the 
root *ke and the direction affix [4, p. 20]. 

In the most ancient dialect of the Turkic lan-
guage, B. Yunusaliev identifies four types of mon-
osyllabic roots: 1) V: u “dream”, o- “think”, 2) 
CV: sa- “count”, ju- “load”, sy- “break ”, be+n “I”, 
bi+z “we”; 3) VC: at- "horse"; al- “take”, as- 

“hang”, an- “beast”; 4) CVC: kel- “come”, ke+t 
“leave”, sug- “water”, tag- “mountain”. The author 
notes the conventionality of the CVC type, since 
the words, related to modern languages, such as 
zhak -, zhan -, zhal -, “may further disintegrate as 
our cognitive boundaries, expand in historical 
grammar” [2]. 

The modern Turkic languages have preserved 
their ancient root structure. The structure of the 
roots in ancient Turkic written monuments and in 
modern Turkic languages is basically reduced to 
the same types. This testifies to the thousand-year 
conservation of the root structure in the Turkic 
languages and, consequently, to the preservation of 
the structure of the Proto-Turkic root in modern 
languages [4]. Another opinion of K. Musaev 
about the root is innovative. He emphasizes that 
historical roots do not have indicators that allow 
them to be attributed to one or another group of 
words. 

The concept of “root” has not yet found a 
complete, objective and strict definition in relation 
to the modern Turkic languages. According to 
many researchers, its distinctive feature is histori-
cal variability and the preservation or loss of indi-
vidual formants. These features are reflected in the 
following definition, given by A. Kononov: “the 
root of a word is a historical concept meaning that 
the structure of the root changes depending on a 
number of circumstances, and, first of all, on the 
preservation or extinction of the individual for-
mants’ word-formation ability” [4]. For example, 
in the modern Turkic languages, the basis for the 
formation of the verb bajla- “to bind” is the noun 
baj “bundle, knot”, which, in turn, consists of an 
affix forming the verb ba- “to bind” + -j/γ -; 
edgӓp- “to teach” < ӧg “mind” < ӧ “to think”; sa-
na- “count” < san “account” < sa “count” (san- 
“be considered”). 

According to A. Kaidarov, “the Turkic root is 
the oldest and a historically real unit of the lan-
guage, which has retained its essence, despite the 
phono-morpho-semantic changes, as a result of the 
agglutinative development. It structurally coincides 
with the original word if it does not exceed one 
syllable. In other cases, the root is an artificial unit 
of language, in which it expresses statics and the 
word - dynamics” [7, p. 24]. 

G. Alparov, for example, considers that: “prac-
tically, we have no three-syllable root words, there 
are few of them. Upon careful consideration, we 
have come to the conclusion that they are either 
abbreviated forms of two words, or are coined by 
some addition” [8, p. 58]. In his work “Grammar 



N.U.KHALIULLINA, I.S.NASIPOV 
 

 10 

of the Tatar Language” V. Khangildin writes: “the 
root is the most important part of the word – the 
part that cannot be divided into more significant 
parts. The root base is historically more ancient: 
from the point of view of the phonetic structure, it 
has relatively smaller dimensions. Most of the root 
consists of one or two syllables” [9, p. 28]. 

Consequently, in the Turkic languages, numer-
ous secondary roots are found, formed on the basis 
of primary (etymological, historical) roots. 

Most scholars, while studying the structure of 
the roots, belonging to different Turkic languages, 
establish the monosyllabic nature of the root. A. 
Kaidarov highlights such aspects of Turkic 
monosyllabs as their structure and structural types, 
primary and secondary roots, internal changes / 
phonomorphological factors, monosyllabicity / 
polysyllabicity, decay / non-disintegration, inde-
pendence / freedom, stability / instability, semantic 
variability / immutability. He claims that “mono-
syllabic roots in the Turkic languages are not a fic-
tion, but a real fact”, and draws the following con-
clusions:  

1. root → stem → word as a result of the se-
quential agglutinative development in the phono-
morpho-semantic structure of lexical units are ad-
jacent links that are differentiated internally; 

2. historical roots are monosyllabic in their 
structure in most cases: the most ancient and pri-
mary types of monosyllabic roots found today are 
V (vowels), CV (consonants + vowels), and the 
types VC, CVC, VCC, CVCC are the result of the 
further agglutinative development ; 

3. Turkic monosyllabic roots can break up 
not only within artificial language units, but also in 
general into smaller morphemes that once existed 
in the language; 

4. Turkic monosyllabic roots in modern lan-
guages can be distinguished from artificial bases as 
independent and “conservative, etymologically 
dark, dead” forms; 

5. Turkic monosyllabic root bases are charac-
terized by structural variability and variability in 
accordance with phono-morphological patterns 
among representatives of the common Turkic and 
individual languages; 

6. Turkic monosyllabic roots are character-
ized by a constant change in their development, 
they are semantically dependent on internal and 
external factors. Separate groups of roots do not 
have an independent lexical meaning, only their 
primary, common etymological meaning can be 
determined, and this meaning has always been sub-
jected to internal differentiation and concretization 

suitable for the development of word formation [7, 
p. 35]. 

A. Kaidarov notes that the creation of a com-
plete corpus of monosyllabs in individual Turkic 
languages and its in-depth scientific research has 
served as the basis for the development of the Tur-
kic roots general theory. The author, relying on the 
principles of his theory, compiled a dictionary of 
monosyllabic root bases in the Kazakh language. 
At the beginning of the dictionary entry are mono-
syllabic roots, which are given in the Kazakh al-
phabet; translations into Russian are given in a 
simplified and generalized way. All derivatives of 
a homogeneous root are presented in one layer 
with the signs >,<. Homonyms-roots are combined 
into one semantic nest [7, p. 35]. Here is an exam-
ple of an excerpt from the dictionary of monosyl-
labic root bases in the Kazakh language: 

* kai [qaj] I (questions: when, where, etc..): 
кайда (kai-da) < кай+да where, кайсы (kai-sy) < 
кай+сы which… 

*kai- [qaj-] II (syncretic: turn, turn back, lean 
back, arch back // reverse, opposite; rear, rear, rear, 
western): кайкы (kai-ky) < кай+кы concave, re-
clined; кайыр- (kai-yr) < кай+ыр- turn away, 
turn; return back; кайт- (kai-t) < кай+т- return, 
leave, come back; depart. Compare: ancient uy-
ghur: go back, return, come back; chuvash: кай 
(kai) back, west. 

*kai-[qaj] III (something frozen, hardened, 
tcrust): каймак (kai-mak) < кай+мак sour cream. 

*kai- [qaj-] IV: кайна (kai-na) < кай+на boil; 
figuratively: to rage; 

*kai- [qaj-] V (syncretic: mate, mated female 
animals: кайы (kai-y) < кай+ы to mate with the 
male. Mated (camel); 

*kai [qaj] VI (something slippery, sliding, 
floating on the surface of the water, through the 
air): кайык (kai-yk) < кай+ык a boat. Compare in 
kyrgys кайы (kaiy) glide through the air; on the 
surface of the water (about a flat object), etc.; 

*kai [qaj] VII: кайрак (kai-rak) < кай+рак 
whetstone; 

*kai [qaj] VIII (kinship in the female line): 
кайын (kai-yn) < кай+ын wife’s relatives; com-
pare: кат (kat) < кат+ын (kat-yn); ancient Turkic 
qad close, blood relative. 

*kai [qaj] IХ (something related to cutting, 
chopping, shredding): кайшы (kai-shy) < кай+шы 
scissors... Compare: кый (kyi) > кыйкала- 
(kyikala), кыр- (kyr) > кыршы (kyrshy)... 

*kait- [qajt-] return, return back. Compare: 
*кай (kai) II > кай+ыр (kai-yr) > кай+тар- (kai-
tar) [6, pp. 235-236]. 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 11 

The dictionary is the basis for systematizing 
the lexical richness of all Turkic languages and et-
ymological research. 

In the article “The Lexico-Semantic Develop-
ment of the Root *qa in the Altaic Languages”, I. 
Kormushin provides additional materials on the 
root *qa in a comparative aspect study based on 
the Turkic languages and the Mongolian, Tungus-
Manchu languages. This work substantiates the au-
thor’s reasoning that the root bases in Turkic 
words, which do not fall apart according to the cur-
rent point of view, have historically developed as a 
result of their formal and semantic development. 

Mahmud Kashgari recorded the verb *qa in the 
dialect of the Yagma tribe, the form qala is used in 
the same meaning in the local dialect of the 
Chigians [10, p. 13]. The oldest meaning of this 
verb has been preserved in the Yakut and Nogai 
languages: Yakut хаlа (kala) “put”, Nogai кала 
(kala) 1) “lay, put”, 2) “restore, build”. The -la el-
ement can be considered as an affix in the qala 
verb; in Indo-European language studies, the term 
“determinative” is used in relation to such ele-
ments. 

If we compare the root qa with the verb qat, 
widely used in ancient monuments and the modern 
Turkic languages, we will find that the element -t 
has acquired the meaning of an expansion form. 
The semantics of the verb qat has developed fur-
ther; it has acquired not only the meaning “to con-
nect, bring two things together”, but also, as in 
Turkish, the meaning “to add (take something as a 
basis, add to it)”, “mix” (mix different things, usu-
ally about a solution). In the Bashkir, Yakut and 
Kazakh languages, the verb кату (katu) has its 
own meaning: “twist, weave (thread)”, that is, con-
nect the threads together, etc. The concretization of 
semantics in the Bashkir and Nogai languages has 
led to the following meaning: “seasonal food”: 
Ашка корот катыу (ashka short katyu). Also, in 
Turkish, katik means “spice for bread”, in Tatar – 
“food spice”. 

The qar verb should be included in the group 
of the words in question. Mahmud Kashgari de-
fines synonymy – the semantic identity of the 
verbs qar and qat. In different Turkic languages, 
the abovementioned differences in the meanings of 
the verbs qat, qar can only be explained by the 
specialization of their original, primary meaning. 
This feature manifests itself in the new shades of 
meaning added to the lexical content of the verb: 
some additional indications of the features of the 
action functions and the action objects [10, p. 16]. 

I. Kormushin notes that the verbs Qa-, qala-, 
qat- and qar have one root, and the elements -la, -t 
and -r, can be considered formatives merged with 
the root as a result of semantic differentiation. 

Despite the fact that Turkic words, united by 
the bases Qal, qat, qar, qap, have a clearly ex-
pressed external expressive features and independ-
ent categorical lexical content, their semantics is 
common. The fact that these units indicate plurality 
and totality is associated with the common pres-
ence of the root element qa in these words. Conse-
quently, minor consonants are fundamentally af-
fixes or formatives. As for the root *qa, the 
uniqueness of its modifications is obvious. It is re-
vealed in the repetition of the certain “semantic in-
gredient” – the meaning of addition-mixing, the di-
rection towards something, the connection in mo-
tion, the unification and definition of a single set of 
these objects [10, p. 29]. 

E. Kazhibekov, developing the theory of mon-
osyllabic roots, showed that the main source of 
homogeneity of roots in the Turkic languages was 
the syncretic, causative nature of their meanings, 
the complexity of ancient words’ semantics. After 
the centuries-old evolution of the language, ancient 
words concretized their lexical and grammatical 
meanings and took shape as morphologically inde-
pendent groups of words. But “at first, their 
boundaries were not very clearly defined” [11, p. 
44]. 

The morphological development of the word in 
the Turkic languages reinforces the meanings of 
the lexemes present in the language. Solving the 
problem of word groups’ syncretism allows us to 
trace the evolution of their forms and meanings. 

Not all variants of root bases arose simultane-
ously, they represent the patterns of the general 
Turkic central vocabulary development, harmoni-
ously fitting into the phonological structure and the 
historically established articulation base of each 
Turkic language. Their, at first glance, confusing 
device is actually an alternation of sounds, vibra-
tions and reflex reflections [7, p. 69]. 

Variants of the root, formed by the alternation 
of the consonant [й] ([j]), are common in the Tur-
kic languages. Such lexical units, having a com-
mon origin since ancient times, but not having a 
similar phonetic structure, may have different se-
mantic content. This opinion is confirmed in the 
works of R. Akhmetyanov, the author of the ety-
mological dictionary of the Tatar language, and the 
Bashkir scientist E. Ishberdin. The genetically 
common roots of the verbs yat- ~ yad- ~ yaz- ~ 
yaz- ~ yar- ~ yas- ~ yal- ~ yai in the modern Tur-



N.U.KHALIULLINA, I.S.NASIPOV 
 

 12 

kic languages have a wide semantic field: “to lie” - 
“to spread” - “to expand” – “straighten” – “spread” 
– “spread out” – “expand” – “set” – “build” – “cre-
ate” – “dissect” – “split” . The antiquity of the root 
sounds is reflected even in ancient Turkic written 
monuments: yat- “to lie down, lay down, spread 
out” – yad- “to spread, distribute, lay out, spill” – 
yaz- “to spread, lay out, spread out”, yaz- “to untie, 
dissolve, unravel, spread” – yar- “to dissect, split” 
– yas- “to dissolve, scatter, establish, lower” – yal- 
“to flare up, ignite” – yai- “to disperse, shake, 
shake, rinse”. In the Tatar language, this phonetic 
alternation is expressed in a peculiar way: yat- “lie 
down” – yaz- “straighten, straighten” – yar- “split, 
split” – yai- (җәй-) “spread, spread, spread”. The 
root yal- is found on artificial bases: yal-kyn 
“flame”, yal-pak “flat, flattened”, yal-kau “lazy” < 
yat-kak “loving to lie down”; yas-a “to construct, 
make, arrange” [12]. Consequently, the change in 
the phonetic structure of a word is closely related 
to its semantic content, so the study of the most 
important historical processes in the phonetics of 
the Tatar language is directly related to the subject 
of historical lexicology. 

The meanings of a homogeneous word define 
different aspects of the same phenomenon (name 
of the work, place, result, tool and other attributes 
of the work / process). Let’s look at some exam-
ples that support this point of view. 

In the Tatar language, the word аң (an – con-
sciousness) has several meanings: 1. The ability to 
think, to perceive reality as something inherent in a 
person. 2. The process of reflecting reality, all hu-
man mental activities in the human brain. 3. Sober 
look, mind; knowledge, awareness. Аң (an) ex-
presses the following semantics in the presence of 
a verbal root: 1. Understanding something, reveal-
ing its content, meaning. 2. Evaluation, recogni-
tion. 3.Thinking, imagination [13]. 

*aŋ – “to think”; “to ponder”; “remember”, 
“remember”, “understand” ↔ * aŋ – “mind”, 
“consciousness”, “susceptibility”, “understanding”, 
“thought”, etc. a homogeneous root is found in the 
ancient Turkic and modern languages [5, p. 46]. 

Khakass *oŋna-, North Altaic *oŋno-, as well 
as *onga- “know”, “understand” along with the 
Turkic *aŋla- make it possible to reveal a direct 
connection between “ а:ң (a:ŋ) ~ аң (aŋ)~ ан (an) 
and ой (oi) “thought”, “mind “. This idea can be 
substantiated by the form parallel between ойан- 
(oyan-) and оңдан- (oŋdon) “wake up”, “wake up”, 
“wake up”, “come to your senses.” This connec-
tion is also found in other languages: Kyrgyz 
*ojγor- “assume, conclude”, Khakass *oŋar- “un-

derstand, reason”, Kazakh, Karakalpak *aŋγar- 
“understand, guess.” As in the case of the homoge-
neous roots *es, *uq, the derivative meanings “un-
derstand” and “listen” can be singled out among 
the meanings of *aŋla [11, p. 48]. 

If we consider examples, related to the type 
CVC, we can see the syncretism of the roots *küj 
↔ *kün. In the ancient Turkic languages, the verb 
forms *köj- ~ *kön- ~ *küj- “to burn” are found 
[p. 5, 312, 314, 325, 646]. Old Türkic *kön- e.g. 
Turk. *kön-ük- are formed from the verb “get 
tanned” [6, p. 60]. The similarity of *kuj- “burn”, 
“bake” with *kün- “burn” can be explained with 
the help of secondary stems containing the same 
identifications: for example, Nogai *qujas ~ *qïjas 
“sun”, “a place lit by the sun”; compare: *qujas; 
Bashk., Tat. кояш (koyash), Uzbek. қуёш (kuesh), 
Uyg. куяш (kuyash) and *künäš “sun” [5, p. 327]; 
Turkish *qüneş “sun”, Chuv. *χəvεl “sun”, Turkic 
*kunal “sun”, etc. In Tatar dialects, along with 
*kujas “sun”, *kön “sun” is also found. It is used 
as a part of compound words: konchygysh (East), 
konbatysh (West). 

The Ufa School occupies a special place in the 
development of the Turkic languages root theory. 
Related languages are studied on a broader plane, 
based on the Ural-Altaic language family. 

D. Kiekbaev, on the basis of the certainty-
uncertainty principle, proved that word forms de-
veloped from unknown to known as a result of the 
successive attachment of indicators to the root. At 
each of the language levels– in phonetics, mor-
phology, vocabulary and syntax – there are special 
means of expressing certainty and uncertainty. 
From the point of view of the root theory, of inter-
est is the researcher’s reasoning about the presence 
of certain grammatical and semantic possibilities 
of sounds at the phonetic level. In other words, 
words have gone along the path of development 
corresponding to the principles of agglutination 
from simple to complex, from unknown to known. 
For example, the plural suffix лар- (lar-) has gone 
through several stages of its historical develop-
ment: -л- > -ла- > -лар (-l- > -la- > -lar). At each 
stage, the meaning of plurality is expressed more 
clearly, due to the possibilities of sounds (phonetic 
units). Here, for example, the possibility of ex-
pressing plurality, width, and uncertainty of the 
exponent -a is explained by the fact that it is acous-
tically the widest vowel. The same principle allows 
us to distinguish consonants as grammatical for-
mants that are parts of the roots, especially in the 
roots like VC, CVC. 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 13 

The works of T. Garipov provide a synchronic 
and diachronic description of the Kypchak lan-
guages of the Volga and Ural Regions. 

Working on compiling a synopsis and taxono-
my of language units, the Ufa School relies on the 
principles of systematicity in the study of root ba-
ses. 

The well-known Turkologist Prof. A. 
Shaikhulov explores the material of the languages 
of the Volga-Kama-Ural ethno-linguistic region in 
ideographic paradigmatics. In his works, he refers 
to the general Turkic and areal vocabulary, and to 
the lexical units of the Altaic languages. More than 
a million appellative units of current dialects and 
modern languages, collected by a scientist in the 
“Research (Educational) Interuniversity Laborato-
ry of the Spiritual Culture of the Turkic, Mongoli-
an, Finno-Ugric and Indo-European (Slavic) Peo-
ples of the Volga-Kama-Ural Ethnolinguistic Re-
gion”, have become the basis for theoretical obser-
vations. From a systemic point of view, A. 
Shaikhulov explores monosyllabic roots in the 
Kypchak languages within the framework of the 
cognitive spheres “nature (inanimate, animate)”, 
“man” (man as a physical and biological being), 
“man as an emotional, mental, emotional, con-
scious being”, “society”, “cognition”. On the one 
hand, according to the author, “the presentation of 
the root bases of related languages in the form of a 
synopsis allows us to reveal their specific features 
concerning a person’s knowledge of the world 
around him and its reflection in the word” [4, p. 
179]. In other words, the systematization of root 
bases should form the basis of etymology. On the 
other hand, A. Shaikhulov, continuing the ideas of 
well-known Turkologists on monosyllabic roots, 
managed to describe the phonological 
combinatorics, the semantics of monosyllabic roots 
of the Tatar and Bashkir languages within the 
framework of the systematic approach. 

In his works, I. Nasipov systematizes borrow-
ings from the Fin-Ugor languages found in the Ta-
tar language [14]. 

Consequently, language, as an objective reflec-
tion of the reality around us, exists in the form of 
certain combinatorial patterns, schemes, models, 
matrices and paradigms. Today, as many scholars 
point out, the “synergetic definition of the world” 
prevails in linguistics. In new trends, research is al-
so being carried out on the lexical-semantic system 
of the language. Synergetics is based on the idea of 
the unity and coherence of the world, the intercon-
nection of everything: “each small unit of the Uni-
verse is a special world, defined (animated) by it-

self and universal being, the universe as the unity 
of all its parts” [15, p. 146]. 

Such integrity and unity of the world is de-
scribed in the language through a number of etymo-
logical nests, genetic paradigms determined by the 
primary root base. Our works investigate some ety-
mological nests of common roots found in the Tur-
kic, Mongolian, Tungus-Manchzhur languages of 
the Altaic language family. For example, the ety-
mological root *toγ-, recorded in the Old Turkic 
dictionary, consists of the following semantic 
“meanings”: toγ- I. 1. be born, reborn, appear. 2. 
“ascension (about the luminaries)” (compare: in 
the Turkic, Mongolian, Tungus-Manchzhur 
groups: tuγ- “something fluttering; rising”); toγ- II. 
“to rise, heave (about dust)”; tuγ- II. “a barrier, ob-
struction, dam; damper, latch” → tuγ+la- “to 
close, push” [5, p. 584]. The etymological root toγ 
- < to (its phonetic variants tї ~ tu ~ tü ~ tö ~ tä) in 
some languages has the following reflexes: 1) Ta-
tar, Bashkir: ту- (tu-), тыу- (tyu-) “be born, ap-
pear”, Chuvash: тух- (tukh-) “appear, show, ele-
vate”; Mongol төрө-х (toro-kh) “give birth” < тү-
рих (tu-rikh) “throw out, throw away”, compare 
тү-рс (tu-rs – “caviar”), Tatar, Bashkir: туг-ан 
(tug-an) “relative; native”, ток-ым (to-kym) “gen-
eration; breed”; Kalmyk: тохм (tokhm) “genus, 
origin”, туг-улах- (tug-ulakh) “to give birth (about 
animals)”, Evenk: туγ (tuu) “calve; breed chicks”, 
ту-уэн (tu-uen) “cousin”, Sol.: ту-ни (tu-ni) 
“cousins”, Neg: тув-эн (tuv-en) “children of 
women from the mother’s clan; of the same kind”, 
ту-рул (tu-rul) “relatives”, Sol.: “rebirth”; Mon-
gol: tu-run (tu-run) “grandson”, торон (to-ron) 
“relationship; relatives”; Tatar dialects: ту-мача 
(tu-macha), то-мачей (tu-machey) “relatives”; 2) 
mongol тоос (toos), bur. тоо-һон (Too-khon) 
“dust (dusty fog, raised dust)”, compare: тоо-ро-г 
(too-ro-g) “dust” < тог-ориху (tog-orikhu) “encir-
cle, encircle from all sides”; manchzhur: дувэ 
(duve) “end”, дуб-э (dub-e) “end, peak, point, 
top”; 3) Turkic: ток-та (tok-ta) ~ тукта (tuk-ta) 
“stop”; тыгыл (tygyl) “blocked; covered; oppo-
site, contradiction; pristine, perfection, abso-
lute;closed), түг-əрəк (tu-gerek) “isolation, cir-
cle”; tatar, bashkir туг-ар- (tug-ar-) “discord”; 
Bashkir: ток-ан (tok-an), Chuvash: тав-а (tav-a) 
“knot, loop”; Mongol: тох-ох- (toh-oh-) “saddles, 
throws on”, ту-ку- (tu-ku-) “saddles”, manchzhur: 
тох(о)- (toh(o)-) “harness; sheathe with seine”; 
Old Turkic: туг-ун (tug-un) “knot”, Mongol: тунг 
(tung) “sew-on loop on a dress, breakdown, sta-
ple”, ту-на (tu-na) “string”; udmurt: туh-и- (tuh-
i-) “satisfy” [16]. Lexical units within the etymo-



N.U.KHALIULLINA, I.S.NASIPOV 
 

 14 

logical nest are inherent in the integrity of the 
meaning, since the common root is associated with 
the development of the stem. However, this seman-
tic integrity also includes the diversity of the sur-
rounding world (nature, man, society) in accord-
ance with systemic relationships. 

 
Conclusions 

The root of the word as the simplest, shortest 
and at the same time important unit, like the lin-
guistic phenomenon itself, constitutes a very an-
cient layer. Without it, it is impossible to establish 
the genetic relationship of modern languages, the 
“homogeneity” of the lexical fund. Centuries-old 
verbal creativity is also based on the root. 

In Turkic linguistics, opinions on the nature of 
historical roots are contradictory. Research on the 
structure and structural types of root bases was car-
ried out in two directions. If the integrity of the 
historical root, especially of the CVC type, is de-
termined, then, it indicates that it has passed the 
stages of the development corresponding to the 
processes of agglutination. One of the important 
aspects is the semantic features of root bases. The 
subject of this research is the change in the mean-
ing, the direction of the root base development, the 
ratio of the lexical units’ meaning in the modern 
language to the meaning of the primary, etymolog-
ical root. In modern linguistics, the status of root 
bases is studied according to the principles of con-
sistency and synergetics, corresponding to the new 
paradigms. Consequently, the issues of the root 
word, etymological root and the historical root 
need further research. 

 
References 

1. Timirkhanov, V. R. (2007). Imyaslavie i 
lingvistika kornya [Imyaslavie and Root Linguistics]. 
248 p. Moscow, MAKS Press. (In Russian) 

2. Yunusaliev, B. M. (1953). Razvitie kornevykh 
slov v kirgizskom yazyke: diss. dokt. filol. nauk [Devel-
opment of Root Words in the Kyrgyz Language: Doc-
toral Thesis Abstract]. 38 p. Moscow. (In Russian) 

3. Baskakov, N. A. (1988). Istoriko-
tipologicheskaya fonologiya tyurkskikh yazykov [Histor-
ical and Typological Phonology of Turkic Languages]. 
207 p. Moscow, Nauka. (In Russian) 

4. Shaikhulov, A. G. (2000). Struktura i 
ideograficheskaya paradigmatika odnoslozhnykh 
kornevykh osnov v kypchakskikh yazykakh Uralo-
Povolzh'ya v kontinuume areal'noy, mezhtyurkskoy i 
obshchetyurkskoy leksiki [The Structure and Ideograph-
ic Paradigmatics of Monosyllabic Root Stems in the 
Kypchak Languages of the Ural-Volga Region in the 
Continuum of Areal, Inter-Turkic and Common Turkic 
Vocabulary]. 490 p. Ufa, RiO BashGU. (In Russian) 

5. Drevnetyurkskii slovar' (1969) [Ancient Turkic 
Dictionary]. 677 p. Leningrad, Nauka. (In Russian) 

6. Zaionchkovskii, A. K. (1961). K voprosu o 
strukture kornya v tyurkskikh yazykakh: Glagol'nyye 
osnovy monosillabicheskogo (odnoslozhnogo) tipa S+G 
(soglasnyy+glasnyy) [On the Issue of the Root Structure 
in the Turkic Languages: Verbal Stems of the Monosyl-
labic (Monosyllabic) Type С+V (consonant+vowel)]. 
VYA. No. 2. Р. 28-35 (In Russian) 

7. Kaidarov, A. T. (1986).Struktura odnoslozh-
nykh korney i osnov v kazakhskom yazyke [The Struc-
ture of Monosyllabic Roots and Stems in the Kazakh 
Language]. 328 p. Alma-Ata, Nauka. (In Russian) 

8. Alparov, G. Kh. (1945). Izbrannyye Trudy [Se-
lected Works]. 145 p. Kazan'. (In Russian) 

9. Khangildin, V. N. (1954). Grammatika 
tatarskogo yazyka: ocherki o morfologii [Grammar of 
the Tatar Language: Essays on Morphology]. 335 p. 
Kazan', Tatknigoizdat. (In Russian) 

10. Kormushin, I. V. (1971). Leksiko-
semanticheskoye razvitiye kornya *qa v altayskikh 
yazykakh [Lexico-Semantic Development of the Root 
*qa in the Altaic Languages]. Tyurkskaya leksikologiya 
i leksikografiya. р. 11-13. Moscow, Nauka. (In Russian) 

11. Kazhibekov, Ye. Z. (1985). Glagol'no-
imennaya korrelyatsiya gomogennykh korney v 
tyurkskikh yazykakh (yavleniye sinkretizma) [Verb-
Nominal Correlation of Homogeneous Roots in Turkic 
Languages (phenomenon of syncretism)]. 272 p. Alma-
Ata, Nauka. (In Russian) 

12. Akhmat'yanov, R. G. (2003). Istoricheskiye 
istochniki tatarskikh terinologii [Historical Sources of 
Tatar Terinologies]. 174 p. Kazan', Tatar. knizh. izd. (In 
Russian) 

13. Khaliullina, N. U., Shaykhulov, A. G. (2004). 
Tyurkskiye yazyki Uralo-Povolzh'ya v kontekste 
altayskogo yazykovogo soobshchestva (opyt leksiko-
semanticheskogo i ideograficheskogo slovarya): slovar' 
[Turkic Languages of the Ural-Itil Region in the Con-
text of the Altaic Language Community (Experience of 
Lexico-Semantic and Ideographic Dictionary): A Dic-
tionary]. Ch. I, 226 p. Ch. II, 272 p. Ufa, Vostochnyi 
un-t. (In Russian) 

14. Nasipov, I. S. (2009). Opyt sistematizatsii 
finno-ugorskikh zaimstvovaniy v tatarskom yazyke [Ex-
perience of Systematization of Finno-Ugric Borrowings 
in the Tatar Language]. 233 p. Kazan', IYALI. (In Rus-
sian) 

15. Pyataeva, N. V. (2006). Antropotsentricheskiy i 
sistemotsentricheskiy printsipy lingvistiki v 
dinamicheskom issledovanii leksicheskikh gnezd [An-
thropocentric and System-Centric Principles of Linguis-
tics in the Dynamic Study of Lexical Nests]. 280 p. Ufa, 
Gilem. (In Russian) 

16. Khaliullina, N. U. (2016). Semanticheskaya 
rekonstruktsiya kornevykh osnov v etimologicheskom 
gnezde (na materiale yazykov altaiskoi sem'i) [Semantic 
Reconstruction of the Root Bases in the Etymological 
Nest (based on the languages of the Altai family)]. 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 15 

Gumanitarnye nauki i obrazovanie. No. 2 (26), pp. 133. (In Russian) 
_______________________ 

 
ТӨРКИ ТЕЛЛӘРДӘ ТАМЫР НИГЕЗЛӘРНЕ ТИКШЕРҮ 

АСПЕКТЛАРЫ 
 

Нурия Усман кызы Хәлиуллина, 
М. Акмулла исемендәге Башкорт дәүләт педагогия университеты, 

Россия, 450000, Уфа ш., Октябрь революциясе ур, 3 а йорт, 
nurkha@yandex.ru. 

 
Илшат Сәхиятулла улы Насипов, 

М. Акмулла исемендәге Башкорт дәүләт педагогия университеты, 
Россия, 450000, Уфа ш., Октябрь революциясе ур, 3 а йорт, 

nasipov2021@yandex.ru. 
 

Әлеге мәкаләдә төрки тел белемендә тамыр нигезләрне тикшерү белән бәйле төрле 
юнәлешләргә күзәтү ясала. 

Хезмәттә танылган тюркологларның тамыр нигезләрнең төзелешенә, морфологик 
үзенчәлекләренә, семантик билгеләренә бәйле карашлары барлана. Беренчел тамырлар иң гади, 
кыска һәм шул ук вакытта мөһим берәмлекләр буларак, тел феноменының үзе кебек үк бик 
борынгы катламны тәшкил итәләр. Аларны туплау, системалаштыру бүгенге көндә тел 
тарихын тикшерүнең көнүзәк мәсьәләләренең берсе булып тора. 

Фәнни-тикшеренү эшенең нәзари һәм гамәли әһәмияте хезмәтнең төп нәтиҗәләрен тарихи-
чагыштырма, этимологик эзләнүләрдә төрки һәм алтай телләрендә тамыр теориясен эшкәртүдә 
файдалану мөмкинлеге белән билгеләнә. 

 
Төп төшенчәләр: төрки телләр, тарихи-чагыштырма тел белеме, тамыр, нигез, реконструк-

ция, этимология, диахрония, синкретизм, система 
 

Кереш 
Тамыр төшенчәсе лингвистикада борынгы 

һинд грамматикаларында ук кулланылышта 
булган. Фәнни әдәбиятта иң кечкенә мәгънәви 
берәмлекне атау өчен сүз тамыры, тамыр 
морфема, тамыр сүз, беренчел сүз, этимологик 
тамыр, төп морфема, тамыр нигез, сүзнең 
ясагыч формасы, ясагыч нигез, беренчел нигез 
һ.б атамалар кулланыла. 

«Тамыр нигез» проблемасы төрки телләрдә 
аеруча үзенчәлекле урын алып тора, чөнки 
һинд-европа тел гыйлемендә тамыр һәм сүзнең 
мөнәсәбәте, тамыр белән нигезнең тәңгәл килү 
мөмкинлегенә карата «тарихи табу» куелган 
булган [1, 99 б.]. Компаративистикадагы бу 
стереотип бүген дә саклана. «Тамырлар 
сүзләргә кадәр булганнар һәм флектив төзелеш 
барлыкка килгәч, сүз булып оешып киткәннәр», 
дигән фикерне аеруча А. А. Потебня хуплый. 
Төрки телләр өлкәсендә эшләүче галимнәр исә, 
ике сәбәп аркасында мондый табудан азат 
булалар: беренчедән, синхрон яссылыкта төрки 
сүзләр мөстәкыйль тамырга һәм башка 
морфемаларга ирекле аерыла ала; икенчедән, 
бер иҗекле тамырлар VII гасырга караган 

Орхон-Енисей язмаларында ук ачык теркәлгән 
була. «Төрки телләрдә тамырга морфологик 
элементларның «ябышуы» агглютинация 
законнарына яраклы рәвештә барган», – дип 
билгели кыргыз галиме Б. М. Юнусалиев. Аның 
фикеренчә, «төрки телләрдә тамыр нигез 
ролендә бер иҗекле сүз генә була ала. Күп 
иҗекле сүзләрнең хәтта таркалмый торганнары 
да тамыр нигезгә грамматик күрсәткечләр 
ялгану аша, яисә ике мөстәкыйль тамырның 
семантик яктан укмашуы, яисә фонетик 
«деформациясе» нәтиҗәсендә барлыкка 
килгәннәр» [2]. 

Тамыр нигезләр мәсьәләсе буенча басылып 
чыккан күпсанлы хезмәтләр һәм китерелгән 
карашлар аның актуальлеге турында сөйли. 
Төрки тамыр төзелеше турындагы фикерләр 
төрле елларда О. Бетлингк (1851), Г. Вамбери 
(1878), В. В. Радлов (1893–1911), В. Банг 
(1916), Н. Ф. Катанов (1903), Г. Алпаров (1945), 
Г. Рамстедт (1952), Л. Н. Харитонов (1954), 
В. Н. Хангильдин (1954), Җ. Г. Киекбаев 
(1955), А. Зайончковский (1961), В. Котвич 
(1962), Н. А. Баскаков (1962, 1979, 1988), 
Н. К. Дмитриев (1962), Г. Дерфер (1964), 



N.U.KHALIULLINA, I.S.NASIPOV 
 

 16 

Б. А. Серебренников (1965), В. Асланов (1965, 
1971), А. М. Щербак (1970), А. Н. Кононов 
(1971, 1980), Ф. А. Ганиев (1974), И. В. 
Кормушин (1971, 1991), Э. В. Севортян (1973), 
Э. Р. Тенишев (1976), В. И. Цинциус (1979), Т. 
М. Гарипов (1979), К. М. Мусаев (1984), А. Т. 
Кайдаров (1986), Е. З. Кажибеков (1986), Ж. 
Манкеева (1991), Н. И. Егоров (1992), Б. О. 
Орузбаева (1994), А. Г. Шайхулов (2000) һ.б. 
авторларның хезмәтләрендә чагылыш таба. 
Аерым алганда, галимнәр бер иҗекле фигыль 
тамырларның сузыкка тәмамланган [Т+С] тибы 
булу-булмавы турында бәхәсләшәләр. Бер 
төркем тюркологлар (мәсәлән, Вл. Котвич) 
төрки, монгол, тунгус-маньчжур телләре 
материалын чагыштырма анализлау нигезендә 
төрки һәм, киңрәк – алтай, телләрендә тамыр 
төрле типларда – гадидән С, ТС, СТ һәм 
катлаулы ТСТ, ТСТТ булырга мөмкин, ди. 
Калган галимнәр (Г. Вамбери, В. В. Радлов, Н. 
А. Баскаков, А. М. Щербак) фикеренчә, 
киресенчә, классик типтагы бер иҗекле Т+С+Т 
тамыры иң борынгы тамыр структурасы тибын 
тәшкил итә. Бу карашның тарафдарлары 
уйлавынча, бары тик ТСТ тибы гына (мәсәлән, 
sal-, bar-, kel- фигыльләре) төрки телләрдә 
бердәнбер беренчел тамыр була ала. Алар 
фикеренчә, С+Т тибындагы этимологик 
тамырның булуы мөмкин түгел. Н.А. Баскаков 
ике аваздан гына торган тамыр нигезләрнең 
беренчеллеге мәсьәләсе турындагы теория 
исбатланмаган, дип билгели [3, 100 б.]. Соңрак 
чыккан хезмәтләрендә автор, ТС 
структурасындагы тамырларның борынгы язма 
истәлекләрдә һәм хәзерге төрки телләрдә сан 
ягыннан да аз булуы аларның беренчеллегенә 
каршы дәлил булып тора, ди. Ул төрки телләр 
өчен ябык иҗекле, башлангыч (анлаут) һәм 
ахырдагы (ауслаут) тартык аваздан торган 
тамыр тибы хас булуын аларның кулланылыш 
ешлыгы буенча 75 % тәшкил итүен дә бер факт 
буларак китерә [3]. 

Н. А. Баскаковның фикерләре төрки 
телләрдә тамыр теориясе турындагы өйрәтмәгә 
этәргеч булып тора ала. Ул галимнәр өчен 
эзләнүләрдә я таяну ноктасы, я күзәтүләр 
нигезендә барып чыгарга тиешле соңгы чик 
ролен үтәргә хокуклы.  

 
Тикшеренү материаллары һәм методлары 

Фәнни тикшеренү материалы булып 
тюркологиядә һәм алтаистикада тамыр 
теориясе буенча алып барылган эзләнүләр, 
фәнни хезмәтләр, сүзлекләр хезмәт итте.  

Мәкаләдә тарихи-чагыштырма тел 
белеменең метод-алымнары, тасвирлама метод 
кулланылды. 

 
Фикер алышу 

Күп кенә төрки тамырларны ТС 
прототибына торгызу (реконструкцияләү) 
мөмкинлеген күрсәткән беренче галим 
В. В. Радлов була. Ул үзенең «Вводные мысли 
к описанию морфологии тюркских языков» 
(1906) хезмәтендә төрки сүзләрнең морфологик 
элементларының керешеп китүе турында 
өйрәтмә тәкъдим итә. Озын үсеш юлы үткән 
хәзерге телләрнең күрсәткечләре буенча, төрки 
сүзләрнең үсеш тарихында аларның «киңәюен» 
күзәтергә була. Радлов сүзләре белән әйткәндә, 
«...мы можем далее наблюдать при рассмотре-
нии односложных тюркских основ, что некото-
рые односложные всеобще распространенные 
основы вовсе не следует считать корнями; на-
против, они возникли из сплавления исчезнув-
шей основы с каким-либо основообразователь-
ным аффиксом» [4]. Мисал буларак, баг ~ пак 
«завязка», «связка» исемнәрен -к аффиксы 
ярдәмендә Орхон-Енисей язмаларында, 
«Кутадгу билиг»та теркәлгән па- ~ ба- 
«завязывать» фигыленнән ясалган; сык- 
«сжимать», сын- «ломать, разрушать«, сыт- 
«давить» фигыльләрен борынгырак *сы тамыр 
нигезеннән ясалган дип күрсәтергә була [5]. 
Соңрак Радловның бу фикерләренә 
Э. В. Севортян, А. Н. Кононов кушылалар. Ул 
гына да түгел, күп кенә очракларда СТ 
тибындагы икенче тартык аваз да шундый ук 
схемага эләгә. Мәсәлән, Э. В. Севортянда төрек 
телендәге iy- «согласоваться, подходить, 
соответствовать, быть к лицу» һәм uz 
«подходящий, приличествующий» 
сүзләрендәге ахырдагы y, z тартыклары сүз 
ясагыч күрсәткечләр булып торалар [4].  

Тамырларның таркалу-таркалмавыннан 
чыгып, Г. Вамбери «тамыр» һәм «нигез» 
төшенчәләрен аерып карый. Аныңча, «нигез» 
атамасын куллану аның составындагы «тамыр 
һәм аңа ялганган ясагычларны аерып карарга 
мөмкинлек бирә». Тюркологиядә беренчеләр-
дән булып, ул шушы карашны дәлилли торган 
47 нигез китерә. 

Төрки тамырның диахрониядәге статусын 
«таркалмый торган лексема» буларак карау 
гипотеза гына булып тора. Күп кенә белгечләр 
билгеләвенчә, хәзерге төрки телләрдә ике, өч 
иҗекле тамыр нигезләр генә түгел, хәтта бер 
иҗекле тамыр нигезләр дә агглютинатив үсеш 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 17 

нәтиҗәсе буларак, кайчандыр мөстәкыйль 
яшәгән морфологик тел элементлары тәшкил 
итәләр. Фонетик, морфологик, семантик 
закончалыклар нигезендә алар шулкадәр 
бербөтен булып берегеп киткәннәр, бүгенге 
көндә аларны таркатып булмый [4, 19 б.].  

Ж. А. Манкеева терминологиясе буенча 
тамыр теориясенә динамикада якын килергә 
кирәк. Тамыр онтологик дәрәҗәдәге берәмлек, 
шуңа күрә ул даими рәвештә үзгәрешләр 
кичерергә тиеш. 

С, ТС, СТ тибындагы этимологик 
тамырларның булуы күп кенә эзләнүләрдә 
бәхәс тудырмый. А. Зайончковский үзенең 
танылган мәкаләсендә төрки телләрдә беренчел 
Т+С тибындагы фигыль нигезләрнең яшәеше 
турындагы тезиска конкрет иллюстрацияләр 
таба [6, 29 б.]. Автор тарафыннан тупланган 
материал төрки телләрдә, аеруча язма 
истәлекләрдә, бер иҗекле фигыль тамыр 
нигезләрнең ТС тибына караган мисаллары 
күпсанлы булуын күрсәтә. Үзенең карашын 
куәтләп, ул 11 тамыр нигез китерә: ба- 
«связывающий»; йу- «мыть», йи-, йе- «есть», ку 
«охранять»; ка- «складывать», ко- «поставить»; 
са- «считать»; сы- «разрушать»; сү- «тянуть»; 
ти/ те- «говорить»; ту- «загружать» [6]. 
К. М. Мусаев билгеләп үткәнчә, 
А.Зайончковский этимологик тамырны 
чагыштырма метод ярдәмендә тергезү 
методикасын эшкәртә [4]. Шул ук вакытта 
автор барлык фигыль-нигезләрне дә ТС тибына 
кайтарып бетереп булмый, ди. 

А. Н. Кононов фикеренчә, төрки тамырның 
иң кыска формасы 2 тип белән билгеләнә: С, 
ТС һәм СТ. Киң таралыш тапкан ТСТ төренә 
килгәндә, «күп очракларда морфологик анализ 
өченче элемент (соңгы тартык) фигыльләрдә 
юнәлеш күрсәткече һәм исемнәрдә сүзьясагыч 
аффикс була», дип яза. Чынлап та, күп кенә 
төрки телләрдә, шул исәптән татар, башкорт 
телләрендә дә, ТСТ тибындагы тамыр сүзләрдә 
этимологик тамыр һәм юнәлеш мәгънәсен 
белдергән аффикс аерылган фигыльләр аз 
түгел. Мисал өчен кил < *kel (кел), кит < *ket 
(кет) кебек мисалларда *ke тамыры һәм 
юнәлеш аффиксы аерыла [4, 20 б.]. 

Төрки телнең иң борынгы диалекты өчен 
Б. М. Юнусалиев бер иҗекле тамырларның 
түбәндәге 4 тибын билгели: 1) С: у «сон», о- 
«думать», 2) ТС: са- «считать», жү «грузить», 
сы- «ломать», бе+н «я», би+з «мы»; 3) СТ: ат 
«конь»; ал- «брать», ас- «повесить», аң «зверь»; 
4) ТСТ: кел- «приходить», ке+т «уходить», суғ 

«вода», тағ «гора». Автор ТСТ тибының 
шартлы булуын билгели, чөнки җак-, җан-, 
җал- кебек хәзерге телләргә караган сүзләр 
«безнең тарихи грамматика буенча танып белү 
чикләребез киңәйгән саен» алга таба тагын да 
таркала алалар» [2]. 

Хәзерге төрки телләр борынгы тамыр 
структурасын бүгенге көндә саклап калганнар. 
Борынгы төрки язма истәлекләрдәге һәм 
хәзерге төрки телләрдәге тамыр структурасы, 
нигездә, бер үк типларга кайтып кала. Бу төрки 
телләрдә тамыр төзелешенең мең елларга 
сузылган консервациясе, димәк, пратөрки 
тамырның хәзерге телләрдә структурасы 
саклануы хакында сөйли [4]. К. М. Мусаевның 
тамыр турындагы тагын бер фикере яңалык 
булып тора. Ул тарихи тамырларның теге яки 
бу сүз төркеменә кертергә мөмкинлек бирә 
торган күрсәткечләре булмавын ассызыклый.  

«Тамыр» төшенчәсе хәзерге төрки телләргә 
карата тулы, объектив, катгый билгеләмәсен 
тапмаган әле. Күп кенә тикшеренүчеләр 
фикеренчә, аның аеруча үзенчәлекле мөһим ягы 
– тарихи үзгәрүчәнлеге һәм аерым 
формантларының саклануы яки югалуы. Бу 
билгеләр А. Н. Кононовның түбәндәге 
билгеләмәсендә чагылыш таба: «Корень слова – 
понятие историческое в том смысле, что 
структура корня изменяется в зависимости от 
ряда обстоятельств и, в первую очередь, от 
сохранения или угасания словотворческой 
способности отдельных формантов» [4]. 
Мәсәлән, хәзерге төрки телләрдә bajla- 
«связывать» фигыленең ясалышы өчен baj 
«связка, узел» исеме нигез булса, ул үз 
чиратында, ba- «связывать» + -j /γ- фигыль 
ясаучы аффикстан тора; ӧgrӓn- «учиться» < ӧg 
“разум” < ӧ «думать»; sana- «считать» < san 
«счет» < sa «считать» (san- «считаться»). 

А. Т. Кайдаров фикеренчә, «Төрки тамыр – 
телнең агглютинатив үсеш нәтиҗәсендәге 
фоно-морфо-семантик үзгәрешләренә 

карамастан, үзенең асылын саклап калган иң 
борынгы, тарихи реаль берәмлек. Ул структур 
яктан бер иҗектән артмаса, беренчел сүз белән 
тәңгәл килә. Калган очракларда тамыр телнең 
ясалма берәмлеге була, анда тамыр статиканы, 
ә сүз динамиканы күрсәтә» [7, 24 б.].  

Г. Х. Алпаров, мәсәлән, «Өч иҗекле тамыр 
сүзләр бездә юк диярлек, аз. Булганнары да, 
ныклап тикшереп караганда, я ике сүздән 
кыскартылган, я ниндидер бер кушымча ялгап 
ясалган булып чыгалар» дигән фикерен белдерә 
[8, 58 б.]. В. Н. Хангильдин да «Татар теле 



N.U.KHALIULLINA, I.S.NASIPOV 
 

 18 

грамматикасы» хезмәтендә түбәндәгечә яза: 
«Тамыр сүзнең иң төп өлешен – тагын да 
мәгънәле кисәкләргә бүленә алмый торган 
кисәген тәшкил итә. Тамыр нигез тарихи яктан 
тагын да борынгырак, фонетик төзелеш 
ягыннан чагыштырмача кечерәк күләмдә була. 
Тамыр нигезнең күпчелеге бер яки ике ижектән 
тора» [9, 28 б.]. 

Димәк, төрки телләрдә беренчел 
(этимологик, тарихи) тамырларга нигезләнеп 
ясалган күпсанлы икенчел тамырлар табыла.  

Күпчелек галимнәр төрле төрки телләргә 
караган тамырларның төзелешен тикшергәндә, 
тамыр лексикасының бер иҗекле булуын 
билгелиләр. А. Т. Кайдаров төрки 
моносиллабларның структурасы һәм структур 
типлары, беренчел һәм икенчел тамырлар, эчке 
үзгәрешләр / фономорфологик факторлар, бер 
иҗекле / күп иҗекле, таркалу / таркалмау, 
мөстәкыйльлек/ иреклелек, тотрыклылык/ 
тотрыксызлык, семантик үзгәрүчәнлек/ 
үзгәрмәүчәнлек кебек аспектларын аерып 
карый. Ул «төрки телләрдә бер иҗекле тамыр 
нигезләр фикция түгел, ә реаль факт», – дигән 
фикерне куәтли һәм түбәндәге нәтиҗәләрне 
ясый:  

1. Тамыр → нигез → сүз лексик 
берәмлекләрнең фоно-морфо-семантик 
структурасында эзлекле рәвештә барган 
агглютинатив үсеш нәтиҗәсе буларак, эчке 
яктан дифференциацияләнә торган чиктәш 
буынннар (сылтамалар) тәшкил итәләр; 

2. Тарихи тамырлар үзләренең төзелеше 
буенча күпчелек очракта бер иҗекле булалар: 
бүгенге көндә очраган бер иҗекле тамырлар 
арасында иң борынгы һәм беренчел типлар С 
(сузык), ТС (тартык + сузык) булган, ә СТ, 
ТСТ, СТТ, ТСТТ типлары – алга таба барган 
агглютинатив үсеш нәтиҗәсе; 

3. Төрки бер иҗекле тамыр нигезләр 
ясалма тел берәмлекләре эчендә генә түгел, ә 
гомумән, кайчандыр телдә яшәгән ваграк 
морфемаларга таркала алалар; 

4. Төрки бер иҗекле тамырлар хәзерге 
телләрдә үзаллы һәм «консервацияләнгән, 
этимологик караңгы, үле» формалар буларак 
ясалма нигезләр эченнән аерып алынырга 
мөмкин; 

5. Төрки бер иҗекле тамыр нигезләргә 

гомумтөрки һәм аерым тел вәкилләрендә фоно-
морфологик закончалыкларга яраклы рәвештә 
структур үзгәрүчәнлек һәм вариативлык хас; 

6. Төрки бер иҗекле тамыр нигезләргә 

семантик яктан эчке һәм тышкы факторларга 

бәйле булган даими үзгәреш, үсеш хас. Бер 
төркем тамырларның үзаллы лексик мәгънәсе 
юк, аларның беренчел, гомум этимологик 
мәгънәсе генә билгеләнә, һәм ул мәгънә сүз 
төзелешенең үсешенә яраклы һәрвакыт эчке 
дифференциация, конкретлаштыруга дучар 
ителеп торган [7, 35 б.]. 

А. Т. Кайдаров аерым төрки телләрдәге 
моносиллабларның тулы корпусын булдыру 
һәм аны фәнни яктан тирәнтен тикшерү гомум 
төрки тамыр теориясен эшкәртү өчен нигез 
булып торуын билгели. Автор, үзе эшкәрткән 
теориянең принципларына таянып, казах 
телендәге бер иҗекле тамыр нигезләрнең 
сүзлеген төзи. Сүзлек мәкаләсенең башында 
бер иҗекле тамыр нигезләр тора, алар казах 
алфавиты буенча китереләләр; рус теленә 
тәрҗемәләр гадиләштереп, гомумиләштереп 
бирелгән. Гомоген тамырның барлык 
ясалмалары бер ояда, >, < тамгалары аша 
күрсәтелә. Бер семантик ояга омоним-тамырлар 
берләштерелә [7, 35 б.]. Мисал өчен, казах 
теленең бер иҗекле тамыр нигезләр 
сүзлегеннән өзек китерик: 

*кай [qaj] I (вопрос: какой?, когда и др.): 
кайда < кай+да где, кайсы < кай+сы который 
который, какой… 

*кай- [qaj-] II (синкретик: поворачивать, по-
вернуть назад, откинуться назад, выгнуться // 
обратный, противоположный; зад, задняя часть, 
задний, западный): кайкы < кай+кы вогнутый, 
откинутый назад; кайыр- < кай+ыр- отворачи-
вать, поворачивать; возвращать обратно; кайт- 
< кай+т- возвращаться уходить, приходить 
обратно; отходить. Чаг.: борынгы уйг.: обра-
титься назад, идти обратно, возвращаться; чув.: 
кай зад, задний, запад. 

*кай [qaj] III (нечто застывшее, затвердев-
шее, затянувшееся пленкой, коркой): каймак < 
кай+мак сметана. 

*кай- [qaj-] IV: кайна < кай+на кипеть; 
күчерелмә м. бурлить, бушевать; 

*кай- [qaj-] V (синкретик покрывать, обгу-
лять, покрытая/ огулявшая самка животных: 
кайы < кай+ы быть покрытой самцом. Обгу-
ляться (о верблюдице); 

*кай [qaj] VI (нечто скользкое, скользящее, 
плавающее по поверхности воды, по воздуху): 
кайык < кай+ык лодка. Чаг. кырг. телендә кайы 
скользить по воздуху; по поверхности воды (о 
плоском предмете) һ.б. 

*кай [qaj] VII: кайрак < кай+рак точильный 
брусок, точило; 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 19 

*кай [qaj] VIII (родственное отношение по 
женской линии): кайын < кай+ын родня жены; 
чаг.: кат < кат+ын; борынгы төрки qad 
близкий, кровный родственник (МК). 

*кай [qaj] IХ (нечто связанное с резанием, 
обрубанием, кромсанием, разрезанием): кайшы 
< кай+шы ножницы... Чаг. кый > кыйкала-, 
кыр- > кыршы... 

*кайт- [qajt-] возвращаться, вернуться об-
ратно. Чаг.: *кай II > кай+ыр > кай+тар- [6, 235-
236 б.]. 

Сүзлек барлык төрки телләрнең лексик 
байлыгын системалаштыру өчен һәм 
этимологик эзләнүләр өчен база булып тора. 

И. В. Кормушин «*Qа тамырының алтай 
телләрендә лексик-семантик үсеше» дип 
аталган мәкаләсендә *qа тамыры буенча төрки 
телләрдән һәм монгол, тунгус-маньчжур 
телләреннән чагыштырма яссылыкта 
тикшергән өстәмә материаллар китерә. 
Авторның бу хезмәтендә бүгенге көн 
күзлегеннән караганда таркалмый торган төрки 
сүзләрдәге тамыр нигезнең тарихи яктан 
формаль һәм семантик үсеше нәтиҗәсендә 

үсеше турындагы фикерләре дәлилләнә. 
Мәхмүд Кашгарый тарафыннан *qа фигыле 

ягма кабиләсе сөйләшендә теркәлгән, 
чигиләрнең җирле сөйләшендә шул ук 
мәгънәдә qаlа формасы кулланылуы билгеләнә 
[10, 13 б.]. Бу фигыльнең иң борынгы мәгънәсе 
якут һәм ногай телләредә сакланган: якут хаlа 
«салу, нәрсәгәдер берәр нәрсәне кертеп кую, 
йөкләү», ногай кала 1) «кушу, салу», 2) 
«тергезү, төзү». -lа- элементы qаlа фигылендә 
аффикс дип санарга була; Һинд-Европа 
телләрен тикшерүче фәндә мондый 
элементларга карата «детерминатив» дигән 
термин кулланыла.  

Qa тамырының борынгы истәлекләрдә һәм 
хәзерге төрки телләрдә киң чагылган qаt 
фигыле белән чагыштырсак, -t элементының 
киңәю рәвеше мәгънәсен алганын ачыклыйбыз. 
Qat фигыленең семантикасы алга таба үсеш 
ала; ул «ике нәрсәне бергә кушу, җыю» 
мәгънәсен генә түгел, ә төрек телендәге кебек 
«кушу, өстәү» (нәрсәнедер нигез итеп алып, аңа 
өстәү, кушу), «бутау» (төрле әйберләрне кушу, 
гадәттә, измә турында) мәгънәләрен ала. 
Башкорт, якут, казах телләрендә кату фигыле 
үзенең мәгънәсен түбәндәгеләрдә 
махсуслаштырган: «бөтерү, әйләндерү, эрләү 
(җепне)», ягъни җепләрне бергә кушу һәм 

башкаларны билгеле бер рәвештә бербөтенгә 
китерү. Күрсәтелгән мәгънәдән башка башкорт 

һәм ногай телләрендә семантиканың 
конкретлашуы түбәндәге мәгънәне китереп 
чыгарган: «заправлять, делать приправу пище»: 
Ашка корот катыу (ашка корт салу). Шулай ук 
төрек телендә katik «ипигә тәмләткеч», татар 
телендә аш тәмләткечен аңлата.  

Каралган сүзләр оясына qar фигыле 
кертелергә тиеш. Мәхмүт Кашгарый qar һәм 
qаt фигыльләренең синонимлыгын – мәгънәви 
тиңдәшлеген билгели. Югарыда китерелгән qаt, 
qar фигыльләренең мәгънәләрендәге аерма 
төрле төрки телләрдә бары тик башлангыч, 
беренчел мәгънәнең махсуслашуы белән 
аңлатыла ала. Ул фигыльнең лексик эчтәлегенә 
яңа төсмерләр кушылуда – хәрәкәт эшләү 
үзенчәлекләренә һәм хәрәкәтнең объектлары 
үзенчәлекләренә ниндидер өстәмә 
күрсәтмәләрдә күренә [10, 16 б.].  

Qa-, qala-, qat- һәм qar фигыльләренең бер 
тамырга килүен, ә -la, -t һәм -r элементларын 
семантик аерымлану нәтиҗәсендә тамыр белән 
кушылган формативлар дип исәпләргә була, 
дип билгели И. В. Кормушин. 

Qal, qat, qar, qap базалары белән берләшкән 
төрки сүзләр ачык рәвештә тышкы белдерүче 
ягы һәм категориаль, лексик эчтәлекләренең 
мөстәкыйль булуларына карамастан, аларның 
семантикасы уртак булуларын ачыклыйбыз. 
Күрсәтелгән берәмлекләрнең күплекне, җыюны 
күрсәтүе бу сүзләрдәге qa тамыр элементының 
уртак булуы белән бәйле. Димәк, тамырдагы 
икенче тартык авазлар аффикслар яки 
формативлар булалар. *Qa тамырына килгәндә, 
модификацияләрнең бертөрлелеге анык. Ул 
билгеле бер «семантик ингредиентның» 
кабатлануында – кушу-өстәү-бутау мәгънәсе, 
нәрсәгә дә булса юнәлү, хәрәкәттәге кушылу, 
берләшү һәм бу предметларның бердәм 
күплеген билгеләүдә ачыла [10, 29 б.]. 

Э. З. Кажибеков, бер иҗекле тамырлар 
турындагы теорияне алга таба үстереп, төрки 
телләрдәге тамыр нигезләр гомогенлыгының 
төп чыганагы булып, мәгънәләрнең синкретик, 
каузатив характеры, борынгы сүзләр 
семантикасының комплекслы булуын күрсәтә. 
Борынгы сүзләр телнең күпгасырлык 
эволюциясеннән соң гына үзләренең лексик-
грамматик мәгънәләрен конкретлаштыралар 
һәм морфологик яктан мөстәкыйль сүз 
төркемнәре булып формалашалар. Ләкин «иң 
элек аларның чикләре бик ачык итеп 
билгеләнми» [11, 44 б.]. 

Төрки телләрдә сүзнең морфологик үсеше 
телдә булган лексемаларның мәгънәләрен 



N.U.KHALIULLINA, I.S.NASIPOV 
 

 20 

беркетә. Сүз төркемнәре синкретизмы 
мәсьәләсен чишү формалар һәм мәгънәләр 
эволюциясе барышын күзәтергә мөмкинлек 
бирә.  

Тамыр нигезләрнең барлык вариантлары да 
кинәт килеп чыкмаган, алар гомумтөрки үзәк 
лексикасы үсешенең закончалыклы, һәрбер 
төрки телнең фонологик структурасына һәм 
тарихи формалашкан артикуляцион базаның 
йөртүчеләренә ярашкан күренеш булып тора. 
Аларның, беренче карашка, буталчык булып 
күренгән ясалышы чынында авазларның бер-
бер артлы күчешен, тирбәлешен һәм рефлектор 
чагылышларын тәшкил итәләр [7, 69 б.].  

Төрки телләрдә [й] тартык авазы 
чиратлашуы нәтиҗәсендә ясалган тамыр нигез 
вариантлары киң таралган. Борынгы заманнан 
алып гомум чыганаклы, ләкин охшаш булмаган 
фонетик структуралы мондый лексик 
берәмлекләр төрле семантик эчтәлеккә ия 
булырга мөмкиннәр. Әлеге фикер татар теленең 
этимологик сүзлеге авторы Р.Г. Әхмәтьянов 
һәм башкорт галиме Э.Ф. Ишбердин 
хезмәтләрендә дә билгеләнә. Генетик яктан 
уртак булган йат- ~ йад- ~ йаз- ~ йаз- ~ йар- ~ 
йас- ~ йал- ~ йай- фигыль тамырлары хәзерге 
төрки телләрдә киң семантик кырга ия: 
«лежать» – «распространять(ся)» – 
«расширять(ся)» – «расправлять» – 
«растекаться» – «расстилаться» – 
«расширять(ся)» – «устанавливать» – «строить» 
– «создавать» – «рассекать» – «расколоть»... 
Тамырдагы авазларның борынгылыгын аның 
борынгы төрки язма истәлекләрендә үк 
чагылышы күрсәтә: йат- «лежать, класть, 
расстилать» – йад- «разносить, распространять, 
раскладывать, разливать» – йаз- 
«распространять, раскладывать, расстилать», 
йаз- «развязывать, распускать, распускаться, 
растекаться» – йар- «рассекать, расщеплять» – 
йас- «распускать, рассеивать, устанавливать, 
спускать» – йал- «вспыхивать, воспламеняться» 
– йай- «рассеивать, колебать, трясти, 
полоскать». Татар телендә бу фонетик 
чиратлашу үзенчәлекле чагылыш тапкан: йат- 
«лежать» – йаз- «расправлять, выпрямлять» – 
йар- «расколоть, расщеплять» – йəй- (җəй-) 
«раскинуть, расстилать, растекаться». Йал- 
тамыры ясалма нигезләрдә очрый: йал-кын 
«пламя, йал-пак «плоский, сплющенный», йал-
кау «ленивый» < йат-как «любящий лежать»; 
йас-а «сооружать, делать, устраивать» [12]. 
Димәк, сүзнең фонетик структурасының 
үзгәреше аның семантик эчтәлеге белән тыгыз 

бәйләнгән, шуңа күрә татар теленең 
фонетикасындагы мөһим тарихи процессларны 
тикшерү тарихи лексикология предметына 
туры мөнәсәбәттә тора. 

Гомоген сүзнең мәгънәләре бер үк 
күренешнең төрле якларын (эшнең исемен, 
урынын, нәтиҗәсен, коралын, предметын һәм 
эш / процессның башка атрибутларын) 
билгелиләр. Шушы фикергә яраклы кайбер 
мисалларга тукталыйк. 

Татар телендә аң сүзе берничә мәгънәгә ия: 
1. Кешегә хас буларак, чынбарлыкны фикерләп 
кабул итү, уйлый белү сәләте. 2. Кеше миендә 
чынбарлыкның, кешенең барлык психик 
эшчәнлегенең чагылыш процессы. 3. Аек 
караш, акыл; белем, аң-белем. Аң- сүзе фигыль 
тамыры булганда түбәндәге семантиканы 
белдерә: 1. Нәрсәне дә булса төшенү, эчтәлеген, 
мәгънәсен ачыклау. 2. Бәяләү, тану. 3. Уйлау, 
күз алдына китерү, күзаллау [13].  

*aŋ- «думать», «размышлять»; «помнить», 
«припоминать», «понимать» ↔ *aŋ «ум», 
«сознание», «разум»; «восприимчивость», 
«понятливость», «мысль» һ.б. гомоген тамыр 
борынгы һәм хәзерге төрки телләрдә очрый [5, 
46 б.]. 

Хакас *oŋna-, төньяк-алтай *oŋno-, һәм 
шулай ук *onga- «знать», «понимать» төрки 
*aŋla- белән беррәттән «а:ң ~ аң ~ ан һәм ой 
«мысль», «ум» арасында туры бәйләнешне 
ачыкларга ярдәм итә. Шуның турында ук ойан-
га параллель булган оңдан- «очнуться», 
«проснуться», «пробудиться», «опомниться» 
формасы сөйли». Шулай ук бу бәйләнеш башка 
телләрдә дә күренә: кыргыз *ojγor- 
«предполагать, умозаключать», хакас *oŋar- 
«понимать, разуметь», казах, каракалпак 
*aŋγar- «понимать, догадываться». *es, *uq 
гомоген тамырларындагы кебек үк, *aŋla- 
дериватының мәгънәләре арасында «понимать» 
һәм «слушать» мәгънәләрен дә аерып 
чыгарырга мөмкин [11, 48 б.].  

ТСТ тибына караган мисалларга күзәтү 
ясасак, *küj ↔ *kün II тамырларының 
синкретизмын күрергә була. Борынгы төрки 
телләрдә *köj- ~ *kön- ~ *küj- «гореть», «сжечь» 
фигыль формалары мәгълүм [5, 312, 314, 325, 
646 б.]. Борынгы *kön-, мәсәлән, төрк. *kön-ük- 
«становиться загоревшим» фигылендә 
барлыкка килгән [11, 60 б.]. *küj- «жечь», 
«припекать», «гореть» белән *kün- охшашлыгы 
шул ук тәңгәллекләрне үз эченә алган, икенчел 
нигезләр ярдәмендә дә аңлатыла. Мәсәлән, ног. 
*qujas ~ *qïjas «солнце», «место, освещенное 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 21 

солнцем»; чаг. *qujas; башк., тат. кояш, узб. 
қуёш, уйг. қуяш һәм *künäš «солнце» [5, 327 б.]; 
төрек *qüneş «солнце», чув. *χəvεl «солнце», 
төрк. *kunal «солнце» һ.б. Татар 
диалектларында *kujas «солнце» белән 
беррәттән шулай ук *kön «солнце» дә мәгълүм. 
Шулай ук ул кушма сүзләр составында да 
кулланыла: көнчыгыш, көнбатыш. 

Төрки телләрдә тамыр теориясен эшкәртүдә 
Уфа мәктәбе аерым бер урын алып тора. 
Кардәш телләр киңрәк яссылыкта – урал-алтай 
телләре гаиләсенә караган материалда 
тикшерелә.  

Җ. Г. Киекбаев билгелелек-билгесезлек 
теориясе нигезендә сүз формаларының 
күрсәткечләренең тамырга бер-бер артлы 
ялгануы нәтиҗәсендә билгесездән билгелегә 
таба үсешен исбатлый. Тел баскычларының 
һәрберсендә – фонетикада, морфологиядә, 
лексикада, синтаксиста билгелелекне һәм 
билгесезлекне белдерүче махсус чаралар бар. 
Тамыр теориясе ягыннан караганда, галимнең 
фонетик дәрәҗәдә, ягъни авазларның билгеле 
бер грамматик, семантик мөмкинлекләре булуы 
турындагы фикерләре кызыклы. Башкача 
әйтсәк, сүзләр гадидән катлаулыга, билгесездән 
билгелегә таба агглютинация принципларына 
яраклы үсеш юлы үткәннәр. Мәсәлән, лар- 
күплек кушымчасы тарихи үсештә берничә 
этап кичергән: -л- > -ла- > -лар. Һәр этапта 
күплек мәгънәсе авазларның (фонетик 
берәмлекләрнең) мөмкинлекләре исәбенә тагын 
да ачыграк, аныграк белдерелә. Монда, 
мәсәлән, -а күрсәткеченең күплек, киңлек, 
билгесезлек белдерү мөмкинлеге аның акустик 
яктан иң киң сузык булуы белән аңлатыла. 
Шушы ук принцип тамырлар составында 
булган тартыкларны да, бигрәк тә СТ, ТСТ 
тибындагы тамырларда, грамматик формант 
буларак аерып карарга мөмкинлек бирә. 

Т.М. Гарипов хезмәтләрендә Идел-Урал буе 
кыпчак телләренең синхрон һәм диахрон 
сурәтләмәсе китерелә.  

Уфа мәктәбе тамыр нигезләрне тикшерүдә 
системалылык принципларына таяна, тел 
берәмлекләренең синопсисын һәм 
таксономиясен төзү буенча эш алып бара.  

Танылган тюрколог, профессор 
А. Г. Шайхулов Идел-Кама-Урал 
этнолингвистик регионындагы телләр 
материалын идеографик парадигматикада 
тикшерә. Ул үзенең хезмәтләрендә гомумтөрки, 
ареаль лексикага һәм киңрәк алтай телләренең 
лексик берәмлекләренә дә мөрәҗәгать итә. 

Галим тарафыннан «Идел-Кама-Урал 
этнолингвистик регионының төрки, монгол, 
фин-угор һәм индоевропа (славян) 
халыкларының рухи культурасын фәнни-
тикшеренү (уку) вузара лабораториясе»ндә 

тупланган диалекталь, хәзерге телләргә караган 
миллионнан артык апеллятив берәмлек 
теоретик күзәтүләр өчен нигез булып тора. 
Системалы караштан чыгып, А. Г. Шайхулов 
кыпчак телләренең бер иҗекле тамырларын 
«Табигать (җансыз, җанлы)», «Кеше» (кеше 
физик-биологик зат буларак», «Кеше 
эмоциональ, психик, хисси, аңлы зат буларак»), 
«Җәмгыять», «Танып белү» когнитив 
сфералары кысаларында тикшерә. Бер яклап, 
автор фикеренчә, «кардәш телләргә караган 
тамыр нигезләрнең синопсис рәвешендә 
бирелүе аларда кеше тарафыннан әйләнә-
тирәне танып белү, сүздә чагылдыруның 
үзенчәлекле якларын ачарга мөмкинлек бирә» 
[4, 179 б.]. Икенче төрле әйткәндә, 
этимологиянең нигезендә, беренче чиратта, 
тамыр нигезләрне системалаштыру ятарга 
тиеш. Икенче яклап, А. Г. Шайхулов, бер 
иҗекле тамырлар турындагы танылган 
тюркологларның фикерләрен дәвам итеп, татар, 
башкорт телләрендәге бер иҗекле 
тамырларның фонологик комбинаторикасын, 
семантикасын системалы караш чикләрендә 
тасвирлауга ирешә.  

И. С. Насипов хезмәтләрендә татар телендә 
фин-угор телләреннән кергән алынма сүзләр 
системалаштырыла [14].  

Димәк, тел, безне уратып алган 
чынбарлыкның объектив чагылышы буларак, 
билгеле бер комбинатор закончалыклар, схема, 
модель, матрица, парадигмалар рәвешендә яши. 
Бүгенге көндә, күп кенә галимнәр 
билгеләвенчә, лингвистикада «дөньяны 
синергетик билгеләү» өстенлек ала. Телнең 
лексик-семантик системасын тикшерү дә яңа 
аспектларда алып барыла. Синергетика 
нигезендә дөньяның бердәмлеге һәм 
килешүчәнлеге, бөтен нәрсәнең бәйләнеше 
идеясе ята: «Галәмнең һәр кечкенә берәмлеге – 
үзенең һәм гомум яшәеш белән билгеләнгән 
(җанландырылган), универсумдагы барлык 
нәрсәләр белән бердәм яралган үзенә күрә бер 
дөнья» [15, 146 б.]. 

Дөньяның мондый бөтенлеге һәм бердәмлеге 
телдә беренчел тамыр нигез белән билгеләнгән 
этимологик оялар рәте, генетик парадигмалар 
аша тасвирлана. Безнең хезмәтләрдә алтай 
телләре гаиләсенә караган төрки, монгол, 



N.U.KHALIULLINA, I.S.NASIPOV 
 

 22 

тунгус-маньчжур телләрендә табылган уртак 
тамыр нигезләрнең кайбер этимологик оялары 
тикшерелә. Мәсәлән, борынгы төрки сүзлегендә 
теркәлгән этимологик *toγ- тамыры түбәндәге 
семантик «буыннардан» тора: toγ- I. 1. 
рождаться, возникать, появляться. 2. 
«восходить (о светилах) (чаг.: төрки, монгол, 
тунгус-маньчжур төркемнәрендә: tuγ знамя 
«нечто развевающееся; поднимающееся»); toγ- 
II. «подниматься, вздыматься (о пыли) »; tuγ- II. 
«преграда, завал, запруда; заслонка, задвижка» 
→ tuγ+la- «закрывать, заделывать» [5, 584 б.]. 
Этимологик toγ- < to тамыры (фонетик 
вариантлары tї ~ tu ~ tü ~ tö ~ tä) аерым 
телләрдә түбәндәге рефлекслары күзәтелә: 1) 
тат., башк.: ту-, тыу- «рождаться, возникать, 
появляться», чув.: тух- «явиться, показаться, 
возникнуть»; монг. төрө-х «рожать» < тү-рих 
«выкидывать, выбрасывать», чаг.: тү-рс 
«икра», тат., башк.: туг-ан «родственник; род-
ной», ток-ым «поколение; порода»; калм.: 
тохм «род, происхождение», туг-улах- «рож-
дать (о животных)», эвенк.: туγ- «телиться; вы-
водить птенцов», ту-уэн «двоюродный», сол.: 
ту-ни «двоюродные братья», нег.: тув-эн «дети 
женщин из рода матери; одного рода», ту-рул 
«родственник», сол.: «перерождение»; монг.: 
tu-run «внук», торон «родство; родня»; т. диал.: 
ту-мача, то-мачей «родные»; 2) монг. тоос, 
бур. тоо-һон «пыль (пыльный туман, пыль 
поднятая)», чаг.: тоо-ро-г «пыль» < тог-ориху 
«окружать, обступать со всех сторон»; ма.: дувэ 
«конец», дуб-э «конец, вершина, острие, верх, 
устье»; 3) төрки: ток-та ~ тукта; тыгыл 
«преграждаемое; накрываемое, покрываемое; 
противоположность, противоречие; нетронутость, 
совершенство, абсолют; закрытый, замкнутый, 
түг-əрəк «замкнутость, круг»; тат., башк.: туг-
ар- «распрячь»; башк.: ток-ан, чув.: тав-а 
«узел, петля»; монг.: тох-ох- «седлать, 
накидывать потник», ту-ку- «седлать», ма.: 
тох(о)- «запрягать; обшивать невод»; борынгы 
төрки.: туг-ун «узел», монг.: тунг «пришивная 
петля на платье, пробой, скоба», ту-на 
«завязка»; уд.: туh-и- «удовлетворить» [16]. 
Этимологик оя эчендәге лексик берәмлекләргә, 
уртак тамыр нигезнең үсеше белән бәйле 
булганга күрә, мәгънә бөтенлеге хас. Ләкин бу 
мәгънә бөтенлеге системалы бәйләнешләргә 
яраклы рәвештә әйләнә-тирә дөньяның 
(табигать, кеше, җәмгыятьнең) төрлелеген дә үз 
эченә ала. 

 

Нәтиҗәләр 
Сүзнең тамыры иң гади, кыска һәм шул ук 

вакытта мөһим берәмлек буларак, тел 
феноменының үзе кебек үк бик борынгы 
катламны тәшкил итә. Аннан башка хәзерге 
телләрнең генетик кардәшлеген, лексик 
фондның «гомоген»лыгын ачыклау мөмкин 
түгел. Күп гасырлар буена сузылган сүз иҗат 
итү дә тамырга нигезләнә.  

Төрки тел белемендә тарихи тамырларның 
табигате турында фикерләр каршылыклы. 
Тамыр нигезләрнең төзелеше, структур 
типлары турындагы эзләнүләр ике юнәлештә 
алып барылган. Бер яклап караганда, тарихи 
тамырның, аеруча ТСТ тибының бөтенлеге 
билгеләнсә, икенче яклап, аның агглютинация 
процессларына яраклы үсеш этаплары үтүе 
күрсәтелә. Тамыр нигезләрнең семантик 
билгеләре дә мөһим аспектларның берсе булып 
тора. Монда тамыр нигезләрнең мәгънәсе 
үзгәреше, үсеше юнәлешләре, беренчел, 
этимологик тамыр мәгънәсенә хәзерге телдәге 
лексик берәмлекләрнең мәгънәсе мөнәсәбәте 
тикшерү предметы булып тора. Хәзерге тел 
белемендә тамыр нигезләрнең статусы яңа 
парадигмаларга яраклы системалылык, 
синергетика принципларына таянып 
тикшерелә. Димәк, тамыр сүз, этимологик 
тамыр, тарихи тамыр мәсьәләләре бүгенге 
көндә дә әле ачык булып кала бирә. 

 
Әдәбият 

1. Тимирханов В. Р. Имяславие и лингвистика 
корня. М.: МАКС Пресс, 2007. 248 с. 

2. Юнусалиев Б. М. Развитие корневых слов в 
киргизском языке: дис. ... докт. филол. наук. М., 
1953. 38 с. 

3. Баскаков Н. А. Историко-типологическая 
фонология тюркских языков. М.: Наука, 1988. 207 с. 

4. Шайхулов А. Г. Структура и 
идеографическая парадигматика односложных кор-
невых основ в кыпчакских языках Урало-Поволжья 
в континууме ареальной, межтюркской и обще-
тюркской лексики. Уфа, РиО БашГУ, 2000. 490 с. 

5. Древнетюркский словарь. Л.: Наука, 1969. 
677 c. 

6. Зайончковский А. К. К вопросу о структуре 
корня в тюркских языках: Глагольные основы 
моносиллабического (односложного) типа С+Г 
(согласный+гласный) // Вопросы языкознания. 1961. 
№ 2. С. 28–35.  

7. Кайдаров А. Т. Структура односложных 
корней и основ в казахском языке. Алма-Ата: Наука, 
1986. 328 с. 

8. Алпаров Г. Х. Сайланма хезмәтләр. Казан, 
1945. 145 б. 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 23 

9. Хангильдин В. Н. Татар теле грамматикасы: 
Морфология буенча очерклар. Казан: Таткнигоиз-
дат, 1954. 335 б. 

10. Кормушин И. В. Лексико-семантическое 
развитие корня *qa в алтайских языках // Тюркская 
лексикология и лексикография. М.: Наука, 1971. 
С.11–13. 

11. Кажибеков Е. З. Глагольно-именная корре-
ляция гомогенных корней в тюркских языках (явле-
ние синкретизма). Алма-Ата: Наука, 1985. 272 c.  

12. Әхмəтьянов Р. Г. Татар терминологиясенең 
тарихи чыганаклары. Казан: Татар. кит. нәшр., 2003. 
174 б. 

13. Халиуллина Н. У., Шайхулов А. Г. Тюркские 
языки Урало-Поволжья в контексте алтайского язы-
кового сообщества (опыт лексико-семантического и 
идеографического словаря): cловарь. Уфа: Восточ-
ный ун-т, 2004. Ч. I. 226 с. Ч. II. 272 с. 

14. Насипов И. С. Опыт систематизации финно-
угорских заимствований в татарском языке. Казань: 
ИЯЛИ, 2009. 233 с. 

15. Пятаева Н. В. Антропоцентрический и сис-
темоцентрический принципы лингвистики в дина-
мическом исследовании лексических гнезд. Уфа: 
Гилем, 2006. 280 с. 

16. Халиуллина Н. У. Семантическая реконст-
рукция корневых основ в этимологическом гнезде 
(на материале языков алтайской семьи) // Гумани-
тарные науки и образование. 2016. № 2 (26). С. 130–
135. 
 

Шартлы кыскартылмалар: 
ДТС – Древнетюркский словарь 
МК – Мәхмүт Кашгарыйның «Диване лөгат-әт 

төрк» сүзлеге 
Чаг.: – чагыштыр  
Тат. – татар теле 
Башк. – башкорт теле 
Чув. – чуваш теле 
Монг. – монгол теле 
Ма. – маньчжур теле 

_______________________ 
 

АСПЕКТЫ ИЗУЧЕНИЯ КОРНЕВЫХ ОСНОВ В ТЮРКСКИХ ЯЗЫКАХ 
 

Нурия Усмановна Халиуллина, 
Башкирский государственный педагогический университет им. М. Акмуллы, 

Россия, 450000, г. Уфа, ул. Октябрьской революции, д. 3а, 
nurkha@yandex.ru. 

 
Ильшат Сахиятуллович Насипов, 

Башкирский государственный педагогический университет им. М. Акмуллы, 
Россия, 450000, г. Уфа, ул. Октябрьской революции, д. 3а, 

nasipov2021@yandex.ru. 
 

В данной статье дается обзор различных направлений в тюркском языкознании, связанных с 
исследованием корневых основ. 

В работе исследуются взгляды известных тюркологов о структуре корневых основ, 
морфологических особенностях, семантических признаках. Первичные корни, как наиболее 
простые, наименьшие и в то же время важные единицы, составляют очень древний слой, как и 
сам языковой феномен. Их сбор, систематизация сегодня является одной из актуальных задач 
исследования истории языка. 

Теоретическая и практическая значимость научно-исследовательской работы определяется 
возможностью использования основных результатов в сравнительно-исторических, 
этимологических исследованиях, при разработке теории корня тюркских и алтайских языков. 

 
Ключевые слова: тюркские языки, сравнительно-историческое языкознание, корень, 

основа, реконструкция, этимология, диахрония, синкретизм, система 
 
 



M.R.SATTAROVA, R.M.GAIFETDINOVA 

 24 

DOI: 10.26907/2311-2042-2022-19-2-24-40 

ACOUSTIC CHARACTERISTICS OF THE SOUND [A] AFTER TONGUE-
TEETH AND UVULAR CONSONANTS IN THE TATAR AND KAZAKH 

LANGUAGES 
 

Madina Rashitovna Sattarova,  
Kazan Federal University, 

18 Kremlyovskaya Str., Kazan, 420008, Russian Federation, 
m-sattarova@mail.ru. 

 
Railya Musavirovna Gaifetdinova,  

Kazan Federal University, 
18 Kremlyovskaya Str., Kazan, 420008, Russian Federation, 

railya.gaifetdinowa@yandex.ru. 
 

This article compares and studies the acoustic features of the vowel sound [a] coming after tongue-
teeth and uvular consonants in the Tatar and Kazakh languages. As during the speech production 
sounds undergo various changes, to identify them, an experimental study was conducted using the 
Speech Analyzer software. As a result of the comparative analysis, we have come to the conclusion 
that the acoustic features of the sound [a] in the Tatar and Kazakh languages depend on its position 
and on whether it is used in stressed or unstressed syllables. 

 
Key words: vowels, phonetics, Tatar language, Kazakh language, acoustic signs, comparative 

analysis 
 

Introduction 
Linguists study world languages from different 

perspectives to gather information. The Turkic 
languages, studied in different ways, have always 
been the focus of researchers’ attention both in 
Russia and abroad. It is well known that language 
acquisition always begins with familiarization with 
sounds. Memorizing phonetic features of sounds 
opens up great opportunities for further language 
learning. Vowel sounds are of great importance in 
describing the phonetic features of the Turkic 
language. 

In many theoretical and practical works, the 
phoneme [a] is defined as the most common sound 
in the Turkic languages. For example, as a result of 
her quantitative study, A. Galiyeva described the 
frequency of using vowels in the Tatar language 
[1]. The purpose of our article is to give a 
comparative acoustic characteristic of the vowel 
[a] in the Tatar and Kazakh languages, belonging 
to the Kypchak group of the Turkic languages, 
based on the material of live speech. To achieve 
this goal, the following tasks were set: 

- to define appropriate texts for the 
comparative analysis of the Tatar and Kazakh 
languages; 

- to select from the indicated texts the words 
containing the vowel sound [a], located in the last 
position of the tongue-teeth and uvular consonants; 

- to check the audio versions of the selected 
words through the Speech Analyzer program [2] 
and identify the features of the studied sound in the 
specified position. 

Such properties of sounds as duration, 
intensity, frequency of vibration, that is acoustic 
signs, undergo certain changes during speech 
production. The frequency of vibration determines 
the duration of the sound and depends on the 
number of vibrations of the vocal cords measured 
in hertz; the more hertz, the louder the sound is. 
The power or intensity of the sound depends on the 
vibration amplitude of the vocal cords, which is 
measured in decibels. The duration of a vowel 
depends on the time taken to pronounce the vowel. 
The sound duration is measured in milliseconds 
[3]. These phenomena arise due to the influence of 
phonemes on phonetic contexts. The phonetic 
context is determined by the influence of 
neighboring sounds next to the vowel, whether the 
vowel is at the beginning or at the end of the word, 
whether it is in a stressed or unstressed position, as 
well as individual characteristics of a person. 
These changes were compared and analyzed using 
the Speech Analyzer program exemplified by the 
vowel sound [а] in the Tatar and Kazakh 
languages. 

The implementation of this process was based 
on the audio versions of fairy tales read by a male 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 25 

voice, as fairy tales are rich in emotionally 
expressive vocabulary, close to the literary 
language, at the same time, they have vivid speech 
features. The work consisted of several stages: the 
first stage was the familiarization with the text 
version of the work and the selection of words that 
included the vowel sound [a]. In order to study a 
vowel, it is necessary to pay attention to its 
positional sign, that is, whether it is at the 
beginning of a word, which consonant it is located 
after, whether it is stressed or unstressed [4]. It 
should be noted, that A. Junesbekov believes that 
there is no word stress in the Turkic languages and 
many other scholars agree with his opinion [5]. 
However, this work analyzes both stressed and 
unstressed variants of the language material. 
Within the framework of this study, we 
investigated the cases when the phoneme [a] is 
located after the tongue-teeth (d-t, z-s) and uvular 
(q, ғ, kh, n,) segments. The vowel in these 
positions was considered in stressed and unstressed 
variants. 

Further, the vowel [a] in these words was 
examined using the Speech Analyzer program and 
analyzed in terms of comparison. 

 
Materials and methods of research 

The chosen audio recordings in the Tatar and 
Kazakh languages were taken as factual materials 
for our research work. The main requirements for 
the selection of data were the presence of audio 
recordings in an open electronic resource, the 
absence of background music and the reading done 
by a male voice. Two audio recordings were 
analyzed because the tested lexical units were used 
more than in one audio recording. In our scientific 
work, we used the methods of description, 
comparison and experimental methods, which 
allowed us to comprehensively and fully reveal the 
topic under study. 

The vowel [a] in the Tatar language was 
analyzed using audio recordings of the Tatar folk 
tales “Diyu Mulla” [6] and “Kamyr Batyr” [7]. To 
achieve our goal, we selected words corresponding 
to each aspect of the Tatar language. They are 
listed in Table 1: 

 
Table 1 

position of consonants’ 
formation stressed unstressed 

tongue-teeth chaғyndá sa      
uvular     ғ á kha     

 

The sound of the vowel [a] in the Kazakh 
language was analyzed based on an audio 
recording of the Kazakh folk tales “Onege” [8] and 
“King Solomon and the Owl” [9], read by a male 
voice. To achieve this goal, we selected Kazakh 
words corresponding to each aspect of the 
language. They are shown in Table 2: 

 
Table 2 

position of consonants’ 
formation stressed unstressed 

tongue-teeth qylsa , shah  ráz  
uvular ағásh sha h r    , 

 
Discussion 

Acoustic features of the vowel [a] in the 
Tatar language 

1. Using the vowel [А] after the tongue-teeth 
consonants: 

ch ғ   á 

 
sa      

 
Figure 1 

 
In Figure 1, there is no significant difference in 

the share of vowels in stressed and unstressed 
positions. The spectrogram shows that the sound 
ratio is 10-15% higher when the phoneme is in a 
weak position. The duration of the stressed vowel 
is longer than the unstressed one: in the first case it 
is 0.1530 s, in the second - 0.0740 s. 



M.R.SATTAROVA, R.M.GAIFETDINOVA 

 26 

ch ғ   á 

 
sa      

 
Figure 2 

 
In Figure 2, we observe the frequency 

characteristics of the vowels: in the word ch ғ    á 
the vowel [a] starts at 123 Hz and ends at 208 Hz, 
in the word sa      - 157 Hz and 152 Hz. Hz. In 
the stressed variant, the frequency of the vowel 
tends to increase, and in the unstressed variant it 
tends to decrease, but no significant changes are 
observed. This feature depends on the 
characteristics of the author’s speech. 

ch ғ   á 

 

sa      

 
Figure 3 

 
In Figure 3, the sound power is as follows: in a 

loud position, it starts at 14.9 dB (24%), peaks at 
11.7 dB (26%), and ends at 13.3 dB (21%). ); in 
the unstressed version, the starting point is – 14.7 
dB (19%), 7.9 dB (40%) – the peak time, 21 dB 
(9%) – the end. 

2. The use of the vowel [a] after uvular 
consonants: 

    ғ á  

 
kha     

 
Figure 4 

 
This spectrogram shows that the voice is more 

involved when the vowel [a] is pronounced in a 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 27 

strong position. As for length, this option has a 
longer pronunciation - 0.1321 s, and in unstressed 
positions it lasts for 0.0706 s. 

    ғ á 

 
kha     

 
Figure 5 

 
As it can be seen from the graph in Figure 5, the 

vowel [a] in these words does not undergo significant 
frequency changes. The pronunciation of the word 
    ғá starts at 166 Hz and ends at 167 Hz, with the 
peak at 177 Hz. corresponding to the first part. In the 
word kha    , the frequency at the beginning of the 
sound is 115.3 Hz, and at the end - 102.4 Hz. 

    ғ á 

 
kha     

 
Figure 6 

 
When comparing the intensity graphs in Figure 

6 we can observe that both variants of noise give 
the same line motions, but with different indices. 
The pressure option starts at 14.5 dB (19%), peaks 
at 8.8 dB (37%) and drops to 14.4 dB (19%) at the 
end. Without pressure, it starts at 22.5 dB (8%), 
peaks at 16 dB (16%), and ends at 19.6 dB (11%). 

Table 3 shows a summary of the results after 
being checked with the software. 

 
Table 3 

  Length (s) Frequency (Hz) Intensity (dB) Word 
stress 

To
ng

ue
-te

et
h 

ch ғ   á 0.1530 с. 123 – at the start 
208 – at the end 

-14.9 (24%) – at the start 
-11.7 (26%) – at the peak 
-13.3 (21%) – at the end 

+ 

sa      0.0740 с. 157 – at the start 
152 – at the end 

-14.7 (19%) – at the start 
-7.9 (40%) – at the peak 

-21 (9%) - at the end 
 

uv
ul

ar
     ғ á  0.1321 с. 

166 –at the start 
177 – at the peak 
167 – at the end 

-14.5 (19%) – at the start 
-8.8 (37%) – at the peak 
-14.4 (19%) – at the end 

+ 

kha     0.0706 с. 115.3 –at the start 
102.4 – at the end 

-22.5 (8%) – at the start 
-16 (16%) – at the peak 
-19.6 (11%) – at the end 

 



M.R.SATTAROVA, R.M.GAIFETDINOVA 

 28 

 
As we can see in the table, the acoustic 

indicators of the vowel [a] with the stressed variant 
are generally higher than in the unstressed variant 
in both positions. When comparing the length, the 
difference between the variants of the phonemes is 
2 units after tongue-teeth consonants and 1.8 times 
longer after uvular consonants. Since the frequency 
and intensity of pronounced sounds can change 
several times without taking into account a single 
indicator, the table shows the highest and lowest 
options. In the first case, the height difference is 
0.9 times, in the second - 1.5. When pronouncing 
the stressed variant, the frequency of the voice in 
the first position begins with a low tone and ends 
with a high tone, in the second – it rises from low 
to high and drops back to the starting point, in the 
case of decompression, both start from a high 
frequency and end with a low frequency. Stressed 
and unstressed variants are generally pronounced 
with the same intensity, the difference between 
them is not great – 1.05; the difference is twice 
greater when it comes after uvular consonants. 
Thus, the acoustic properties of the vowel [a] in 
Tatar undergo a change relative to a drop/non-drop 
stress and to the type of a consonant that comes 
before it. 

 
Acoustic features of the vowel [a] in Kazakh 
1. The use of the vowel [a] after tongue-teeth 

consonants: 
qylsa , 

 

shahtaráz 

 
Figure 7 

 
Looking at the spectrogram in Figure 7, we can 

see that the voice is more pronounced when 
producing the stressed [a] sound in the word 
qylsa ,. As for the length of the vowels, the length 
of the [a] vowel in the word qylsa , is 0.1403 s, 
and the length of the vowel [a] in the second 
syllable in the word shashtaráz is 0.0731 s. Thus, 
the vowel phoneme has a 1.9 times longer 
pronunciation when it is in the stressed position. 

qylsa , 

 
shahtaráz 

 
Figure 8 

 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 29 

Figure 8 shows the frequency of the sound [a] 
in the given words. In the word qylsa , it starts 
from the high point – 159 Hz, at the end it is – 
144.8 Hz, the lowest point is – 143.7 Hz, and in the 
word sh sh  ráz , the frequency is 91.1 Hz at the 
beginning; then, at the lowest point, it is – 77.4 Hz; 
at the end, it is 150 Hz. In this variant, the high 
position of the sound corresponds to its final part. 

qylsa , 

 
shashtaráz 

 
Figure 9 

 
Based on the Figure 9, we can determine the 

strength of the vowel [a]: in the word qylsa , it 
starts with 15.7 dB (16%) and ends with 15.7 dB 
(21%) and in the first part of the vowel it has the 
highest strength – 3 dB (71%). The word 
shashtaráz starts from the lowest intensity – 21.5 
db (9%), rises to the highest point – 6.8 db (46%) 
and ends with - 17.4 db (14%). As we can see in 
the graph, the intensity of the [a] sound is higher in 
the case of its strong position.  

2. The use of the vowel [А] after uvular 
consonants:  

ағásh 

 
shakhar   , 

 
Figure 10 

 
From this spectrogram, it is clear that the 

vowel [a] is more involved when it is pronounced 
in a strong position. Even when it comes to its 
length, that variant has a longer pronunciation – 
0.1015 s, and 0.0570 s – in the case of an 
unstressed variant. Based on the figures, we can 
determine that the option that comes in a strong 
position is 1.7 times longer. 

ағásh 

 



M.R.SATTAROVA, R.M.GAIFETDINOVA 

 30 

shakhar   , 

 
Figure 11 

 
As we can see in the graph in Figure 11, the [a] 

sound in the given words does not undergo 
significant changes depending on the height. In the 
word ағásh, the sound begins at a low point of 137 
Hz and ends at a high point of 169 Hz. In the word 
shakhar   , the frequency at the beginning of the 
voice is 87.4 Hz, at the end it is 95.4 Hz, and the 
lowest point of vibration is 84 Hz. The high point 
of the sound corresponds to its end, and the low 
point – to the first part. 

ағásh 

 

shakhar   , 

 
Figure 12 

 
If we compare the intensity graphs in Figure 

12, both variants of the sound produce a similar 
linear movement, that is, they rise suddenly and 
fall suddenly, the difference is observed in waves 
of different amplitudes. However, changes of 
different amplitudes are observed. The stressed 
variant starts at 16.2 db (16%), peaks at 9.2 db 
(35%), and drops to 15 db (18%). In an unstressed 
position it starts at 9.2 db (35%), peaks at 6.7 db 
(46%) and ends at 12.6 db (23%). 

 
Table 4 

  Length (s) Frequency (Hz) Intensity (Db) Word stress 

to
ng

ue
-te

et
h qyls  n, 0.1403 

159 – at the start 
143.7 – the lowest point 

144.8 – at the end 

-15.7 (16%) – at the start 
-3 (71%) – the highest point 

-15.7 (16%) – at the end 
+ 

shashtaráz 0.0731 
91.1– at the start 

77.4 – the lowest point 
85 – at the end 

-21.1 (9%) – at the start 
-6,8 (46%) – the highest point 

-17.4 (14%) – at the end 
 

uv
ul

ar
 ағásh 0.1015 137 – at the start 

169 – at the end 

-11.8 (26%) – at the start 
-5.3 (55%) – the highest point 

-16.8 (15%) – at the end 
+ 

shakhar   , 0. 0570 
87.4 – at the start 

84 – the lowest point 
95.4 – at the end 

-16.6 (15%) – at the start 
-4.2 (62%)– the highest point 

-12.7 (23%) – at the end 
 

 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 31 

Based on the indicators given in the table, we 
can determine the acoustic characteristics of the 
vowel [a] in both positions: in the case of a 
stressed position they are higher than in an 
unstressed position. When comparing the length, 
the difference between the phoneme variants is 1.9 
times longer after the tongue-teeth consonants, and 
1.7 times longer after the uvular consonants. Since 
the frequency and intensity of the pronounced 
sounds tend to change several times without taking 
a single indicator, the table shows the highest and 
lowest options. The height difference is 1.7 times 
in both cases. In stressed and unstressed positions, 
the voice is basically pronounced with the same 
intensity, the difference between them is not great: 
1.5 after tongue-teeth consonants, 1 – after uvular 
consonants.  

Thus, the acoustic parameters of the vowel [a] 
in the Kazakh language are subjected to a relative 
change depending on the stressed/unstressed 
position and on which consonant comes before the 
vowel. 

 
Results 

The results of this study help to determine that 
the acoustic signs of the vowel [a] in the Tatar and 
Kazakh languages depend on its position and 
whether it is stressed or unstressed during speech 
production. When a stress is applied, all signs of a 
stressed sound are higher than an unstressed one’s. 
The consonants, coming before the studied vowel, 
also change their acoustic characteristics in 
different ways, depending on the organs involved 
in the formation of the sound. The Tatar version is 
longer than the Kazakh version in all positions. 
The frequency index of the vowel [a] is higher in 
the Tatar language when it comes after tongue-
teeth and uvular consonants. We can see that the 
vowel [a] in the Kazakh language has a higher 
intensity indicator, which means that it has a 
stronger pronunciation than its variant in the Tatar 
language. 

 
Conclusion 

Thus, we have studied and compared the 
acoustic characteristics of the vowel [a] in the 
Tatar and Kazakh languages, which belong to the 
Kipchak group of the Turkic languages. In the 
course of the study, we have determined the 
characteristics of each language and identified the 
similarities and differences between the two 
languages. It should be noted that our research is 

based on the audio recordings, which made it 
possible to investigate the acoustic features that 
appear in the course of live speech. The obtained 
results cannot be defined as absolute indicators of 
the vowel, but provide reasonable information for 
the perception of the phoneme. Further research 
into the characteristics of other vowels, their 
comparison and analysis of phonetic indicators in 
terms of the Turkic languages development will 
emphasize their value in learning the language and 
exploring the changes in the course of speech 
production. 

The study and its results could be a reference 
material for phonetics researchers, an additional 
source for teachers and students of colleges and 
universities, and for those who are interested in 
science in general in order to develop their 
knowledge in this field. 
 
References 

1. Galieva, A. M. (2022). Raspredeleniye phonem 
v tatarskom tekste: opyt kvantitativnogo issledovaniya 
[The Distribution of Phonemes in the Tatar Text: The 
Experience of a Quantitative Study]. Ural-Altai studies. 
No. 3, pp. 30-42. (In Russian) 

2. Speech Analyzer. URL: https://speech-
analyzer.software.informer.com/3.0/ (accessed: 
25.09.2021). (In Russian) 

3. Baychura, U. Sh. (1963). Tatar telemen kayber 
phonetic uzenchaleklare (experimental-phonetic 
maglumatlar buyencha) [Some Phonetic Features of the 
Tatar Language (according to experimental phonetic 
data)]. Tatar tele ham adabiyaty masalalare. Pp. 127-
140. Kazan. (In Tatar) 

4. Artemov, V. A. (1956). Experimentalnaya 
phonetika [Experimental Phonetics]. Pp. 141-142. 
Мoscow, izdatelstvo literatury na inostrannykh 
yazykakh. (In Russian) 

5. Yunisbekov, A. (1988). Problemy tyurkskoi 
slovesnoi prosodii: aftoreferat diss.doktora nauk 
[Problems of Turkic Verbal Prosody: Doctoral Thesis 
Abstract]. Alma-Ata, 58 p. (In Russian) 

6. Diyu mulla [Monster Mullah]. URL: 
https://web.ligaudio.ru/mp3/ (accessed: 16.07.2022). (In 
Tatar) 

7. Kamyr batyr [A Hero Made from Dough]. 
URL: https://web.ligaudio.ru/mp3/ (accessed: 
16.07.2022). (In Tatar) 

8. Onege [Onege]. URL: https://bala.soyle.kz/ 
audioandfilm?type=1 (accessed: 29.07.2022). (In 
Kazakh) 

9. Suleymen patsha men baygyz [Suleyman King 
and a Rich Man]. URL: https://bala.soyle.kz/ 
audioandfilm?type=1 (accessed: 29.07.2022). (In 
Kazakh) 

_______________________ 
 



M.R.SATTAROVA, R.M.GAIFETDINOVA 
 

 32 

ТАТАР ҺӘМ КАЗАХ ТЕЛЛӘРЕНДӘ [A] АВАЗЫНЫҢ ТЕЛ-ТЕШ ҺӘМ 
КЕЧЕ ТЕЛ ТАРТЫКЛАРЫННАН СОҢГЫ ПОЗИЦИЯДӘГЕ 

АКУСТИК БИЛГЕЛӘРЕ 
 

Мәдинә Рәшит кызы Саттарова, 
Казан федераль университеты, 

Россия, 420008, Казан ш., Кремль ур., 18 нче йорт, 
m-sattarova@mail.ru. 

 
Раилә Мөсәвир кызы Гайфетдинова, 

Казан федераль университеты, 
Россия, 420008, Казан ш., Кремль ур., 18 нче йорт, 

railya.gaifetdinowa@yandex.ru. 
 

Мәкаләдә татар һәм казах телләрендә [а] сузык авазының тел-теш һәм кече тел 
тартыкларыннан соңгы позициядә акустик үзенчәлекләре чагыштырып өйрәнелде. Җанлы 
сөйләм барышында авазларның төрле үзгәрешләргә дучар булуын истә тотып, аларны билгеләр 
өчен Speech Analyzer программасы ярдәмендә эксперименталь тикшерү үткәрелде. 
Чагыштырма анализ ясау нәтиҗәсендә татар һәм казах телләрендә [а] сузыгының акустик 
билгеләре аның позициясенә һәм басымлы яки басымсыз иҗектә кулланылуына бәйле булуы 
ачыкланды. 

 
Төп төшенчәләр: сузык авазлар, фонетика, татар теле, казах теле, акустик билгеләр, 

чагыштырма анализ 
 

Кереш 
Телче галимнәр дөньядагы телләр турында 

мәгълүмат туплар өчен аларны төрле яклап 
өйрәнәләр. Төрки телләр дә игътибардан читтә 
калмыйча, төрле яклап туган илебез һәм чит ил 
галимнәре тарафыннан тикшерелә. Билгеле 
булганча, телләрне үзләштерү һәрвакыт авазлар 
белән танышудан башлана. Авазларның 
яңгыраш үзенчәлекләрен истә калдыру алга 
таба телне өйрәнүгә зур мөмкинлекләр ача. 
Төрки телләрнең дә яңгыраш үзенчәлекләрен 
тасвирлауда сузык авазлар зур әһәмияткә ия. 

Күп кенә фәнни-гамәли хезмәтләрдә [а] 
фонемасы төрки телләрдә иң киң таралган 
сузык аваз дип билгеләнә. Мәсәлән, А. М. 
Галиева квантитатив эзләнүләр барышында 
компьютер ярдәмендә татар телендә авазлар 
кулланылу ешлыгын тасвирлаган хезмәтендә бу 
турыда искәртә [1]. Мәкаләбезнең максаты итеп 
төрки телләрнең кыпчак төркеменә кергән 
татар һәм казах телләренең [а] сузык авазына 
җанлы сөйләм материалы нигезендә чагыштыр-
ма акустик характеристика бирүне билгеләдек. 
Әлеге максатка ирешер өчен түбәндәге 
бурычлар куелды: 

– татар һәм казах телләрендә чагыштырма 
анализ ясау өчен текстлар билгеләү; 

– билгеләнгән текстлардан [а] сузык 
авазы кергән һәм әлеге сузык тел-теш, кече тел 

тартыкларыннан соңгы позициядә килгән 
сүзләрне аерып алу; 

– сайланган сүзләрнең аудио вариант-
ларын Speech Analyzer [2] программасы аша 
тикшерү һәм өйрәнелә торган авазның бил-
геләнгән позициядәге үзенчәлекләрен ачыклау. 

Җанлы сөйләм барышында авазларның 
озынлык, интенсивлык, тирбәнеш ешлыгы ке-
бек үзенчәлекләре, ягъни акустик билгеләре 
үзгәрешкә дучар була. Тирбәнеш ешлыгы аваз-
ның озынлыгын билгели, тавыш ярыларының 
тирбәнешләр санына бәйле була һәм герцлар 
белән үлчәнә; герцлар күбрәк булган саен 
тавыш югарырак дигән сүз. Авазның көче яки 
интенсивлыгы тавыш ярылары тирбәнешләре-
нең амплитудасына бәйле, ул децибел дигән 
берәмлек белән үлчәнә. Авазның озынлыгы 
авазны әйтү өчен сарыф ителгән вакытка 
бәйләнгән. Аваз озынлыгы миллисекундлар 
белән үлчәнә [3]. Бу күренешләр фонемаларның 
фонетик контекстлар тәэсиреннән барлыкка 
килә. Фонетик контекст сузык янында килгән 
күрше авазлар тәэсире, сузыкның сүз башында 
яки ахырында килүе, басымлы яки басымсыз 
позициядә булуы һәм кешенең индивидуаль 
үзенчәлекләре белән аңлатыла. Әлеге үзгәреш-
ләр татар һәм казах телендәге [а] сузык авазы 
мисалында Speech Analyzer программасы 
ярдәмендә чагыштырылды һәм анализланды. 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 33 

Әлеге процессны башкарыр өчен өйрәнелә 
торган телләрдә эмоциональ-экспрессив 
лексикага бай, әдәби телгә якын һәм шул ук 
вакытта җанлы сөйләм үзенчәлекләренә ия 
булган әкият текстларының ир-ат тарафыннан 
укылган аудио вариантлары нигез булды. Эш 
берничә этаптан торды: беренче этап әсәрнең 
текст варианты белән танышу һәм [а] сузык 
авазы кергән сүзләрне сайлап алудан гыйбарәт. 
Сузык авазны тикшерер өчен аның позицион 
үзенчәлегенә игътибар итәргә кирәк, ягъни сүз 
башында килү-килмәве, кайсы тартык аваздан 
соң кулланылуы һәм басымлы яки басымсыз 
булуы әһәмияткә ия [4]. Шуны әйтеп китәргә 
кирәк, А. Джунесбеков төрки телләрдә сүз 
басымы юк дип саный һәм күп кенә башка 
галимнәр да аның фикере белән килешә [5]. 
Шулай да, әлеге хезмәттә тел материалының 
басымлы һәм басымсыз вариантлары да 
тикшерелде. Әлеге тикшеренү эше кысаларын-
да [а] фонемасы тел-теш (д-т, з-с) һәм кече тел 
(қ, ғ, х, ң) тартыкларыннан соң килгән очрак-
ларда өйрәнелде. Сузык аваз әлеге позиция-
ләрдә басымлы һәм басымсыз вариантларда 
каралды. 

Алга таба әлеге сүзләрдәге [а] сузыгы 
Speech Analyzer программасы ярдәмендә 
тикшерелде һәм чагыштыру аспекты ягыннан 
анализланды. 

 
Тикшеренү материаллары һәм методлары 

Тикшеренү эше өчен фактик материаллар 
буларак, татар һәм казах телләрендәге 
аудиоязмалар алынды. Аудиоязмаларның ачык 
электрон ресурста булуы, фәнни тикшеренү 
эшендә карала торган сүзләр әйтелгән вакытта 
язмаларда музыкаль фон булмавы һәм ир-ат 
тарафыннан укылуы материалларны сайлауда 
төп таләпләр буларак билгеләнде. Тикшерелә 
торган лексик берәмлекләр бер генә әкиятнең 
аудиоязмасында кулланылмау сәбәпле, ике 
аудиоязма анализланды. Өйрәнелә торган 
теманы һәрьяклап һәм тулы ачар өчен фәнни 
эшебездә тасвирлау, чагыштыру һәм 

эксперимент методлары кулланылды. 
Татар телендәге [а] сузык авазы «Дию 

мулла» [6] һәм «Камыр батыр» [7] татар халык 
әкиятләренең аудиоязмалары ярдәмендә 
анализланды. Куелган максатка ирешү өчен 
татар телендә һәрбер аспектка туры килә торган 
сүзләр сайланып алынды. Алар 1 нче таблицада 
күрсәтелгән: 

 

1 нче таблица 
тартыкларның ясалу урыны басымлы басымсыз 
тел-теш чагындá с каллы  
кече тел калагá х тыны  

 
Казах телендәге [а] сузык авазы ир-ат тара-

фыннан укылган «Өнеге» [8], «Сүлеймен патша 
мен байғыз» [9] казах халык әкиятләренең 
аудиоязмасы нигезендә анализланды. Куелган 
максатка ирешү өчен казах телендә һәрбер 
аспектка туры килә торган сүзләр сайлап 
алынды. Алар 2 нче таблицада күрсәтелгән: 

 
2 нче таблица 

тартыкларның 
ясалу урыны басымлы басымсыз 

тел-теш кылс ң 
(кылсаң) 

шашт рáз 
(чәчтараш) 

кече тел ағáш 
(агач) 

шах рды ң 
(шәһәрнең) 

 
Фикер алышу 

Т т р телендә [ ]   в  зыны ң  к устик 
үзенчәлекләре 

1. [а] сузык авазының тел-теш 
тартыкларыннан соң кулланылуы: 

чагындá  

 
с каллы  

 
1 нче рәсем 



M.R.SATTAROVA, R.M.GAIFETDINOVA 
 

 34 

 
1 нче рәсемдә басымлы һәм басымсыз пози-

циядә килгән вакытта авазның әйтелешендә 
тавышның катнашында зур аерма юк. Спекто-
грамма ярдәмендә, фонема көчсез позициядә 
килгәндә, тавышның катнашы 10-15 % күбрәк 
икәнен күрергә мөмкин. Басымлы сузык аваз 
озынлыгы буенча басымсыздан озынрак: 
беренче очракта – 0.1530 с., икенчесендә 0.0740 
с. тәшкил итә. 

чагындá 

 
с каллы  

 
2 нче рәсем 

 
2 нче рәсемдә авазларның ешлык үзенчәлек-

ләрен күзәтәбез: чагындá сүзендә [а] авазы 123 
Гц белән башлана һәм 208 Гц белән тәмамлана, 
с каллы  сүзендә – 157 Гц һәм 152 Гц тәшкил 
итә. Басымлы вариантта авазның ешлыгы үсүгә 
таба бара, басымсыз фонемада кимү булса да, 
зур үзгәреш күзәтелми. Бу үзенчәлек авторның 
сөйләм үзенчәлекләренә бәйле. 

чагындá  

 
с каллы  

 
3 нче рәсем 

 
3 нче рәсемдә авазның көче түбәндәгечә: 

көчле позициядә ул 14.9 дб белән (24%) 
башлана, 11.7 дб да (26%) иң югары ноктага 
җитеп, 13.3 дб (21%) белән тәмамлана; 
басымсыз вариантта башлангыч ноктасы – 14.7 
дб (19%), 7.9 дб (40%) – югары вакыты, 21 дб 
(9%) белән тәмамлана. 

2. [а] сузык авазының кече тел 
тартыкларыннан соң кулланылуы: 

калагá  

 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 35 

х тыны  

 
4 нче рәсем 

 
Әлеге спектограммадан [а] авазын көчле 

позициядә әйткән вакытта тавышның күбрәк 
катнашуы ачык күренә. Озынлыкка килгән 
вакытта, ул вариант озынрак әйтелешкә ия – 
0.1321 с., ә басымсыз очракта 0.0706 с. тәшкил 
итә. 

калагá  

 
х тыны  

 
5 нче рәсем 

 

5 нче рәсемдәге графиктан күренгәнчә, 
әлеге сүзләр эчендә карала торган [а] авазы зур 
ешлык үзгәрешләренә дучар түгел. Калагá 
сүзен 166 Гц башлана һәм 167 Гц белән 
тәмамлана, югары ноктасы 177 Гц беренче 
өлешкә туры килә. Х тыны  сүзендә ешлык аваз 
башында – 115.3 Гц, ахрында – 102.4 Гц 
тәшкил итә. 

калагá  

 
х тыны  

 
6 нчы рәсем 

 
6 нчы рәсемдәге интенсивлык графикларын 

чагыштырганда, авазның ике варианты да 
охшаш сызык йөрешен тудыра, ләкин төрле 
күрсәткечләргә ия. Басымлы вариант 14.5 дб 
белән (19%) башлана, иң югары ноктасы 8.8 дб 
га (37%) җитә, ахырдан 14.4 дб га кадәр (19%) 
төшә. Басымсыз очракта 22.5 дб дан (8%) 
башланып, 16 дб да (16%) югары ноктасына 
җитә һәм 19.6 дб (11%) белән тәмамлана. 

Программа ярдәмендә тикшергәннән соң 
чыккан күрсәткечләрнең җыйнак вариантын 3 
нче таблицада күрсәттек. 



M.R.SATTAROVA, R.M.GAIFETDINOVA 
 

 36 

3 нче таблица 
  Озынлык (с) Ешлык (Гц) Интенсивлык (дб) Фраза басымы 

тел-теш чагындá 0.1530 с. 123 – башында 
208 – азагында 

-14.9 (24%) – башында 
-11.7 (26%) – иң биеге 
-13.3 (21%) – азагында 

+ 

с каллы  0.0740 с. 157 – башында 
152 – азагында 

-14.7 (19%) – башында 
-7.9 (40%) – иң биеге 
-21 (9%) – азагында 

 

кече тел калагá 0.1321 с. 166 – башында 
177 – иң биеге 
167 – азагында 

-14.5 (19%) – башында 
-8.8 (37%) – иң биеге 

-14.4 (19%) – азагында 

+ 

х тыны  0.0706 с. 115.3 – башында 
102.4 – азагында 

-22.5 (8%) – башында 
-16 (16%) – иң биеге 

-19.6 (11%) – азагында 

 

 
Таблицадан күренгәнчә, басым төшкән 

очракта ике позициядә дә [а] сузыгының акус-
тик күрсәткечләре басымсыз вариант белән 
чагыштырганда, нигездә, югарырак. Озынлык-
ны чагыштырганда, тел-теш тартыгыннан соң 
килгәндә, фонема вариантлары арасындагы 
аерма 2 берәмлекне тәшкил итә, ә кече тел 
тартыгынан соң – 1,8 тапкыр артыграк. Аваз-
ларны әйткән вакытта ешлык һәм интенсивлык 
бер генә күрсәткеч алмыйча, берничә тапкыр 
үзгәрешкә дучар булу сәбәпле, таблицада иң 
югары һәм иң түбән вариантлар күрсәтелде. 
Югарылык аермасы беренче очракта 0.9 
тапкыр, икенчесендә – 1.5. Басымлы вариантны 
әйткән вакытта беренче позициядә дә аваз 
ешлыгы кечкенә күрсәткечтән башлана һәм 
югары күрсәткеч белән тәмамлана, икенчесендә 
– түбәннән югарыга күтәрелеп, яңадан башлан-
гыч күрсәткечкә төшә, ә басымсыз очракта 
икесендә дә югары ешлыктан башланып, түбән 
ешлык белән тәмамлана. Тел-теш тартыгыннан 
соң килгән очракта басымлы һәм басымсыз 
вариантлар, нигездә, бер төрле интенсивлык 
белән әйтелә, алар арасындагы аерма зур түгел 
– 1.05; кече тел тартыкларыннан соң килгәндә, 
аерма 2 тапкыр. 

Шулай итеп, татар телендә [а] сузык 
авазының акустик күрсәткечләре басым төшү / 
төшмәү һәм кайсы тартык аваздан соң килүгә 
нисбәтле үзгәрешкә дучар була. 

 
Казах телендә [а] авазының акустик 

үзенчәлекләре 
1. [а] сузык авазының тел-теш катнашы 

ярдәмендә ясалган тартыклардан соң 
кулланылуы: 

кылс  ң  

 
шашт рáз 

 
7 нче рәсем 

 
7 нче рәсемдәге спектограмманы караганда, 

кылс ң сүзендәге басымлы [а] авазын әйткәндә, 
тавыш күбрәк кулланылганы билгеләнә. 
Авазларның озынлыгына килгәндә, кылс ң 
сүзен әйткәндә, [а] авазының озынлыгы – 
0,1403 с., шаштарáз сүзендәге икенче иҗектәге 
[а] авазының озынлыгы 0,0731 с. тәшкил итә. 
Әлеге очракта басымлы позициядә килгән 
вакытта сузык фонема 1.9 тапкырга озынрак 
әйтелешкә ия. 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 37 

кылса ң  

 
шашт рáз 

 
8 нче рәсем 

 
8 нче рәсемдә бирелгән сүзләрдә [а] 

авазының ешлыгы күрсәтелгән. Ул кылс ң 
сүзендә – югары ноктадан башлана – 159 Гц, 
ахырында 144.8 Гц, иң түбәне 143.7 Гц, ә 
шашт рáз сүзендә – башында 91.1 Гц, аннары 
иң түбән урынында 77.4 Гц күзәтелә, ахырында 
150 Гц тәшкил итә. Әлеге вариантта авазның 
югары урыны аның ахыргы өлешенә туры килә. 

кылс ң  

 

шашт рáз 

 
9 нчы рәсем 

 
Әлеге 9 нчы рәсемнән чыгып, [а] авазының 

алдагы көчләрен билгели алабыз: кылс ң 
сүзендә 15.7 дб дан (16%) башланып, 15.7 дб 
(21%) белән тәмамлана һәм аның эчендә аваз 
беренче өлешендә иң югары – 3 дб (71%) көчкә 
ия; шашт рáз сүзе иң түбән интенсивлыктан – 
21.5 дб (9%) башланып, иң югары ноктасына 
менә – 6.8 дб (46%) һәм 17.4 дб (14%) белән 
тәмамлана. Графиктан күренгәнчә, көчле 
позициядә килгән очракта [а] авазының 
интенсивлыгы югарырак. 

2. [а] сузык авазының кече тел 
тартыкларыннан соң кулланылуы: 

ағáш 

 



M.R.SATTAROVA, R.M.GAIFETDINOVA 
 

 38 

шах рды ң 

 
10 нчы рәсем 

 
Әлеге спектограммадан [а] авазының көчле 

позициядә әйтелгән вакытта тавышның күбрәк 
катнашуы ачык күренә. Озынлыкка килгән 
вакытта да ул вариант озаграк әйтелешкә ия – 
0.1015 с., ә басымсыз очракта 0.0570 с. тәшкил 
итә. Әле күрсәткечләрдән чыгып, көчле 
позициядә килгән вариант 1,7 тапкырга 
озынрак икәнен билгели алабыз. 

ағáш 

 
шах рды ң 

 
11 нче рәсем 

 
11 нче рәсемдәге графиктан күренгәнчә, 

әлеге сүзләрдә карала торган [а] авазы 

югарылыкка бәйле зур үзгәрешләргә дучар 
түгел. Ағáш сүзендә авазның югарылыгы иң 
түбән – 137 Гц белән башлана һәм югары 
ноктасы – 169 Гц белән тәмамлана. Шах рды ң 
сүзендә ешлык аваз башында – 87.4 Гц, 
ахрында 95.4 Гц тәшкил итә, иң түбән 
тирбәнеш ешлыгы ноктасы – 84 Гц. Авазның 
югары ноктасы аның ахрына, ә түбән өлеше 
беренче өлешенә туры килә. 

ағáш 

 
шах рды ң 

 
12 нче рәсем 

 
12 нче рәсемдәге интенсивлык графикларын 

чагыштырсак, авазның ике варианты да охшаш 
сызык йөрешен тудыра, ягъни кинәт кенә 
күтәрелеп, кинәт кенә төшәләр, аерма төрле 
амплитудагы дулкыннарда күзәтелә. Шулай 
булса да, төрле амплитудалы үзгәрешләр 
күзәтелә. Басымлы вариант 16.2 дб дан(16%) 
башлана, иң югары ноктасы 9.2 дб га (35%) 
җитә, ахрдан 15 дб га (18%) төшә. Басымсыз 
очракта 9.2 дб (35%) белән башланып, 6.7 дб да 
(46%) югары ноктасына җитә һәм 12.6 дб (23%) 
белән тәмамлана. 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 39 

4 нче таблица 
  Озынлык (с) Ешлык (Гц) Интенсивлык (дб) Фраза басымы 

тел-
теш 

кылс  ң 0.1403 159 – башында 
143.7 – иң түбәне 
144.8 – ахырында 

-15.7 (16%) – башында 
-3 (71%) – иң биеге 

-15.7 (16%) – азагында 

+ 

шашт рáз 0.0731 91.1 – башында 
77.4 – иң түбәне 

85 – азагында 

-21.1 (9%) – башында 
-6,8 (46%) – иң биеге 

-17.4 (14%) – азагында 

 

кече 
тел 

ағáш 0.1015 137 – башында 
169 – азагында 

-11.8 (26%) – башында 
-5.3 (55%) – иң биеге 

-16.8 (15%) – азагында 

+ 

шах рды ң 0. 0570 87.4 – башында 
84 – иң түбәне 
95.4 – азагында 

-16.6 (15%) – башында 
-4.2 (62%) – иң биеге 

-12.7 (23%) – азагында 

 

 
Таблицада бирелгән күрсәткечләрдән 

чыгып, шуны билгели алабыз: басым төшкән 
очракта ике позициядә дә [а] сузыгының 
акустик характеристикалары басымсыз вариант 
белән чагыштырганда югарырак. Озынлыкны 
чагыштырганда, тел-теш тартыгыннан соң 
килгәндә, фонема вариантлары арасындагы 
аерма 1.9 тәшкил итә, ә кече тел 
тартыкларыннан соң – 1.7 тапкыр. Авазларны 
әйткән вакытта ешлык һәм интенсивлык бер 
генә күрсәткеч алмыйча, берничә тапкыр 
үзгәрешкә дучар булу сәбәпле, таблицада иң 
югары һәм иң түбән вариантлар күрсәтелде. 
Югарылык аермасы – ике очракта да 1.7 
тапкыр. Басымлы һәм басымсыз очракта аваз, 
нигездә, бер төрле интенсивлык белән әйтелә, 
алар арасындагы аерма зур түгел: тел-теш 
тартыгыннан соң – 1.5, кече тел авазыннан соң 
– 1. 

Шулай итеп, казах телендә [а] сузык 
авазының акустик күрсәткечләре басым төшү / 
төшмәү һәм кайсы тартык аваздан килү 
нисбәтле үзгәрешкә дучар була. 

 
Нәтиҗәләр 

Әлеге тикшеренү эше нәтиҗәләре җанлы 
сөйләм барышында татар һәм казах телләрендә 
[а] сузыгының акустик билгеләре аның 
позициясенә һәм басымлы яки басымсыз 
булуына бәйле икәнен ачыкларга ярдәм итә. 
Басымга килгән вакытта, басым төшкәндә, 
авазның барлык билгеләре дә басым төшмәгән 
вариантка караганда югарырак була. Өйрәнелә 
торган сузыкның кайсы тартык аваздан соң 
килүе дә аның акустик характеристикасын 
төрлечә үзгәртә, бу инде тартыкның 
ясалышында кайсы органнарның катнашу-
катнашмавына бәйле. Татар телендәге вариант 
барлык позицияләрдә дә казах телендәге 

вариантка караганда озынрак булып тора. Тел-
теш һәм кече тел тартыкларыннан соң килгән 
очракта [а] фонемасының ешлык күрсәткечләре 
татар телендә югарырак. Казах телендәге [а] 
сузык авазының интенсивлык күрсәткече 
зуррак икәнен күрәбез, димәк, ул татар 
телендәге вариантка караганда көчлерәк 
әйтелешкә ия. 

 
Йомгак 

Шул рәвешле, төрки телләрнең кыпчак 
төркеменә кергән татар һәм казах телләренең 
[а] сузык авазына акустик характеристика 
ясалды һәм аларның үзенчәлекләре чагышты-
рылды. Эш барышында һәр ике телнең үзенчә-
лекләре билгеләнде, ике тел арасындагы охшаш 
һәм аермалы билгеләр ачыкланды. Шуны 
искәртеп китәргә кирәк, тикшеренү эшендә 
гамәли чыганак буларак алынган аудиоязма-
ларга нигезләнеп, җанлы сөйләм барышында 
барлыкка килә торган акустик үзенчәлекләр 
тикшерелде. Ясалган нәтиҗәләр сузык авазның 
абсолют күрсәткечләре дип билгеләнә алмый, 
ләкин фонема турында күзаллау өчен нигезле 
мәгълүмат бирә. Әлеге тикшеренү эшен дәвам 
итеп, башка сузык авазларның да үзенчәлек-
ләрен өйрәнү төрки телләр үсешендә булган 
фонетик күрсәткечләрне чагыштырып анализ-
лау, аларның телне өйрәнү, сөйләм барышын-
дагы үзгәрешләрне барлауда кыйммәтен ассы-
зыкларга ярдәм итәчәк. 

Хезмәттә башкарылган тикшерү һәм аның 
нәтиҗәләре фонетика өлкәсендә эзләнүләр 
алып баручыларга таяна алырлык материал, 
көллият һәм югары уку йортлары укытучы-
укучылары өчен өстәмә чыганак һәм, гомумән, 
фән белән кызыксынучылар өчен әлеге 
юнәлештә белемнәрен үстерергә ярдәм итәрлек 
хезмәт булып тора. 



M.R.SATTAROVA, R.M.GAIFETDINOVA 
 

 40 

 
Әдәбият 

1. Галиева А. М. Распределение фонем в 
татарском тексте: опыт квантитативного 
исследования // Урало-алтайские исследования. 
2022. №3. С. 30–42. 

2.  Speech Analyzer. URL: https://speech-
analyzer.software.informer.com/ 3.0/ (дата обращения: 
25.09.2021). 

3.  Байчура Ү. Ш. Татар теленең кайбер 
фонетик үзенчәлекләре (Эксперименталь-фонетик 
мәгълүматлар буенча) // Татар теле һәм әдәбияты 
мәсьәләләре. Казан, 1963. 127–140 б. 

4. Артемов В. А. Экспериментальная 
фонетика. М.: Издательство литературы на 
иностранных языках, 1956. 141–142 б. 

5. Джунисбеков А. Проблемы тюркской 
словесной просодии: автореф. дис. ... докт. филол. 
наук. Алма-Ата, 1988. 58 с. 

6. Дию мулла. URL: https://web.ligaudio.ru/ 
mp3/ (дата обращения: 16.07.2022). 

7.  Камыр батыр. URL: https://web.ligaudio.ru/ 
mp3/ (дата обращения: 16.07.2022). 

8.  Өнеге. URL: https://bala.soyle.kz/ 
audioandfilm?type=1 (дата обращения: 29.07.2022). 

9.  Сүлеймен патша мен байғыз. URL: 
https://bala.soyle.kz/audioandfilm? type=1 (дата 
обращения: 29.07.2022). 

_______________________ 
 

АКУСТИЧЕСКИЕ ПРИЗНАКИ ГЛАСНЫХ [A]  
В ТАТАРСКОМ И КАЗАХСКОМ ЯЗЫКАХ В ПОЗИЦИИ  

ПОСЛЕ ЗУБНЫХ И УВУЛЯРНЫХ СОГЛАСНЫХ 
 

Мадина Рашидовна Саттарова, 
Казанский федеральный университет, 

Россия, 420008, г. Казань, ул. Кремлевская, д. 18, 
m-sattarova@mail.ru. 

 
Раиля Мусавировна Гайфетдинова, 
Казанский федеральный университет, 

Россия, 420008, г. Казань, ул. Кремлевская, д. 18, 
railya.gaifetdinowa@yandex.ru. 

 
Статья посвящена сравнительному исследованию акустических особенностей гласных [а] в 

татарском и казахском языках в позиции зубных и увулярных согласных. Учитывая то, что в 
речевом потоке звуки подвергаются разным изменениям, проведено экспериментальное 
исследование данного гласного с использованием программы Speech Analyzer. В результате 
сравнительного анализа выяснилось, что акустические особенности звука [а] в татарском и 
казахском языках зависят от позиции и ударности/безударности звука. 

 
Ключевые слова: гласные, фонетика, татарский язык, казахский язык, акустические знаки, 

сравнительный анализ 
 



TATARICA: LITERATURE 
 

 41 

 
 
 

DOI: 10.26907/2311-2042-2022-19-2-41-54 

AN EXAMPLE OF COURAGE: RAKHIM SATTAR’S WORK 
 

Nurfiya Marsovna Yusupova, 
Kazan Federal University, 

18 Kremlyovskaya Str., Kazan, 420008, Russian Federation, 
faikovich@mail.ru.  

 
The article highlights the life and creative path of Rakhim Sattar, a little-known poet, determines 

his place in Tatar poetry and reveals the traditions of literary criticism that he laid down. Based on the 
hermeneutic approach, the article analyzes, for the first time, the poet’s poems written by him in 
captivity, determines their main motifs and reveals the content of his poetic works in the context of the 
literature in that period. This determines the novelty and relevance of the article. The main goal of our 
research is to study Rakhim Sattar’s life and work, to include his works in a wide scientific 
circulation. The article is based on materials, memories and interviews, related to the biography of the 
poet and his life in captivity and preserved in the family archive, and the archive of the National 
Museum of the Republic of Tatarstan. In the course of our study, we have come to the conclusion that 
Rakhim Sattar both relied on the traditions of wartime literature and conducted poetic experiments. In 
addition, we have identified the genre diversity of the poet’s works and their main motifs, determined 
by the loyalty to his motherland, his longing for the native land when he lived in captivity. His 
innovations went hand in hand with the conception of the lyrical hero. The study evaluates the images 
and details, the techniques, used in conveying the main motifs, and the poetic goals of R. Sattar’s 
works. The proof of loyalty to the native country is the main motif of R. Sattar’s works, written during 
the period of imprisonment. This motif is closely connected with the images of an oath and faith, the 
concepts of death and immortality, it is the main means of conveying the relationship between the 
poet and his native country. The theme of fidelity, the image of an oath is widely embodied in his 
poems, which represent the chain: native country – nature – native land – mother. In the poems, 
devoted to the theme of the native land, the opposition of one’s own / alien is in the center, the native 
land is opposed to a foreign country, and this concept is reproduced through various images. The 
poems devoted to his life in captivity possess a tragic motif. 

 
Key words: Rakhim Sattar, biography, Tatar poetry of the war period, lyrical hero, image, genre, 

motif, literary device 
 

Introduction 
Tatar literature is incredibly rich in poems, but 

only some poets have been deeply and 

comprehensively studied and appreciated, many 
are still waiting for their researcher. One of the 
important goals of modern literary studies is the 



N.M.YUSUPOVA 
 

 42 

scientific study of the heritage of many writers, 
whose work is covered with a layer of historical 
dust, returning it to the general public and 
determining their place in Tatar literature. Among 
them is Rakhim Sattar’s work (1912–1943). 

The creative biography of Rakhim Sattar 
emerged and developed in the context of Tatar 
literature of pre-war and wartime. In the poetry of 
that era, the main theme was the theme of war, and 
it was described in various thematic contexts. 
Consonant with the era was the attitude to life and 
death in Tatar poetry. At that time, the binary 
oppositions life/death, we/enemy, native 
land/foreign land, war/peace, were active in Tatar 
poetry, conveying the philosophy of life and death. 
The lyrical hero was concretized as a brave soldier 
who went out to fight for the freedom of his 
country, ready to defend it to the last drop of his 
blood. The archetypal hero – the most dynamic and 
changeable image of the Soviet myth – in Tatar 
poetry was presented as a hero-warrior, a soldier 
who had gone through fire and water. The poetry 
of that period was dominated by the motifs of the 
Motherland calling to fight, our faith in victory, 
hatred toward the enemy and an oath sworn to 
protect the native country [1, p. 212]. The soldier, 
depicted in romantic colors, was described with the 
help of images from fairy tales and dastans, 
conventional techniques and linguistic means of 
oral folk art.  

Rakhim Sattar’s literary career also grew and 
developed in that context, however, the poet used 
other techniques in his works, created common 
characters in new ways and conducted 
experiments.  

In the literary development, poets are divided 
into two parts: some writers introduce novelty, 
tread new paths in the development of verbal art, 
another group of authors develop these 
innovations, contribute to the formation of new 
traditions and use them in national creative work. 
R. Sattar belongs to the second group. The main 
archive of the poet – a notebook with poems, his 
notes, written during his life in captivity – is stored 
in the archives of the National Museum of the 
Republic of Tatarstan [2]. Only five books of the 
poet were published in the Tatar language [3], [4], 
[5], [6], [7]. Such scholars, critics-publicists and 
writers as Z. Ismagileva [8], N. Dauli [9], B. 
Kamalov [10], R. Mostafin [11], [12], Sh. Mostafin 
[13], [14], [15], I. Sattarov [16], [17], [18], [19], 
[20], [21] and M. Sharipov [22] published their 
articles and memoirs about his work and activity. 
However, Rakhim Sattar’s work has not been the 

focus of individual scientific monographic studies. 
This fact suggests that the writer’s oeuvre has not 
been studied properly, and research in this vein is 
relevant.  

 
Methodological basis of the research 

We based our study on the hermeneutic ap-
proach and used the “motivating poetics” of B. L. 
Borukhov as the methodological basis [23]. B. L. 
Borukhov considers explanation to be the ultimate 
goal of a scientific activity and singles out 
explanation, based on the law, as the main method 
for analyzing a literary text, calling it text 
motivation [24]. B. L. Borukhov identifies the 
following types of motivation: cultural, 
conventional and mental [24, p. 13]. To study 
Rakhim Sattar’s work, we chose the conventional 
view as the basis. The text as a literary 
phenomenon is published, obeying the laws and 
conventions of each era. Conventional motivation 
makes it possible to determine the main trends in 
the development of the poet’s work, to reveal the 
continuation of literary traditions in the poems of 
the poet’s period of captivity, helps to explain their 
transformation, novelty, basis and characteristic 
features.  

 
Discussion 

Rakhim Sattar was born on August 15, 1912 in 
the village of Tuban Khazhat (Ignatovka) in the 
Chishminsky District of the present Republic of 
Bashkortostan. His father Suleiman and his mother 
Khadicha were quite educated for their time, they 
were religious people who could read and write, 
his father was a mullah in the village. The wise 
head of the family, who cared about the future of 
his family, wanted all seven of his children to 
receive a secular education and he became their 
teacher. 

Rakhim Sattar was in love with literature from 
his childhood, and in the 4th grade he began to 
write his first poems [25, p. 325]. After leaving the 
village school, in order to continue his education, 
he went to the city of Ufa, and there, while 
studying at Secondary School No. 2, he met his 
teacher Naki Isanbet. This acquaintance was 
significant for Rakhim Sattar, whose future would 
be inextricably linked with literature. The talented 
Isanbet, who was in love with literature, quickly 
saw the talent in the child and made efforts to pro-
mote his development; in the future, he constantly 
supported Rakhim spiritually.  

After completing his studies, Rakhim Sattar 
worked in the mines of Donbass and did various 



TATARICA: LITERATURE 
 

 43 

jobs in his native region. In 1932 he married, in 
1933 he was drafted into the Army and until 1937 
he served in the frontier troops near Lake Baikal, 
but he never gave up his creative work. In those 
years, his first lyrical works, imbued with youthful 
feelings, were published in the daily editions of 
Bashkortstan and Tatarstan. In 1937, he moved to 
Kazan and performed various roles: he was a 
commandant in a hostel, after that he worked (from 
February 1938) as a specialist in the personnel 
department in the Secondary Schools Department 
of the People’s Commissariat of Education, and 
three years after, he became a chief inspector for 
pedagogical personnel (from May 1 1938 to May 
15, 1939), at this time he entered the Tatar 
Pedagogical Institute. On May 17, 1939, he moved 
to the editorial office of the newspaper “Kyzyl 
Yashlar” (“Red Youth”) (now “Tatarstan 
Yashlare” (“Youth of Tatarstan”) as a literary 
worker. His cooperation with newspapers and 
magazines and close communication with such 
writers as Sh. Mannur, S. Hakim, A. Fayzi, Sh. 
Kamal, G. Khuzhi, G. Kutui, H. Tufan, G. 
Kashshaf, G. Khalit, N. Dauli, Sh. Mudarris had a 
positive impact on his work, and contributed to its 
qualitative development. At the first stage of his 
work, within a short period of time, he published 
more than 60 works in the genre of essay, article, 
literary translation, story and poem, among them 
there were 12 poems. This testifies to the creative 
activity of Rakhim Sattar. The works of the poet 
during this period were consonant with the works 
of other young writers in terms of their desire to 
create new art: in his native country, the writer, 
who sincerely believed in revival of the fights for 
freedom and praised a new way of life, promoted 
the philosophy of destroying the old.  

In the literature of the Soviet period, work, 
class and the idea of creating an equal life for all 
were considered to be the main values, promoting 
the cult of courage. The theme of struggle, as a 
way of existence and the theme of creating a new 
life, ran like a red thread through literary works; 
thus, the art of the word was supposed to prove 
that happiness was creating a new life. Like other 
Tatar writers, Rakhim Sattar, at the beginning of 
his literary career, was closely connected with 
public life, focusing on the images that served the 
new system.  

Unfortunately, the writer was not destined to 
fully reveal his creative talent. In 1939, with the 
announcement of the Finnish War, he volunteered 
to go to the front, in a skiing squad he rose to the 
rank of commander. On April 1, 1940, he returned 

to Kazan to lead a quiet life: on July 15, 1941, he 
was appointed executive editor of the “Kyzyl 
Yashlar” newspaper.  

When the Great Patriotic War broke out that 
same summer, at his own request, he was sent to 
the Kuibyshev military school and began to study 
the German language. On October 15, 1941, 
despite the fact that he was a professional 
paratrooper and had received an officer rank, he 
was sent to do a paratrooper course. As a 
paratrooper, he took part in many military 
operations in the rear of the Nazis. But in May 
1942, communication with him interrupted, his 
family, living in the village of Novoye Kadi of the 
Republic of Tatarstan, received a letter that in the 
same year, on June 27, Rakhim Sattar had gone 
missing in the Smolensk Region.  

In fact, during one of the military operations, 
R. Sattar was surrounded and captured by the 
Nazis. After he had suffered for several months in 
prisoner-of-war camps in the cities of Smolensk 
and Borisov, he was sent to the Wustrau camp near 
Berlin on September 16, 1942. Musa Jalil would be 
brought there later. In the same year, on December 
13, they were joined by Abdulla Alish, Fuat 
Bulatov, Garif Shabaev, and so, by the will of fate, 
the talented Tatar men– the young people who had 
devoted all their efforts to the development of 
Tatar culture and literature – were united together 
in a foreign land. There, he became close to the 
writer Abdullah Alish; while in the Wustrau camp, 
he joined a secret organization, became a reliable 
member of this anti-fascist association, organized 
by Musa Jalil and his comrades, Fuat Bulatov and 
Garif Shabaev. The participation of Rakhim Sattar 
in the preparation, publication and distribution of 
leaflets against the Nazis in the prisoner of war 
camp and the activities of the famous legion “Idel-
Ural” are well-known.  

In January 1943, R. Sattar, A. Alish, F. Bulatov 
and G. Shabaev were transferred to Berlin to work 
in the editorial office of the “Idel-Ural” newspaper. 
This opened up new opportunities for the writer, in 
his works, stories and poems, using the Aesopian 
language, he wrote about the successes of the 
Soviet Army, sharing his joy over his native 
country’s military success. So, Rakhim Sattar, who 
was deprived of his gun in the struggle for the 
freedom of his native country, continued his 
struggle with the help of his pen. This movement, 
which took place behind enemy lines, once again 
proves the courage of the writer. The legionnaires 
who returned alive told how he walked around the 
barracks, disseminating the ideas of their secret 



N.M.YUSUPOVA 
 

 44 

organization among the prisoners. According to the 
existing documents, R. Sattar played a decisive 
role in organizing the connection of the secret 
organization called “Patriot” with the Polish 
partisans, in strengthening ties with the secret 
organization “Iskra”. Shafi Almas’s denunciation 
against Rakhim Sattar, which was found later, 
proves these facts [26], [27, p. 43]. In his 
denunciation, Sh. Almas cites the following facts: 
in a secret letter of the Bolsheviks, written in 
March with an appeal to the Tatar prisoners not to 
surrender, G. Tukay’s poems were used, R. Sattar 
also used these lines in his article contributed to 
the “Idel-Ural” newspaper; 2) R. Sattar published 
an article together with the editorial staff on the 
development of Kazan, the role of Lenin in its 
development; 3) R. Sattar refused to distribute 
leaflets calling on the Tatars to surrender to the 
Germans [20, p. 39].  

When the activities of the secret organization 
were revealed in August 1943, and the Jalilovites 
were arrested, R. Sattar was among them. 
Therefore, there is complete truth in the fact that 
Sh. Mostafin called Rakhim Sattar the twelfth 
Jalilovite [28]. However, R. Sattar managed to 
escape from the camp in June 1943 and 
disappeared without a trace. More precisely, the 
group, led by Rakhim Sattar, set a goal: on the 
basis of the proposal made by M. Jalil, they were 
to cross the front line and go to our high command 
[22]; according to other sources, they had to 
inform the Soviet troops about the creation of the 
“Idel-Ural” legion, the secret organization, and the 
preparation of an armed uprising by legionnaires. 
One of the organizers of this escape, Amir 
Utyashev, spoke about the escape of a group of 
five people, led by Rakhim Sattar, from the 
Yedlino camp in August 1943. In addition to 
Rakhim Sattar, this group included Akram 
Mamliev (Bashkortstan), Gumerov (Kazakhstan, 
radio operator), Kuryshov (the Barnaul Region), 
Akhmet Sharipov [29]. The subsequent fate of 
Rakhim Sattar is unknown, only a few scraps of 
information exist. While writing the novel “Musa”, 
Shaikhi Mannur visited Yedlino and learned about 
the fate of Rakhim Sattar. He was told that a Polish 
forester helped this group escape, leading them 
along secret paths through the forest to Warsaw. 
Later, this Pole was caught by enemies and killed 
by torture, and Rakhim Sattar’s group was 
ambushed and burned alive by the Nazis while 
they were hiding under a haystack [20, p. 34].  

The literary activity of Rakhim Sattar during 
the period of captivity should be assessed as the 

work of the second period. His 24 poems, written 
in the prison camps of Borisov, Wustrau, Radom 
and Berlin, repeat the fate of M. Jalil’s “Moabit 
Notebooks”. The poet, before leaving with a 
special task, i.e. to escape from the camp, gave his 
poems to Abdullah Alish. After the end of the war, 
in 1945, Ravil Ageev, who had been a prisoner 
himself, brought this find to Donbass and handed it 
over to the CPSU committee of the Donetsk 
Region, after which for 19 years the fate of these 
works remained unknown, it was only 21 years 
later – in 1964, that these notes reached the Tatar 
reader. The following information is written on the 
cover of these notes: “Rakhim Sattarov, poems 
written in captivity. Smolensk – Borisovo – 
Wustrau – Radom – Berlin. 1942 – 1943” [30].  

Only five poems from the collection belong to 
spiritual lyrical poetry, the rest are written within 
the framework of civil lyricism. Their main motifs 
are: loyalty to their native country, longing for 
their native land and life in captivity.  

The preservation of fidelity to the native 
country is the main motif of R. Sattar’s works 
during the period of captivity. In the notebook, 
brought from his place of captivity, he wrote to his 
son, wife and mother: “I remain loyal to my 
country! I am not a traitor. You, too, be faithful! 
There is only one way. There is no other way” 
[30]. Apparently, for the poet, loyalty was one of 
the main values. In his poems, this theme comes in 
close connection with the images of an oath and 
faith, the concepts of death and immortality, they 
are the main means of conveying the relationship 
between the poet and his native country. As we 
know, in Tatar poetry of the war period, these 
ideas are mainly conveyed through a special type 
of a lyrical hero: death for the freedom of the 
Motherland is perceived as a deed leading to 
immortality, life after death (here is the notion that 
the Motherland will never forget those who died 
for its freedom, they will live in the memory of the 
people forever), it is on this plane that death is 
equated with life [1, p. 211]. However, Rakhim 
Sattar offers another version of this type of a 
lyrical hero, in his poems the closeness of the no-
tions life – death – immortality is interpreted in a 
new sense. In general, these ideas were not typical 
of Tatar poetry during the war period. This proves 
that R. Sattar was looking for his own path as a 
poet. His lyrical hero exclaims, “Ut kabynmy 
yashen yashennami / Korban birmi – halyk 
yashami”, “һar sulyshym, / Barlyk kochem / Sinen 
ochen, Tugan ilem, / Sinen ochen!” (“Until the 
flame flares up, lightning flashes / Without making 



TATARICA: LITERATURE 
 

 45 

a sacrifice, the people do not live”, “My every 
breath, / All my strength / For you, my Native 
country, / For you!”) [30], like many other Tatar 
poets, he perceives death not only as a means 
leading to immortality, making their image 
immortal in the memory of the people, but also as 
a sacrifice made for the happiness of the people, 
for their future. In this respect, he revives the motif 
of sacrifice, which lives in Tatar folklore. The 
lyrical hero of R. Sattar is presented as a lyrical 
hero with a strong character, who retains inner 
courage. In his description, the poet skillfully uses 
the opposition of slavery / courage (M. Jalil, for 
example, actively contrasts freedom / slavery):  

Kulda bogau, kapka yozakta, (Hands are tied, 
the gate is locked) 

Lakin ruhym irken, khor kala (But my soul is 
free, brave) [30]. 

In poems with the motif of fidelity, the image 
of an oath gets a strong embodiment. In the poems 
“Ata һam bala” (“Father and Child”), “Ant” 
(“Oath”), “Ankam” (“Mommy”), the poet, proving 
loyalty to his native country, swears an oath of 
allegiance to his native country, people, mother 
and father. An oath, taken in the name of the most 
important people strengthens a person’s loyalty, 
raises the value of the oath. On this path, like in the 
work of M. Jalil, an image of a brave guy with a 
sword on his belt appears. For example, in the 
poem “Ankam” (“Mommy”), the guy who, like in 
a fairy tale, appears carrying a sword on his belt, 
ready to fight his enemy; he helps to reinforce the 
idea that loyalty is a sacred struggle, he serves to 
fulfil the oath sworn to his country. Such details 
and national-mythological images - a stream, a 
meadow, the wind, a bird, a sword and a horse, 
help to create the image of a warrior, reinforce the 
traditions of folklore in the description of the 
lyrical hero. On this path, in tune with the cycle 
“Moabit Notebooks” by M. Jalil, we find the 
mythologization of Mother in the chain: native 
country – nature – native land – mother.  

The use of images from folklore and folk songs 
does not lose its relevance in poems with the motif 
of longing for their native country. In such poems, 
there are three striking features: 1) an image of 
another world is formed; 2) a special poetic style, 
based on many traditions of national poetry, on dif-
ferent forms in classical literature and folk art (for 
example, “Parchalar” (“Parchy”), comes to the 
fore; 3) the longing of the lyrical hero for his 
motherland is intensified by the memory of his 
closest people – his mother and his beloved one 
(for example, “Ber suzen” (“One Word of 

Yours”)). In the poems of Rakhim Sattar, 
dedicated to the longing for his native land, the 
opposition of ours/ alien is strongly manifested, the 
native country is opposed to a foreign country, the 
native land is presented through various images. 
For example, in the poem “Uy kisaklare” (“Parts of 
Thoughts”), romantic images and details like a 
goose, green grass, birch, sounds of nature are 
revived as signs of the native country, through 
them the native land is described as a sacred land, 
a source of happiness. The images of something 
gray, foggy are used to reveal the ugliness of the 
foreign land:  

Sory uram. Sory binalar. (Grey street. Grey 
buildings.) 

Sory hava. Sory bolytlar. (Grey air. Grey 
clouds.) 

Bar da sory, tossez, kunelsez, (Everything is 
gray, colorless, joyless) 

Yaktyrtalmyi any zur utlar (The big fires 
cannot illuminate it) [30].  

To show the fate of the lyrical hero who is far 
away from his native land, the author uses the 
image of a caterpillar, which lost its mother; here, 
the poet revives the mythological chain: the native 
country – Mother, and concludes that the native 
country is as important for a person and as dear as 
his own Mother is, and missing her is as bitter:  

Kirak tugel mina 
manarasy (I don’t need 
a minaret), 

Kirak tugel matur 
saraylar (Beautiful 
palaces are not needed). 

Kirak tugel yashel 
yul arasy (A green road 
is not needed), 

Kirak tugel mina 
kuk-aylar (I don’t need 
the stars and the moon). 

Salam bulsyn oynen 
tubase (Let the roof of 
the house be made of 
straw), 

Yalanayak yorsen 
balasy (Let the child 
walk barefoot), 

 

Tokmach bulsyn, 
tary oyrase (Let there be 
noodles, millet), 

Kalyapushle bulsyn 
babasy (Let grandfather 
have kalyapush). 

Tezdan batkak 
bulsyn yulynda (Let 
there be knee-deep dirt 
on the way), 

Soyal yarylyp yatsyn 
kulynda (Let the wart be 
on the arm), 

Tik Tugan il bulsyn, 
Tugan il (Only let there 
be my native country, my 
native land), 

Min ilema uskan 
batyr ir (I am a brave 
husband who grew up 
for my native country) 
[30].  

Some poems of this type modernize the style 
and the size of folk songs, for example, this feature 
is observed in the poem “Parchalar” (“Parchy”).  



N.M.YUSUPOVA 
 

 46 

The motif of captivity comes to the fore in the 
poems “Asirlar” (“Captured”), “Chullar” 
(“Deserts”), in such works the dramatic element is 
strong. For example, in the poem “Chullar” 
(“Deserts”), the image of the desert describes not 
only the fate of the prisoners, but also the German 
land that fell under the slavery of fascism. The 
view of a desert without water, where there is 
nothing but sand, shows emptiness, a joyless and 
hopeless existence; on the one hand, there are 
prisoners who are far away from their native land, 
and on the other hand, the German people who are 
suffering from the slavery of fascism:  

Bushlyk. Ulem. 
Tynlyk һam sulyshsyz 
(Emptiness. Death. 
Silence) 

Inrap yata zhirda kin 
chullаr. (Wide deserts 
cover the ground) 

Urman da yuk, synar 
yafrak ta yuk, (And there 
is no forest, not even a 
single leaf) 

Yelgalar da anda 
yuk, kullar. (And there 
are no rivers, and no 
lakes there) 

Nurlar – kainar. 
Sary komnar. (The rays 
are hot. Yellow sands.) 

Zhir arkasy pesha, ut 
bulyp. (The back of the 
earth burns like fire) 

Ber tamchy dym 
birmi, kuzen salmy, (Not 
even a drop of moisture 
to be seen, 

Chittan gena uta kyk 
bolyt (Only a heavenly 
cloud floats by) [30]. 

The use of this image, not a very popular one, 
in various meanings in the war poetry indicates 
that the poet continued his creative searches even 
in captivity, experimenting with poetic devices.  

 
Results 

1. Rakhim Sattar had a unique life path. His 
life in captivity repeated the feat of M. Jalil. 

2. R. Sattar’s searches, reflected in the works 
of his captivity period, renewed the wartime poetry 
not so much in terms of content, but rather in terms 
of poetic imagery and the interpretation of the 
personality concept. 

3. Among the poems, written by R. Sattar in 
captivity, only five are related to spiritual lyrical 
poetry, the rest are written within the civil lyrical 
context. The main motifs in them are loyalty to the 
native country, longing for the native land and life 
in captivity. 

4. The lyrical hero of the poet evaluates death 
not so much as a path leading to immortality, 
making it possible to live in the souls of the people 
forever, but more as a sacrifice for the happiness 
and future of his people. In this way, the poet 
renewed the motif of sacrifice in Tatar folklore. 

5. In poems, dedicated to the motif of fidelity, 
the image of an oath is strong. In order to prove his 
loyalty to the native country, the poet takes an oath 
in the name of his native land, people, mother and 
father. This oath, sworn to the closest and most 
important people, strengthens loyalty to the native 
country, making it a feature of paramount im-
portance. Thus, in R. Sattar’s poetry we find 
mythologization of the image of Mother and a 
repetition of the chain: native country – nature – 
native land – mother. 

6. R. Sattar’s poems, related to the motif of 
longing for the native land, focus on three features: 
the image of another world, the special poetic style 
and the longing of the lyrical hero for his native 
people – his mother and his beloved one. 

 
Conclusions 

Thus, Rakhim Sattar, with his 24 poems, intro-
duced innovations in Tatar poetry of the war 
period. The poet, who entered the world of 
literature at the time when one big myth about a 
new life was being created, looked for the ways to 
renovate Tatar poetry by referring to classical 
poetic traditions. On this path, R. Sattar was 
greatly influenced by M. Jalil, who conducted his 
research in this direction, appealing to folk art in 
the second half of the 20th century, and initiated the 
process of returning to national roots. However, 
the untimely death made it impossible for the poet 
to fully reveal this talent. At this point, we should 
cite the poet’s own poetic lines: 

Ozelep kaldy ul zhyr, bulenep kaldy (That song 
broke off, interrupted) 

Tavyshy kutarelgan chagynda (Just when the 
voice rose) [30]. 

 
References 

1. Yusupova, N. M. (2017). Poeziya. Tatar 
adabiyaty tarikhy [Poetry. The History of Tatar 
Literature]. V 8 tomakh. T. 5: 1917–1956. Pp. 190–219. 
Kazan, Tatar. kit. nәshr. (In Tatar) 

2. Rakhim Sattar collektsiyase [Rakhim Sattar’s 
Collection]. Case 1, ТR ММ КP – 24898(1–41), КP – 
38497 (1–3), V – 24888 (1– 2); Case 2 ТR ММ КP – 
39308 (1–12), V – 25068 (1–2). (In Tatar) 

3. Sattar, R. (1966). Zhyr davam ita [The Song 
Goes On]. Poemy. 64 p. Kazan, Tatar. kit. nәshr. (In Ta-
tar) 

4. Sattar, R. (2004). Bulengan zhyr [An 
Interrupted Song]. 153 p. Kazan, Tatar. kit. nәshr. (In 
Tatar) 

5. Sattar, R. (2006). Beznen buyn [Our Genera-
tion]. 102 p. Kazan, Tatar. kit. nәshr. (In Tatar) 

6. Sattar, R. (2007). Rukhym gali [My Soul Is 
Great]. 95 p. Kazan, Tatar. kit. nәshr. (In Tatar) 



TATARICA: LITERATURE 
 

 47 

7. Sattar, R. (2008). Totkynlykta [In Captivity]. 
133 p. Kazan, Tatar. kit. nәshr. (In Tatar) 

8. Ismagyileva, Z. (2004). Bulengan zhyr 
yalganyrmy? (Zhalilche R. Sattar turynda) [Will the In-
terrupted Song Continue (about Jalilov’s R. Sattar)]. 
Tatarstan yashlare. October 12. (In Tatar) 

9. Dauli, N. (1974). Musalar diviziyasennan 
soldat kaitty [The Returned Soldier from Musa’s 
Division]. N. Dauli. Ak yanynda kara. Pp. 84 – 87. 
Kazan, Tatar. kit. nәshr. (In Tatar) 

10.  Kamalov, B. (1969). Zhalilche batyr 
(Zhalilche R. Sattar turynda) [Jalilov’s Brave Man 
(about R. Sattar)]. Sotsialistik Tatarstan. January 7. (In 
Tatar) 

11.  Mostafin, R. (1969). President donosy (R. 
Sattar turynda) [Denunciation of the President (about R. 
Sattar)]. Tatarstan yashlare. January 9. (In Tatar) 

12.  Mustafin, R. (1979). Poeziya v soldatskoy 
shineli [Poetry in a Soldier’s Overcoat]. Sovetskaya 
Tatariya. May 13. (In Russian) 

13.  Mostafin, Sh. (2012). Unikenche kaharman 
(Zhalilche R. Sattarnyn tuuyna 100 el) [The 12th Hero 
(the 100th Anniversary of R. Sattar)]. Madani zhomga. 
August 24. (In Tatar) 

14.  Mostafin, Sh. (2017). Unikenche batyr [The 
12th Hero]. Maidan Chally. No. 10, pp.127–144. (In Ta-
tar) 

15.  Mostafin, Sh. (2017). Mangelek ut chatkysy 
(R. Sattar turynda) [An Eternal Spark (about R. Sattar)]. 
Alar – Jalil-Kormash Yoldyzlygynnan!.. Pp. 147–158. 
Kazan, “Suz” kit. nәshr. (In Tatar) 

16.  Sattarov, I. (1992). Toshta gena kurgan 
kebek... [Like I Saw in a Dream]. Vatanym Tatarstan. 
August 21. (In Tatar) 

17.  Sattarov I. (1992). Dolgoe vozvrashchenie: 
Versiya syna o sudbe ottsa [The Long Return: The 
Son’s Version of His Father’s Fate]. Sovetskaya 
Tatariya. August 22. (In Russian) 

18.  Sattarov, I. (1996). Atiem asare... [My Fa-
ther’s Work]. Kazan utlary. No. 2, pp. 155–157. (In 
Tatar) 

19.  Sattarov, I. (1997). Atiemnan min da kharlar 
aldym... [I’ve Also Got the Letters from My Father]. 
Madani zhomga. September 19. (In Tatar) 

20.  Sattarov, I. (1998). Zaveshchanie. Ob ottse 
[The Will. About My Father]. Kazan. No. 5–6, pp. 34–
43. (In Russian) 

21.  Sattarov, I. (2000). Razgovor s ottsom [A 
Conversation with My Father]. Kazan. No. 5, pp. 30–34. 
(In Russian) 

22.  Sharipov, М. (2012). Prervannaya pesnya: 
Neizvestnye stranitsy zhizni poehta-geroya Rakhima 
Sattara, chlena podpolnoi antifashistskoi organizatsii 
voennoplennykh [An Interrupted Song: Unknown Pages 
of the Life of the Poet-Hero Rakhim Sattar, a Member 
of the Underground Anti-Fascist Organization of 
Prisoners of War]. Kultura. October 2. (In Russian) 

23.  Terminologiya sovremennogo zarubezhnogo 
literaturovedeniya (Strany Zapadnoi Evropy i SSHA) 
(1992) [Terminology of Modern Foreign Literary Criti-
cism. (Countries of Western Europe and USA)]. Red. I. 
P. Ilin, E. A. Tsurganova. 218 p. Moscow, INION. (In 
Russian) 

24.  Borukhov, B. (1992). Vvedenie v 
motiviruyushchuyu poehtiku [Introduction to Motivating 
Poetics]. Filologicheskaya germenevtika i obshchaya 
stilistika. Pp. 5–28. Tver, izd-vo Tverskogo un-ta. (In 
Russian) 

25.  Adiplarebez: biobibliografik beleshmalek 
(2009) [Writers: A Bio-Bibliographic Guide]. In 2 vol. 
Vol. 2. Pp. 325– 326. Kazan, Tatar. kit. nәshr. (In Tatar) 

26.  Mostafin, R. (1969). President donosy 
[Denunciation of the President]. Sotsialistik Tatarstan. 
December 9. (In Tatar)  

27.  Sattar, R. (2004). Zaveschanie [The Will]. 112 
p. Kazan. (In Russian) 

28.  Dopolnennaya biografiya Rakhima Sattara 
[Rakhim Sattar’s Supplemented Biography]. Lichnyi 
arkhiv semyi Sattarovykh. (In Russian) 

29.  Sattar, R. Totkynlykta (1942–1943) [In 
Captivity: A Notebook]. ТR ММ arkhiv: КP – 24898. 
(In Tatar) 

_______________________ 
 

БАТЫРЛЫК ҮРНӘГЕ: РӘХИМ САТТАР ИҖАТЫ 
 

Нурфия Марс кызы Юсупова, 
Казан федераль университеты, 

Россия, 420008, Казан ш., Кремль ур., 18 нче йорт, 
faikovich@mail.ru.  

 
Мәкалә киң танылу алмаган шагыйрь Рәхим Саттарның тормыш һәм иҗат юлын яктырта, 

татар шигъриятендәге урынын билгеләп, әдәби барышта ул үстереп алып киткән 
традицияләрне ачыклый. Герменевтик якын килеп, шагыйрьнең тоткынлыкта язылган 24 
шигыре беренче тапкыр фәнни нигездә анализлана, төп мотивлары билгеләнә, шигъри 
әсәрләрнең үзенчәлеге шул чор әдәби барышы контекстында ачыклана. Бу мәкаләнең 
яңалыгын һәм актуальлеген билгели. Тикшеренүнең төп максаты – Рәхим Саттарның тормыш 
һәм иҗат биографиясен өйрәнү, шигъри әсәрләрен киң фәнни әйләнешкә кертү. Мәкаләдә 



N.M.YUSUPOVA 
 

 48 

шагыйрьнең биографиясенә, тоткынлыктагы язмышына караган гаиләсе архивында, ТР Милли 
музее архивында сакланган материаллар, истәлекләр, интервью материаллары файдаланыла. 
Эзләнүләр нәтиҗәсендә, Рәхим Саттарның сугыш чоры әдәбияты традицияләренә генә таянып 
калмыйча, поэтик яссылыкта экспериментлар алып баруы ачыклана. Тикшеренүләр 
барышында шагыйрь әсәрләренең жанр төрлелеге билгеләнә, аның әсәрләрендәге төп мотивлар 
буларак илгә тугрылыкны раслау, илне сагыну һәм тоткынлык аерып чыгарыла, бу яңарышның 
лирик герой концепциясе белән янәшәдә баруы төгәлләштерелә. Төп мотивларны җиткерүдә 
кулланылган образ-детальләр, алымнар бәяләнә, шуның аша Р. Саттар әсәрләренең поэтик 
хасиятләре дә тәгаенләнә. Туган илгә тугрылыкны раслау темасы Р. Саттарның тоткынлык 
чоры иҗатында үзәк мотивны тәшкил итә. Бу мотив ант һәм ышаныч образлары, үлем-
үлемсезлек төшенчәләре белән тыгыз бәйләнештә булып, шагыйрь шәхесе белән Туган ил 
арасындагы мөнәсәбәтне ачуда төп чарага әверелә. Тугрылык мотивына мөнәсәбәтле 
шигырьләрдә ант образы көчле чагылыш таба, туган ил – табигать – туган җир – ана чылбыры 
кабатлана. Илне сагыну темасы белән сугарылган шигырьләрдә үз / чит каршылыгы үзәктә 

тора, Туган ил чит җиргә каршы куелып, бу төшенчә төрле образ-сурәтләр ярдәмендә 

гәүдәләнә. Тоткынлык мотивы алга чыккан шигырьләр фаҗигалелекнең көчле булуы белән 
характерлана. 

 
Төп төшенчәләр: Рәхим Саттар, биография, сугыш чоры татар шигърияте, лирик герой, 

образ, жанр, мотив, әдәби алым 
 

Кереш 
Татар әдәбияты шагыйрьләргә искиткеч 

бай, ләкин аерым әдипләр генә тирән һәм төрле 
яклап өйрәнелгән, бәяләнгән, күбесе әлегә 
кадәр үз тикшеренүчесен көтә. Иҗатлары тарих 
тузанына капланган бик күп әдипләрнең 
мирасын киң катлам халыкка кайтару, таныту, 
фәнни яссылыкта өйрәнеп, татар әдәбиятын-
дагы урынын билгеләү бүгенге әдәбият 
белемендәге әһәмиятле бурычларның берсе 
булып кала. Мондый әдипләр арасында Рәхим 
Саттар (1912–1943) иҗаты да бар. 

Рәхим Саттарның иҗат биографиясе сугыш 
алды һәм сугыш чоры татар әдәбияты 
контекстында үсә-үзгәрә. Чор шигъриятендә 
төп тема буларак сугыш темасы калкып чыга 
һәм төрле тематик яссылыкларда сурәтләнә. 
Чорга аваздаш төстә татар шигъриятендә яшәү 
һәм үлемгә мөнәсәбәт калкулана. Бу вакытта 
татар поэзиясендә актив булган яшәү / үлем, 
без / дошман, туган җир / чит җир, сугыш / 
тынычлык бинар оппозицияләре яшәү һәм үлем 
фәлсәфәсен җиткерүгә йөз тота. Лирик герой ил 
азатлыгы өчен көрәшкә чыккан, соңгы тамчы 
каны тамганчыга кадәр илен сакларга әзер кыю 
солдат булып конкретлаша. Совет мифының иң 
динамик, үзгәрүчән образы – герой архетипик 
образы агымдагы чор татар поэзиясендә герой-
сугышчы, утлар-сулар кичеп чыккан Ватан 
солдаты кебек тәкъдим ителә. Бу чор 
шигъриятендә илне көрәшкә өндәү, җиңүгә 
ышаныч, дошманга нәфрәт һәм илне саклау 
хакында ант бирү мотивлары әйдәп бара [1, 212 
б.]. Романтик буяуларда сурәтләнгән солдат 
халык авыз иҗатының әкият-дастаннарындагы 

сурәтләр, шартлы алымнар һәм тел чаралары 
ярдәмендә сурәтләнә. 

Рәхим Саттар иҗаты да шушы контекстта 
үсә-үзгәрә, әмма шагыйрь үз әсәрләрендә башка 
алымнарны кулланып, үзгә образларны яңа 
мәгънә бөтенлекләрендә тәкъдим итеп, 
экспериментлар да ясап карый. 

Әдәби барышта шагыйрьләр ике якка 
аерыла: аерым әдипләр яңарыш алып килеп, сүз 
сәнгате үсешендә яңа сукмаклар сала, икенче 
төркем авторлар шушы яңалыкларны дәвам 
итеп, үстереп алып китә, аларның традиция 
булып формалашуын, милли җирлектә 
үзләштерелүен тәэмин итә. Р. Саттар 
икенчесенә карый. Шагыйрьнең төп архивы – 
тоткынлык чорында язып калдырылган 
шигырьләр блокноты, язмалары – ТР Милли 
музее архивында саклана [2]. Шагыйрьнең 
татар телендә нибары биш төп басма китабы 
басылып чыккан [3], [4], [5], [6], [7]. Иҗаты һәм 
эшчәнлеге турында З. Исмәгыйлева [8], 
Н. Дәүли [9], Б. Камалов [10], Р. Мостафин [11], 
[12], Ш. Мостафин [13], [14], [15], И. Саттаров 
[16], [17], [18], [19], [20], [21], М. Шәрипов [22] 
кебек галим, тәнкыйтьче-публицистларның, 
әдипләрнең аерым мәкаләләре, истәлек-
язмалары дөнья күрә. Әмма Рәхим Саттарның 
иҗаты моңа кадәр аерым монографик фәнни 
тикшеренүләрнең үзәгенә куелмаган. Бу факт 
әдип мирасының тиешенчә өйрәнелмәве, бу 
юнәлештәге эзләнүләрнең актуаль булуы 
турында сөйли. 

 



TATARICA: LITERATURE 
 

 49 

Хезмәтнең методологик нигезе 
Хезмәтнең методологик нигезе итеп 

герменевтик эзләнүләр алынды [23]. Методик 
яктан Б. Л. Борухов тәкъдим иткән «мотив-
лаштырылган поэтика» файдаланылды. Ул 
аңлатуны фәнни эшчәнлекнең ахыргы максаты 
буларак карый һәм әдәби текстны анализлау 
өчен төп метод итеп канун (закон) нигезендә 
аңлатуны аерып чыгара, аны текстны мотива-
цияләү дип атый [24]. Б. Л. Борухов мотивация-
ләүнең мәдәни, конвенциаль, менталь төрләрен 
аерып чыгара [24, 13 б.]. Рәхим Саттар иҗатын 
өйрәнү өчен, аның конвенциаль төре нигез итеп 
алынды. Галим әдәби күренеш булган текст һәр 
чорда үз закон һәм конвенцияләренә буйсынып 
дөньяга чыга дип билгели. Конвенциаль моти-
вацияләү шагыйрь иҗатының төп үсеш тенден-
цияләрен аерып чыгарырга, тоткынлык чоры 
шигырьләрендә әдәби традицияләрнең дәвам 
ителешен ачыкларга яки аларның трансформа-
циясен, яңарыш юлларын, аларның нигезен, 
үзенчәлеген аңлатырга мөмкинлек бирә. 

 
Фикер алышу 

Рәхим Саттар 1912 елның 15 августында 
хәзерге Башкортстан Республикасы Чишмә 
районы Түбән Хаҗәт авылында туа. Әтисе 
Сөләйман белән әнисе Хәдичә үз чоры өчен 
шактый укымышлы, укый-яза белгән дини 
кешеләр була, әтисе авылда мулла вазифасын 
үти. Киләчәккә карап эш итә белгән, зирәк 
акыллы гаилә башлыгы 7 баласының да 
дөньяви белем алуларын тели һәм укыта. 

Рәхим Саттар кечкенәдән үк әдәбиятка 
гашыйк булып үсә, дүртенче сыйныфта 
укыганда ук, тәүге шигырьләрен яза башлый 
[25, 325 б.]. Авылдагы мәктәпне тәмамлагач, 
укуын дәвам итү өчен, ул Уфа шәһәренә юнәлә, 
нәкъ менә биредә, 2 нче урта мәктәптә белем 
алганда, укытучы Нәкый Исәнбәт белән 
таныша. Бу очрашу киләчәге әдәбият дөньясы 
белән тыгыз бәйләнәчәк Рәхим Саттар өчен 
хәлиткеч була. Үзе дә әдәбиятка гашыйк, 
талантлы Исәнбәт балада булган сәләтне тиз 
күреп ала, аны ачуга, үстереп җибәрүгә зур көч 
куя, алга таба да Рәхимгә даими рухи көч биреп 
тора. 

Укуын тәмамлаганнан соң, Рәхим Саттар 
Донбасс шахталарында, туган төбәгендә төрле 
эшләрдә дә хезмәт куя. 1932 елда өйләнеп, 1933 
елда Армиягә алына һәм 1937 елга кадәр 
Байкал чик буе гаскәрләрендә хезмәт итә, әмма 
иҗатны бервакытта да ташламый. Шул елларда 
Башкортстан һәм Татарстан көндәлек матбуга-

тында аның яшьлек хисләре белән өретелгән 
беренче лирик парчалары басылып чыга. 1937 
елда ул Казанга күчеп килә һәм төрле 
вазифалар башкара: тулай торакта комендант та 
була, аннан Мәгариф халык Комиссариатының 
урта мәктәпләр бүлегендә кадрлар буенча 
белгеч (1938 елның февраленнән) булып эшли, 
ә өч айдан педагогик кадрлар буенча баш 
инспектор итеп куела (1938 елның 1 маеннан 
1939 елның 15 маена кадәр), шушы вакытта 
Татар педагогия институтына укырга керә. 1939 
елның 17 маеннан «Кызыл яшьләр» (хәзерге 
«Татарстан яшьләре») газетасы редакциясенә 
әдәби хезмәткәр булып күчә. Газета-журналлар 
белән тыгыз элемтәдә тору, Ш. Маннур, 
С. Хәким, Ә. Фәйзи, Ш. Камал, Г. Хуҗи, 
Г. Кутуй, Х. Туфан, Г. Кашшаф, Г. Халит, 
Н. Дәүли, Ш. Мөдәррис кебек әдипләр белән 
тыгыз аралашу аның иҗатына уңай йогынты 
ясый, сан һәм сыйфат ягыннан үстерә. 
Иҗатының беренче чоры буларак бәяләнүгә 
лаек булган кыска гына вакыт аралыгында 
очерк, мәкалә, әдәби тәрҗемә, хикәя, шигырь 
жанрларында 60тан артык язмасы дөнья күрә, 
шулар арасыннан 12се шигырьгә карый. Бу 
Рәхим Саттарның иҗат активлыгы хакында 
сөйли. Шагыйрьнең әлеге чор әсәрләре шул 
дәвер яшь әдипләренең яңа сәнгать тудыру 
юлында ясаган тәҗрибәләренә аваздаш: илдәге 
яңарышка ихластан ышанган каләм иясе 
азатлык өчен көрәшкә, яңа тормышка дан 
җырлый, искене җимерү фәлсәфәсен уздыра. 

Совет чоры әдәбиятында хезмәт, сыйнфый-
лык һәм тигез тормыш төзү идеясе төп 
кыйммәтләрдән санала, батырлык культы алга 
сөрелә. Илнең төп яшәү рәвеше булып көрәш, 
яңа тормыш төзү темасы кызыл җеп булып 
сузыла, шуңа бәйле төстә сүз сәнгате дә бәхет 
яңа тормыш төзүдән гыйбарәт дип исбатларга 
тиеш була. Башка татар әдипләре кебек үк, 
Рәхим Саттарның яңа системага хезмәт итүче 
образларын үзәккә куйган, иҗтимагый тормыш 
белән нык бәйләнгән башлангыч чор иҗаты 
шундый фикерләр белән сугарыла. 

Әдипкә, кызганычка каршы, иҗади сәләтен 
ахыргача ачып җиткерергә насыйп булмый. 
1939 елда Фин сугышы игълан ителүгә, ул үз 
теләге белән фронтка китә, чаңгычылар 
отрядында командир дәрәҗәсенә күтәрелә. 1940 
елның 1 апрелендә кабат Казанга кайтып, 
тыныч тормыш шартларында эшләүгә күчә: 
1941 елның 15 июлендә «Кызыл яшьләр» 
газетасының җаваплы мөхәррире итеп 
билгеләнә. 



N.M.YUSUPOVA 
 

 50 

Бөек Ватан сугышы башлану белән, ул шул 
җәйдә үзе теләп Куйбышев хәрби училищесына 
китә, алман телен өйрәнүгә керешә. 1941 елның 
15 октябрендә сугышка алына, профессиональ 
десантчы һәм шушы юнәлештә офицер 
дәрәҗәсен алган хәрби булуына карамастан, 
парашютистлар курсына җибәрелә. Десантчы 
сыйфатында, фашистлар тылында үткәрелгән 
күп кенә сугышчан операцияләрдә катнаша. 
Әмма 1942 елның маенда аның белән элемтәләр 
өзелә, Татарстанның Яңа Кади авылындагы 
гаиләсенә Рәхим Саттарның шушы елның 27 
июнендә Смоленск тирәсендә хәбәрсез югалуы 
хакында хәбәр генә килеп ирешә. 

Чынлыкта хәрби операцияләрнең берсендә 
чолганышта калып, Р. Саттар фашистлар 
кулына эләгә һәм, берничә ай Смоленск, 
Борисов шәһәрләрендәге хәрби әсирләр 
лагерьларында газап чиккәннән соң, 1942 
елның 16 сентябрендә Берлин янындагы 
Вустрау лагерена озатыла, соңрак бирегә Муса 
Җәлилне китерәләр. Шул ук елның 13 
декабрендә аларга Абдулла Алиш, Фуат 
Булатов, Гариф Шабаев килеп кушыла, әнә 
шулай, язмыш тәкъдире аркасында, татарның 
талантлы уллары – бар көч-куәтен татар 
мәдәниятенең, әдәбиятының алгарышына 
сарыф итәргә тиешле яшьләр – чит җирләрдә 
бергә туплана. Шунда әдип Абдулла Алиш 
белән якыная, Вустрау лагеренда вакытта 
яшерен оешмага кереп, Муса Җәлил һәм аның 
иптәшләре тарафыннан оештырылган әлеге 
яшерен антифашистик оешманың ышанычлы 
членнарыннан берсе булып китә, үз артыннан 
Фуат Булатов, Гариф Шабаевларны да ияртә. 
Рәхим Саттарның әсирләр лагеренда һәм 
мәгълүм «Идел-Урал» легионында гитлерчы-
ларга каршы листовкалар язуда һәм аларны 
бастырып таратуда актив катнашуы билгеле. 

1943 елның гыйнварында Р. Саттарны, 
А. Алиш, Ф. Булатов, Г. Шабаев белән бергә, 
«Идел–Урал» газетасы редакциясендә эшләү 
максатыннан, Берлинга күчерәләр. Бу әдип 
өчен яңа мөмкинлекләр ача, ул үзенең 
язмаларында, хикәя-шигырьләрендә, эзоп теле 
аша, Совет Армиясенең уңышлары хакында 
сөйли, Туган иленең уңышлары өчен 
шатлыклары белән уртаклаша, әнә шулай ил 
азатлыгы өчен көрәштә мылтыгы тартып 
алынган Рәхим Саттар үзенең көрәшен каләме 
белән дәвам итә. Дошман тылында барган әлеге 
хәрәкәт әдипнең батырлыгын тагын бер кат 
дәлилли. Исән кайткан легионерлар аның 
баракларга килеп йөрүе, әсирләр арасында 

яшерен оешма идеяләрен таратуы хакында 
сөйли. Документларга нигезләнсәк, «Патриот» 
дип аталган яшерен оешманың поляк 
партизаннары белән элемтә оештыруында, 
«Искра» яшерен оешмасы белән бәйләнеш-
ләрне ныгытуында да Р. Саттарның роле 
хәлиткеч була. Соңрак табылган Шәфи 
Алмасның Рәхим Саттар өстеннән язган доносы 
да бу фактларның хак булуын раслый [26], 
[27, 43 б.]. Ш. Алмас үзенең доносында 
түбәндәге фактларны китерә: большевиклар-
ның татар әсирләренә бирешмәскә, көрәшергә 
өндәп, март аенда язган яшерен хатында 
Г. Тукай шигырьләре файдаланыла, Р. Саттар 
да «Идел-Урал» газетасында Г. Тукайның нәкъ 
шул юлларына таянып мәкалә язды; 2) редак-
ция хезмәткәре белән берлектә Казанның 
үсеше, анда Ленинның роле турында мәкалә 
бастырды; 3) татарларны немецларга пленга 
бирелергә чакырып язган листовкаларны 
таратудан баш тартты [20, 39 б.]. 

1943 елның август аенда яшерен оешма 
фаш ителеп, җәлилчеләрне кулга алганда, алар 
исемлегендә Р. Саттар да була. Шуңа да 
Ш. Мостафинның Рәхим Саттарны уникенче 
җәлилче дип атавында тулы хаклык бар [28]. 
Ләкин Р. Саттар 1943 елның июнь аенда 
лагерьдан качып өлгерә һәм билгесез югала. 
Дөресрәге, Рәхим Саттар җитәкләгән төркем 
алдына бурыч куела: М. Җәлил тәкъдиме 
нигезендә, алар фронт линиясен үтеп, 
үзебезнекеләр ягына чыгарга [22], аерым 
мәгълүматларга караганда, «Идел-Урал» 
легионында яшерен оешма төзелүе һәм 
легионерларның кораллы восстаниесе әзерләве 
турында совет гаскәрләренә хәбәр итәргә тиеш 
була. Әлеге качуны оештыручыларның берсе, 
әсир Әмир Үтәшев 1943 елның августында 
Рәхим Саттар җитәкләгән биш кешелек 
төркемнең Едлино лагереннан качуы турында 
сөйли. Әлеге төркемгә, Рәхим Саттардан тыш, 
Әкрәм Мәмлиев (Башкортстан), Гомәров 
(Казахстан, радист), Курышов (Барнаул 
өлкәсе), Әхмәт Шәрипов керә [29]. Рәхим 
Саттарның шуннан соңгы язмышы билгесез, 
бары тик аерым мәгълүматлар гына яши. 
«Муса» романын язу барышында Шәйхи 
Маннур Едлинога барып чыга һәм Рәхим 
Саттар язмышы турында сораша. Аңа урманчы 
полякның әлеге төркемгә качарга ярдәм итүе, 
урман эчендәге яшерен сукмаклар аша 
әсирләрне Варшавага кадәр озата баруы 
турында сөйли. Соңыннан ул полякны 
дошманнар кулга ала һәм җәзалап үтерә, ә 



TATARICA: LITERATURE 
 

 51 

Рәхим Саттар төркеме засадага эләгә һәм печән 
кибәне астында яшеренеп торган вакытта 
фашистлар тарафыннан тереләй яндырып 
үтерелә [20, 34 б.]. 

Тоткынлык чоры әдәби эшчәнлеге Рәхим 
Саттарның икенче чор иҗаты буларак бәялә-
нергә лаек. Аның Борисов, Вустрау, Радом һәм 

Берлиндагы хәрби әсирләр лагерьларында иҗат 
иткән 24 шигыре М. Җәлилнең «Моабит 
дәфтәрләре» язмышын кабатлый. Шагыйрь 
махсус задание белән китәр алдыннан, ягъни 
лагерьдан качар алдыннан, үзенең 
шигырьләрен Абдулла Алишка тапшырып 
калдыра. Сугыш тәмамлангач, 1945 елда, әлеге 
табылдыкны үзе дә әсир булган Равилә Агеева 
Донбасска алып кайта һәм КПССның Донецк 
өлкә комитетына тапшыра, бу әсәрләрнең 
шуннан соңгы 19 еллык язмышы әлегә билгесез 
булып кала, алар бары 21 елдан соң – 1964 елда 
гына татар укучысына килеп ирешә. Әлеге 
җыентыкның тышына түбәндәге мәгълүматлар 
язылган: «Рәхим Саттаров, әсирлектә язылган 
шигырьләр. Смоленск – Борисово – Вустрау – 
Радом – Берлин. 1942–1943» [30]. 

Җыентыктагы шигырьләрнең 5се генә 
күңел лирикасына мөнәсәбәтле булып, калган-
нары гражданлык лирикасы жанрында иҗат 
ителгән. Аларда төп мотивлар буларак илгә 
тугрылыкны раслау, илне сагыну һәм 

тоткынлык аерылып чыга. 
Туган илгә тугрылыкны раслау мотивы 

Р. Саттарның тоткынлык чоры иҗатында үзәк 
мотивны тәшкил итә. Тоткынлыктан кайткан 
блокнотында сакланып калган улына, 
хатынына һәм әнисенә атап язган язмасында да: 
«Илгә тугрылыклы булып калам! Мин 
хыянәтсез. Син дә шулай ук тугрылыклы бул! 
Юл бер генә. Башка юл юк» [30], дип раслаган 
шагыйрь өчен, күрәсең, тугрылык иң төп 
кыйммәтләрнең берсе булып саналган. 
Шигырьләрендә бу тема ант һәм ышаныч 
образлары, үлем-үлемсезлек төшенчәләре белән 
тыгыз бәйләнештә бирелә, алар шагыйрь 
шәхесе белән Туган ил арасындагы 
мөнәсәбәтне ачуда төп чарага әверелә. Билгеле 
булганча, сугыш чоры татар поэзиясендә әлеге 
фикерләр, нигездә, үзенчәлекле лирик герой 
аша җиткерелә: Ватан азатлыгы өчен үлем 
үлемсезлеккә, үлгәннән соң яшәүгә (азатлыгы 
өчен үлгәннәрне Туган ил бервакытта да 
онытмас, халык йөрәгендә мәңге яшәр 
гыйбарәсе шуңа тоташа) юл алу буларак кабул 
ителә, нәкъ менә шул яссылыкта үлем яшәү 
белән тигезләшә [1, 211 б.]. Әмма Рәхим Саттар 

бу тип лирик геройның үзгә вариантын тәкъдим 
итә, аның шигырьләрендә яшәү – үлем – 
үлемсезлек янәшәлеге яңа мәгънә бөтенлегендә 
урын таба. Гомумән, мондый вариант сугыш 
чоры татар поэзиясендә актив түгел. Бу 
Р. Саттарның шагыйрь буларак үз юлын 
эзләвен, үз сукмагын салырга омтылуын 
күрсәтә. Шагыйрьнең «Ут кабынмый яшен 
яшеннәми / Корбан бирми - халык яшәми», «һәр 
сулышым, / Барлык көчем / Синең өчен, Туган 
илем, / Синең өчен!» [30] дип раслаган лирик 
герое, башка күп татар шагыйрьләре кебек, 
үлемне үлемсезлеккә илтүче, халык күңелендә 
яшәтүче чара буларак кабул итүдән бигрәк, аны 
халык бәхете, аның киләчәге хакына корбан 
бирү буларак раслый. Бу яктан ул татар 
фольклорында яшәп килүче корбан бирү 
мотивын тергезеп җибәрә. Р. Саттарның лирик 
герое эчке хөрлеген саклаган, көчле холыклы 
лирик герой булып күтәрелә. Аны сурәтләү 
юлында шагыйрь тарафыннан коллык / хөрлек 
каршылыгы оста файдаланыла (М. Җәлилдә, 
мәсәлән, ирек / коллык каршылыгы актив): 

Кулда богау, капка йозакта, 
Ләкин рухым иркен, хөр кала [30]. 
Тугрылык мотивына мөнәсәбәтле 

шигырьләрдә ант образы көчле чагылыш таба. 
«Ата һәм бала», «Ант», «Әнкәм» кебек 
шигырьләрендә туган илгә тугрылыгын раслау 
юлында шагыйрь туган иленә, халкына, 
әнисенә, әтисенә ант бирү хакында сөйли 
башлый. Кеше өчен иң кадерле, газиз 
кешеләргә ант бирү тугрылыкны көчәйтү 
чарасына әверелә, аны иң югары кыйммәт 
дәрәҗәсенә күтәрә. Шушы юлда, М. Җәлил 
иҗатындагы кебек үк, биленә кылыч таккан 
батыр егете схемасы пәйда була. Мәсәлән, 
«Әнкәм» шигырендә әкияттәгечә биленә кылыч 
тагып, дошман каршына чыгып баскан егет 
илгә тугрылыкның изге көрәш булуын 
көчәйтүгә юнәлтелә, ил өчен бирелгән антны 
данлауга хезмәт итә. Чишмә, болын, җил, кош, 
көрәшче–егет образын тудыручы детальләр 
төсендә кылыч, ат кебек таныла торган 
берәмлекләр, милли–мифологик образлар 
лирик геройны сурәтләүдә фольклор 
традицияләрен көчәйтә. Шушы юлда, 
М. Җәлилнең «Моабит дәфтәрләре» циклына 
аваздаш төстә, Ананы мифлаштыру күренеше, 
туган ил – табигать – туган җир – ана чылбыры 
пәйда була. 

Фольклордан, халык җырларыннан үстерелә 
килгән образларны куллану туган илне сагыну 
мотивына мөнәсәбәтле шигырьләрдә дә 



N.M.YUSUPOVA 
 

 52 

актуальлеген югалтмый. Мондый шигырьләрдә 
өч үзенчәлек күзгә ташлана: 1) үзгә дөнья 
сурәте формалаша; 2) үзенчәлекле поэтик стиль 
алга чыга, әдип милли поэзиянең күптөрле 
традицияләренә – классик әдәбият һәм халык 
иҗатында чарланган формаларга таяна 
(мәсәлән, «Парчалар»); 3) лирик геройның 
сагынуы иң газиз кешеләренә – әнисенә, сөйгән 
ярына – мөрәҗәгате аша көчәйтелә (мисал 
өчен, «Бер сүзең»). Рәхим Саттарның илне 
сагыну темасы белән сугарылган 
шигырьләрендә үз / чит каршылыгы көчле 
чагылыш таба, Туган ил чит җиргә каршы 
куелып, туган ил төрле образ-сурәтләр аша 
гәүдәләнә. Мисал өчен, «Уй кисәкләре» 
шигырендә каз бәбкәсе, яшел чирәм, каен, 
табигать тавышлары кебек романтик образ-
детальләр туган илнең билгеләре булып 
күтәрелә, алар аша туган ил изге җир, бәхет 
чыганагы кебек сурәтләнә. Соры төс, томан 
кебек образлар исә чит җирнең ямьсезлеген 
ачуга юнәлтелә: 

Соры урам. Соры биналар. 
Соры һава. Соры болытлар. 
Бар да соры, төссез, күңелсез, 
Яктырталмый аны зур утлар [30]. 
Туган иленнән читтә булган лирик 

геройның язмышын ачу юлында әнкәсен 
югалткан бәбкә образы ярдәмгә килә, шушы 
юлда шагыйрь кабат туган ил – Ана мифологик 
чылбырын тергезә һәм, туган илнең кеше өчен 
Ана кебек изге һәм кадерле булуын, аны 
сагынуның да шундый ачы икәнлеген 
төгәлләштереп куя: 

Кирәк түгел миңа 
манарасы, 

Кирәк түгел матур 
сарайлар. 

Кирәк түгел яшел 
юл арасы, 

Кирәк түгел миңа 
күк-айлар. 

Салам булсын 
өйнең түбәсе, 

Яланаяк йөрсен 
баласы, 

Токмач булсын, 
тары өйрәсе, 

Кәләпүшле булсын 
бабасы. 

Тездән баткак 
булсын юлында, 

Сөял ярылып 
ятсын кулында, 

Тик Туган ил 
булсын, Туган ил, 

Мин илемә үскән 
батыр ир [30]. 

Бу юнәлештәге аерым шигырьләр халык 
җырлары стилен, халык җыры үлчәмен яңарта, 
мисал өчен, «Парчалар» шигырендә шундый 
үзенчәлек күзгә ташлана. 

Тоткынлык мотивы «Әсирләр», «Чүлләр» 
кебек шигырьләрдә алга чыга, мондый 
әсәрләрдә фаҗигалелек көчле. Мисал өчен, 
«Чүлләр» шигырендә чүл сурәте тоткынлык 

язмышына гына түгел, фашизм коллыгына 
төшкән алман иленә дә бәя бирә башлый. 
Сусыз, комнан башка берни калмаган чүл 
күренеше, бер яктан, илсез калган 
тоткыннарның, икенче яктан, фашизм 
коллыгына төшкән алман халкының эчке 
бушлыгын, хыял-омтылышларсыз 
чынбарлыгын ачып җибәрә: 

Бушлык. Үлем. 
Тынлык һәм сулышсыз 

Иңрәп ята җирдә 
киң чүлләр. 

Урман да юк, 
сыңар яфрак та юк, 

Елгалар да анда 
юк, күлләр. 

Нурлар - кайнар. 
Сары комнар. 

Җир аркасы пешә, 
ут булып. 

Бер тамчы дым 
бирми, күзен салмый, 

Читтән генә үтә 
күк болыт [30]. 

Сугыш чоры шигъриятендә актив булмаган 
бу образны үзенчәлекле мәгънә яссылык-
ларында сурәтләве шагыйрьнең тоткынлык 
шартларында да эзләнүләр алып баруы, поэтик 
экспериментлар ясавы хакында сөйли. 

 
Төп нәтиҗәләр 

1. Рәхим Саттар, үзенчәлекле тормыш юлы 
үтеп, токынлык язмышы белән Җәлил 
батырлыгын кабатлаган шәхесләрнең берсе 
буларак бәяләнүгә лаек. 

2. Р. Саттарның тоткынлык чоры иҗатында 
барган эзләнүләр, эчтәлек ягыннан бигрәк, 
поэтик образлылык һәм шәхес концепциясе 
бирелешендә көчле булып, сугыш чоры 
шигъриятен яңарта. 

3. Р. Саттарның тоткынлыкта язылган 
шигырьләренең 5се генә күңел лирикасына 
мөнәсәбәтле булып, калганнары гражданлык 
лирикасы жанрында иҗат ителгән. Аларда төп 
мотивлар буларак илгә тугрылыкны раслау, 
илне сагыну һәм тоткынлык аерылып чыга. 

4. Шагыйрьнең лирик герое үлемне 
үлемсезлеккә илтүче, халык күңелендә яшәтүче 
чара булудан бигрәк, халык бәхете, аның 
киләчәге хакына корбан бирү буларак бәяли. Бу 
яктан ул татар фольклорында яшәп килүче 
корбан бирү мотивын яңарта. 

5. Тугрылык мотивына мөнәсәбәтле 
шигырьләрдә ант образы көчле булып, туган 
илгә тугрылыгын раслау юлында шагыйрь 
туган иленә, халкына, әнисенә, әтисенә ант 
бирү хакында сөйли. Кеше өчен иң кадерле, 
газиз кешеләргә ант бирү тугрылыкны көчәйтү 
чарасына әверелә, аны иң югары кыйммәт 
дәрәҗәсенә күтәрә. Шушы юлда Ананы 
мифлаштыру күренеше, туган ил – табигать – 
туган җир – ана чылбыры кабатлана. 



TATARICA: LITERATURE 
 

 53 

6. Туган илне сагыну мотивына 
мөнәсәбәтле шигырьләр өч үзенчәлек тирәсенә 
туплана: үзгә дөнья сурәте, үзенчәлекле поэтик 
стиль, лирик герой сагынуының иң газиз 
кешеләренә – әнисенә, сөйгән ярына – 
мөрәҗәгате аша көчәйтелүе. 

 
Йомгак 

Шул рәвешле, Рәхим Саттар 24 шигыре 
белән дә сугыш чоры татар шигъриятенә 
яңалык алып килә. Әдәбиятка яңа тормыш төзү 
хакындагы олы бер миф тудырылган вакытта 
килгән шагыйрь халык авыз иҗатына, классик 
шигъри традицияләргә мөрәҗәгате аша татар 
шигъриятен яңарту юлларын эзли. Бу юлда Р. 
Саттарга үзе дә шушы юнәлештә актив 
эзләнүләр алып барган, халык авыз иҗатына 
мөрәҗәгате белән хәтта ХХ гасырның икенче 
яртысы татар шигъриятендәге милли 
нигезләргә әйләнеп кайту процессына нигез 
салган М. Җәлилнең йогынтысы көчле була. 
Әмма вакытсыз өзелгән гомер бу талантның 
тулысынча ачыла алмый калуына китерә. Бу 
урында шагыйрьнең үз шигъри юлларын 
кабатлыйсы килә: 

Өзелеп калды ул җыр, бүленеп калды 
Тавышы күтәрелгән чагында [30]. 
 

Әдәбият 
1. Йосыпова Н.М. Поэзия // Татар әдәбияты 

тарихы: 8 томда. Т. 5: 1917–1956 еллар. Казан: 
Татар. кит. нәшр., 2017. Б. 190–219. 

2. Рәхим Саттар коллекциясе: Папка 1, ТР ММ 
КП – 24898(1–41), КП – 38497 (1–3), В – 24888 (1– 
2); Папка 2 ТР ММ КП – 39308 (1 – 12), В – 25068 
(1–2). 

3. Саттар Р. Җыр дәвам итә. Шигырьләр. 
Казан: Тат. кит. нәшр., 1966. 64 б. 

4. Саттар Р. Бүленгән җыр. Казан: Татар. 
кит. нәшр., 2004. 153 б. 

5. Саттар Р. Безнең буын. Казан, 2006. 102 б. 
6. Саттар Р. Рухым гали. Казан: Татар. кит. 

нәшр., 2007. 95 б. 
7. Саттар Р. Тоткынлыкта. Казан: Татар. кит. 

нәшр., 2008. 133 б. 
8. Исмәгыйлева З. Бүленгән җыр ялганырмы? 

(Җәлилче Р. Саттар турында) // Татарстан яшьләре. 
2004. 12 октябрь. 

9. Дәүли Н. Мусалар дивизиясеннән солдат 
кайтты // Н. Дәүли. Ак янында кара: Әдәби 

тәнкыйть, публицистик мәкаләләр, очерклар. Казан: 
Татар. кит. нәшр., 1974. Б. 84–87. 

10. Камалов Б. Җәлилче батыр (Р. Саттар 
турында) // Социалистик Татарстан. 1969. 7 январь. 

11. Мостафин Р. Президент доносы (Р. Саттар 
турында) // Татарстан яшьләре. 1969. 9 январь. 

12. Мустафин Р. Поэзия в солдатской шинели 
// Советская Татария. 1979. 13 май. 

13. Мостафин Ш. Уникенче каһарман (җәлилче 
Р. Саттарның тууына 100 ел) // Мәдәни җомга. 2012. 
24 август. 

14. Мостафин Ш. Уникенче батыр // Мәйдан 
Чаллы. 2017. № 10. Б. 127–144. 

15. Мостафин Ш. Мәңгелек ут чаткысы (Р. 
Саттар турында) // Алар – Җәлил-Кормаш йолдыз-
лыгыннан!.. Казан: «Сүз» нәшр., 2017. Б. 147–158. 

16. Саттаров И. Төштә генә күргән кебек... // 
Ватаным Татарстан. 1992. 21 август. 

17. Саттаров И. Долгое возвращение: Версия 
сына о судьбе отца // Советская Татария. 1992. 22 
август. 

18. Саттаров И. Әтием әсәре... // Казан 
утлары. 1996. № 2. Б. 155–157. 

19. Саттаров И. Әтиемнән мин дә хатлар 
алдым... // Мәдәни җомга. 1997. 19 сентябрь. 

20. Саттаров И. Завещание. Об отце // Казань. 
1998. № 5–6. С. 34 – 43. 

21. Саттаров И. Разговор с отцом // Казань. 
2000. № 5. С. 30–34. 

22. Шарипов М. Прерванная песня: Неизвест-
ные страницы жизни поэта-героя Рахима Саттара, 
члена подпольной антифашистской организации во-
еннопленных // Культура. 2012. 2 октября. 

23. Терминология современного зарубежного 
литературоведения. (Страны Западной Европы и 
США) / отв. ред.: Ильин И.П., Цурганова Е.А. M.: 
ИНИОН, 1992. 218 с. 

24. Борухов Б. Введение в мотивирующую 
поэтику // Филологическая герменевтика и общая 
стилистика. Тверь: Изд-во Тверского ун-та, 1992. 
С. 5–28. 

25. Әдипләребез: биобиблиографик белешмә-
лек: 2 томда. Т 2. Казан: Татар.кит.нәшр., 2009. 
Б. 325–326. 

26. Мостафин Р. Президент доносы // 
Социалистик Татарстан. 1969. 7 декабрь. 

27. Саттар Р. Завещание. Казань, 2004. 112 с. 
28. Мостафин Ш. Уникенче каһарман (җәлилче 

Р. Саттарның тууына 100 ел) // Мәдәни җомга. 2012. 
24 август. 

29. Дополненная биография Рахима Саттара / 
Личный архив семьи Саттаровых. 

30. Саттар Р. Тоткынлыкта (1942–1943): 
блокнот / ТР ММ архивы: КП – 24898. 

_______________________ 
 



N.M.YUSUPOVA 
 

 54 

ПРИМЕР ГЕРОИЧЕСКОГО ПОДВИГА:  
ТВОРЧЕСТВО РАХИМА САТТАРА 

 
Нурфия Марсовна Юсупова, 

Казанский федеральный университет, 
Россия, 420008, г. Казань, ул. Кремлевская, д. 18, 

faikovich@mail.ru.  
 

В статье систематизированы сведения о жизненном и творческом пути поэта Рахима 
Саттара, чье творчество незаслуженно забыто; предпринята попытка определить его место в 
татарской поэзии, традиции, которые он развил в литературном процессе. Материалом для 
анализа послужили 24 стихотворения, написанные в плену. Данные произведения 
проанализированы с помощью герменевтического метода в контексте литературного процесса 
того времени. В ходе исследования определены основные мотивы. Это определяет новизну и 
актуальность статьи. Цель исследования – изучение жизненного и творческого пути Рахима 
Саттара, введение в широкий научный оборот его поэтических произведений. В статье 
использованы материалы, воспоминания, интервью поэта, относящиеся к его биографии, 
судьбе в заключении, хранящиеся в архиве его семьи, Национальном музее РТ. В ходе 
исследования удалось доказать, что Рахим Саттаров творил в русле традиций литературы 
военного времени, а также не боялся поэтических экспериментов. Произведения поэта 
отличаются жанровым богатством. Основным мотивом лирики становится идея преданности 
Родине, тоска по ней в плену. Мы становимся свидетелями обновления концепции героя. 
Эстетические ориентиры поэта определяются на основе анализа образов-деталей, поэтических 
приемов. В творчестве поэта периода плена ключевым становится стремление доказать свою 
преданность Родине. Эта идея находит воплощение в образе поэта и Родины, а также через 
категории смерть-бессмертие, клятва-вера. В стихотворениях о преданности большое место 
отводится мотиву клятвы, о Родине – образам природы, родной земли, матери. 

В стихотворениях о тоске по Родине важно место занимают антитезы родное – чужое, 
Родина – чужбина. Стихи периода плена полны драматизма. 

 
Ключевые слова: Рахим Саттар, биография, татарская поэзия военной поры, лирический 

герой, образ, жанр, мотив, поэтические приемы 
 



TATARICA: LITERATURE 
 

 55 

DOI: 10.26907/2311-2042-2022-19-2-55-65 

MUHAMMED IDRISOV’S STORIES:  
IDEOLOGICAL-AESTHETIC AND GENRE FEATURES 

 
Nuria Midkhatovna Miftahutdinova, 

National Museum of the Republic of Tatarstan, 
2 Kremlevskaya Str., Kazan, 420011, Russian Federation. 

nurija08@yandex.ru 
 

The article examines the literary activity of M. Idrisov, an outstanding printer, font master and the 
author of textbooks. The study is based on the stories of this multi-talented cultural figure. “No Wings 
to Fly” and “A Lucky Ticket” were published in 1916 in the journal “Aң” (“Consciousness”) and 
became the object of our scientific evaluation. The subject of the study is their ideological and 
aesthetic originality. 

The stories reveal the features of artistic thinking, characteristic of the literature in the early 20th 
century, intercultural ties, the role of musical images, the parallelism of natural phenomena and the 
human world in conveying the emotions of the characters. M. Idrisov’s story “A Lucky Ticket” is an 
attempt to write a work in the field of humor and satire. 

 
Key words: Tatar literature, Muhammed Idrisov, story, genre, literary relations, social thought, 

culture 
 

Introduction 
The samples of Tatar literature of the early 20th 

century have survived to this day owing to the 
pages of periodicals. Most of the authors of these 
works remain unknown to the modern reader, since 
among them there were those who chose profes-
sions that were not related to literary and creative 
activities. Those works mark the period of search-
ing for oneself in different fields. Despite of their 
amateurish character, those stories were distin-
guished by their ideological and problematic rele-
vance and, generally, they reflected ideological and 
aesthetic features of the early 20th century litera-
ture. 

A number of works that appeared on the pages 
of the periodical press were published under secret 
pseudonyms, as it was customary in those days. In 
his work devoted to establishing the authorship of 
literary texts, the literary critic and textologist Z. 
Ramiev identifies literary pseudonyms and indi-
cates the presence of about seventy known and 
unknown G. Tukay’s and twenty F. Amirkhan’s 
pen names [1, p.18]. It is also known that Zakir 
Ramiev, the owner of gold mines, a sponsor and a 
talented poet, also used a pseudonym. 

 
Materials and methods 

This scientific research is based on the stories 
“No Wings to Fly” and “A Lucky Ticket”, pub-
lished in 1916 in the journal “Aң” under the pseu-
donym I. Muhammad [2], [3]. The purpose and the 
object of our study determined the methods and 

principles of the analysis. We used the cultural-
historical, comparative-historical and biographical 
methods for analyzing the literary works. 

 
Discussion 

The identity of the author of these stories, pub-
lished under the pseudonym I. Mukhammed in Is-
sues 22 and 23 of the journal “Aң” (“Conscious-
ness”) in 1916, was established as a result of 
chance and was corroborated in the course of seri-
ous research. 

To mark the 85th anniversary of M. Idrisov, a 
famous printer, cartographer, graphic artist and a 
type master, his wife Rabiga Idrisova, his sister M. 
Idrisova Galia and her husband Mikhail 
Pichakhchi, an engineer-scientist, did a lot to re-
turn the valuable scientific works of the inventor to 
the people. The source of information about M. 
Idrisov’s biography and scientific activities are the 
memoirs, research and M. Pichakhchi’s corre-
spondence with various organizations [4]. At pre-
sent, his handwritten work is stored in the National 
Museum Fund, while the copies and originals of 
some materials, related to M. Idrisov, are in the 
scientific library of Kazan Federal University 
named after N. I. Lobachevsky. M. Pichakhchi 
called his work “History with Geography Relating 
to the History of the Kazan Self-Made Printer Mu-
hammad Ibragimovich Idrisov”. In the process of 
reading, you can understand the reason why the 
concept of geography appeared in the title of the 
work. M. Pichakhchi negotiated the transfer of the 



N.M.MIFTAHUTDINOVA 
 

 56 

archive in Moscow, Kazan, Ufa, and even in a san-
atorium, where he was recovering from a heart at-
tack. 

The result of this activity was the article “Our 
Outstanding Printer” by S. Z. Latypov, the Chief 
Engineer of the Printing Department at the Council 
of Ministers of the Bashkir Autonomous Soviet 
Socialist Republic, published in the journal 
“Agidel” [5] and a program on Ufa television, ded-
icated to the activities of M. Idrisov. 

It should be noted that after the death of her 
husband in 1948, R. Idrisova handed over part of 
his archive, his handwritten works, to F. Tagirov, 
who had worked under M. Idrisov’s direction in 
the same institute. In the 1960s, she donated some 
of the materials that were in her keeping to M. 
Pichakhchi, as well as to research institutes, ar-
chives and libraries. Trying to promote his legacy, 
she repeatedly turned to the editors of newspapers 
and magazines raising the issue of publishing an 
article about M. Idrisov. Based on her materials, in 
1966, the articles were published in the newspapers 
“The Socialisticheskiy Tatarstan” in Kazan [6] and 
“The Sovetskaya Bashkiria” in Ufa [7]. 

To popularize the legacy of the outstanding 
personality and introduce it into active scientific 
circulation, M. Pichakhchi met with people who 
knew Muhammad Idrisov personally. Among them 
were F. Tagirov, who had worked at 
Niipoligraphmash under M. Idrisov’s direction, A. 
G. Shaikhgali (1885—1968), who had retired from 
the post of director of the first typewriter plant in 
Kazan, Zainab Khasani (1885—1967), the wife of 
the “An” magazine editor Akhmet Garey Hasani 
(1883—1933) with whom M. Idrisov and other 
famous people collaborated. Unfortunately, due to 
M. Pichakhchi’s illness and his unsuccessful at-
tempts to meet some of these people, many memo-
ries remained unrecorded. During these years, M. 
Idrisov’s friend Shigab Akhmerov (1882—1966) 
passed away. 

In the course of their meeting, Zaynab Khasani 
told M. Pichakhchi that in the issue of the maga-
zine “An” (1916), stored in the family archive, 
there were M. Idrisov’s stories “No Wings to Fly” 
and “A Lucky Ticket”, published under the pseu-
donym I. Muhammed [4, p. 6]. She retold their 
content to M. Pichakhchi in Russian. 

The talented journalist Zainab Hasani got an 
excellent education, together with her husband, 
Ahmetgarey Hasani, they published the magazine 
“An” (1912—1918). M. Idrisov collaborated with 
such magazines as “An” (“Consciousness”), 
“Yashen” (“Lightning”), “Karchyga” (“A Hawk”), 

“Fiker” (“A Thought”). G. Tukay, G. Ibragimov, 
F. Amirkhan and other writers were his circle of 
contacts. The magazine “An” was published in 
Kazan in Kharitonov’s printing house and the 
“Millat” (“Nation”) [8, p. 50]. It was a “literary, 
scientific, political and public illustrated maga-
zine”, which differed from the publications of that 
time not only in its technical characteristics, but 
also in the philosophical and semantic depth of the 
published material content, the relevance of the 
issues raised, the richness of descriptions and the 
novelty of its pictorial design, it united the circle of 
the most talented writers. 

M. Idrisov is also known to be an author. Be-
fore the revolution, he annually published new 
textbooks on mathematics and geography, which 
had explanations of Arabic-Persian terms in the 
Tatar language understandable to Tatar children. 
We can get acquainted with the bibliography of his 
works in the archival list written by the author 
himself [9], as well as in the bibliography com-
piled by R. Mardanov and I. Khadiev [10]. 

As is known, in the 1910s, the works of K. 
Tinchurin, Sh. Akhmadiev, G. Gaziz, G. Rakhim, 
S. Jalil, G. Rafiki, M. Gali, N. Gasriy, Hanafi, S. 
Rakhmankoly and others enriched Tatar prose. The 
work of young writers, with different degrees of 
knowledge and talent, was distinguished by ideo-
logical and thematic diversity, genre richness, ar-
tistic techniques and methods. [11, p. 162]. M. 
Idrisov also made his contribution to the formation 
of the New Age prose. The stories, mentioned 
above, were written by him during the years of his 
work as the head of the printing house “Millat” 
(“Nation”) (1915—1917). Along with experiments 
in the printing, he tries himself in the field of liter-
ary work. 

In the story “No Wings to Fly”, distinguished 
by its psychological insight, the events take place 
during the First World War. The disaster, brought 
by the war, is described based on the fate one 
young family. A number of research works on the 
reception of war in the early twentieth century 
prose are written by literary critics and historians 
[12], [13], [14], [15]. However, until now, this sto-
ry of the famous printer has not drawn attention of 
literary critics. We dare to remind you that in Tatar 
literature there are not many works, in which the 
whole burden of the First World War and the de-
gree of grief felt by the common people is revealed 
through the tragic fate of a woman. 

In the literature of the early 20th century, one of 
the most important topics was the depiction of 
people’s behavior in harsh circumstances, in ex-



TATARICA: LITERATURE 
 

 57 

ceptionally tense moments. Tatar writers relied on 
the experience of Russian writers, on their discov-
eries in the field of in-depth psychological analysis 
and their mastery of cultural relationships. In M. 
Idrisov’s story “No Wings to Fly”, the inner feel-
ings of the main character are revealed by using 
the method of hidden psychologism, characteristic 
of I. S. Turgenev’s work. The Russian writer creat-
ed the theory of “secret psychology”, according to 
which “the psychologist must disappear in the art-
ist, as a skeleton disappears from our eyes under a 
living and warm body to which it serves as a strong 
but invisible support”. “The poet must be a psy-
chologist, but a secret one: he must know and feel 
the roots of the phenomena, but represent only the 
phenomena themselves - in their heyday or wither-
ing”. 

It is with great skill that M. Idrisov managed to 
reveal the inner intimate feelings of his literary 
heroine, using various techniques, on the verge of 
the imaginary and the real. Reflecting on the fate 
of the woman, the writer associates the cause of 
Nasima’s misfortune with the war. The newly-
weds, Gabdrakhman and Nasima, managed to live 
happily for a few months only. Soon the husband 
went to war, and the wife received the news of his 
death. The woman’s suffering, which escalated 
after Gabdrakhman’s departure to the front, was 
exacerbated by her difficult relationships with her 
mother-in-law, Makhubzhamal Abystai. In the sto-
ry, Nasima’s psychological drama is presented in a 
close relationship with social conditions. Themati-
cally, the work echoes M. Gafuri’s story “Hamida, 
a Soldier’s Wife”, which realistically and authenti-
cally describes the complicated psychological ex-
periences of Hamida, whose husband went missing 
in the war [16, pp. 294–295]. 

In “No Wings to Fly” the events take place in 
the city of Ufa. It begins with a description of a 
widowed woman who walks in the garden all 
alone, feeling weak and sad, and looks at the Be-
laya River. This is the moment when the writer 
tries to convey to the reader Nasima’s suffering 
from being lonely, her wave of emotions caused by 
her helplessness. In the scenes where the author 
depicts Nasima’s painful experiences, we can feel 
the influence of the philosophy of existentialism. 
The state of loneliness is conveyed through the 
description of her emotions, at the same time, the 
events associated with these emotions show the 
development of Nasima’s level of self-
consciousness. 

The Tatar writer chooses a “speaking name” 
for his main character in order to precisely charac-

terize her dreamy nature. G. Sattar-Mulille ex-
plains the semantics of this female name in this 
way: “yomshak kүnelle, molai” (“pretty, sensi-
tive”) [17, p. 402]. The name of her beloved one 
means “mөrkhәmattlenenң, rakhimlenenң 
(Allaһynyң) cola” (“the slave of all-merciful Al-
lah”) [17, p. 79]. If M. Idrisov portrays the image 
of a girl through the element of love, the image of 
a man is given through the motif of submission to 
fate. 

To reveal the inner world of a woman, the 
writer skillfully uses the potential of portrait char-
acteristics based on the principle of contrast. M. 
Idrisov compares the portrait of the widow with 
Nasima’s portrait in her girlhood: “Her tall and 
round body of a girl has lost weight, melted; once 
ruddy cheeks have turned pale and fell off like 
flowers. Her eyes, playful and charming in her 
youth, have grown dim and are filled with fatigue, 
blue bags have appeared under her eyes, her gaze 
is turned inward. 

Following the traditions of romantic prose, M. 
Idrisov, depicts the feelings of his main character 
in close connection with descriptions of nature. 
Nasimi’s sufferings are compared with spring 
floods on the Volga River, and the surrounding 
reality is compared with a stream. “It seemed to 
her that the Volga was overflowing with tears of 
women as unfortunate as she was. The waters of 
the river were mixed with the burning tears of 
many daughters-in-law, living in families along the 
banks of the river and beyond the mountains, 
women separated from their husbands, girls forci-
bly married ...” [2]. Immersed in deep emotional 
experiences, the woman remembers the times 
when she walked in this garden a year ago with her 
husband Gabrakhman. Those moments are the 
happiest in Nasima’s heart. 

The suffering of the widow becomes unbeara-
ble because of the jealousy that the mother-in-law 
has always felt for her daughter-in-law. Nasima 
cannot forget the angry words of Gabdrakhman’s 
mother who said as a goodbye to her: “You have 
bewitched my son, subjugated him”. She does not 
feel guilty towards her mother-in-law, because all 
her fault was her sincere love and devotion to her 
husband: “She fell in love with Gabdrakhman at 
first sight, when she was a young girl, and he was 
in love with her. Even after their first acquaintance, 
it was pleasant for Nasima with her passionate 
heart, to remember Gabdrakhman, who was distin-
guished by his heroic appearance, who was a hand-
some man with a finely defined black mustache” 
[2]. 



N.M.MIFTAHUTDINOVA 
 

 58 

The insults that her mother-in-law was pepper-
ing on her and their quarrels made Nasima leave 
her husband’s house. The writer points out all the 
injustice of these reproaches, as well as the depth 
of the young woman’s suffering because of them: 
“These words plunged into the wounded heart of 
Nasima Khanum with a poisonous arrow” < > 
“Did I bewitch him, did I plot against his parents? I 
just loved him! And he had the same feelings... He 
loved me”. 

The Tatar folk song “Lemonade”, which a 
group of soldiers is singing in the garden, increases 
the degree of emotions in Nasima’s heart. For a 
moment it seems to her that her Gabrakhman is 
among them, her beloved husband is about to ap-
pear before her. Due to the experiences that have 
flooded over her, the girl falls into a state of ecsta-
sy, finding herself on the verge of visions and re-
ality. 

“Here, she seems to be flying ... 
Nasima khanum is greeted by the soldiers: 
- You have wings to fly! they exclaim. Here, 

she seems to be rising higher and higher ...” [2]. 
Following the canons of romantic aesthetics 

and I. Turgenev, M. Idrisov considered music and 
images of nature to be the best way to reveal the 
inner world of his characters. Therefore, both the 
sounds of nature and the folk song perform an im-
portant ideological and aesthetic function in the 
story. This wedding song reflects the feelings of 
lovers and the pain of separation. At the same time, 
the song contains a philosophical idea that happi-
ness awaits young people in the future. 

The clash of dreams and reality is given in the 
story through the antithesis “I have no wings to 
fly”, a line from the song, and the same line para-
phrased by the soldiers: “You have wings to fly”. 
Nasima dreams she were flying. It is clear that her 
husband was her wings. The arrival of Garif, a rel-
ative, who has come to take Nasima away with 
him, actually means the onset of a new stage in her 
life. Happy, joyful days, spent with 
Gabdurakhman, are left far behind, only the wings 
of a dream can bring them back again. 

Not a word about Nasima’s new life is said in 
the story, but the friendly embrace of her relative, 
who thus demonstrates his spiritual support, gives 
her confidence in a happy future. Nasima, through 
the memories of the happy moments with 
Gabdrakhman, says goodbye to her husband forev-
er. 

In the 1910s, the genre of the story became 
more activate in Tatar prose in its various manifes-
tations: psychological, journalistic, historical, satir-

ical, humorous stories, short stories, etc. M. 
Idrisov’s story “A Lucky Ticket” was created at 
the intersection of humor and satire. The story 
about Faskhetdin Gainetdinovich, who lives in the 
city, and about the events that happened to him, 
congenially resembles the satirical and humorous 
works of F. Amirkhan, Sh. Kamal and G. 
Gubaidullin. 

The plot is based on the story of the lottery 
draw in the famous Kazan Swiss Park. The rumor 
about the lottery has spread throughout the city. 
Among the things in the lottery were a bicycle, a 
silver watch, a gramophone, a live cow, first-class 
flour from Okoloshnikov, refined sugar and fire-
wood. 

The “artisan” Fashhetdin of the lame-footed 
Ahmadi, or the bay’s master named Ahmadi, wins 
a live cow with a lottery ticket bought in the park. 
M. Idrisov describes this event with deep irony: “If 
it isn’t happiness! A happy ticket!” 

He quarrels with his mistress Sharifa, who does 
not want to walk around the city with a cow on a 
leash; therefore, with great difficulty, he arrives at 
the house where he lodges, all alone. When he re-
turns, he does not know where to put the cow up 
for the night? Fashhetdin does not have his own 
house. He rents a room from a rich man. His 
neighbor, Minibay Abzy, began to shower him 
with advice, which contained mockery. On hearing 
the cow low, the owner comes out of the house 
and, getting angry, drives Faskhutdin with the cow 
out of the house. After walking for a long time, the 
poor fellow falls asleep on the ground, “near the oil 
tanks located between two villages”. At night the 
cow has been stolen. 

He tries to find the loss by contacting the po-
lice station, but he is denied help, because he does 
not remember the details of the stolen animal. Yes-
terday, he was rich, because he had a cow, a mis-
tress, and a place where he could rest after work. 
Today he is left with nothing. The lucky ticket has 
led to serious consequences in his life [3]. 

The writer endows his hero with an expressive 
appearance: “The origins of the tragedy are in his 
head, he is dimwitted, like a cow. Among his com-
rades, he is known be stupid and dumb. Itelligence 
is not his strong point. The people around him al-
ways make fun, scoffle and mock at him”. [3] 

Of interest is M. Idrisov’s literary style. The 
writer uses the potential of artistic means borrowed 
from folklore. Distinctive features of his style are 
the use of proverbs and sayings, winged words, 
nicknames, etc. To hook the reader, the writer, at 
the beginning of the story, resorts to sincere into-



TATARICA: LITERATURE 
 

 59 

nation asking the question “can I buy a ticket to 
happiness or not?” In this way the writer creates 
intrigue, adding mystery and stimulates the read-
er’s interest, prepares him for reading. 

 
Results 

The works “No Wings to Fly” and “A Lucky 
Ticket” by M. Idrisov are written in the style of 
realism. They describe the sufferings, born in the 
soul of the main character affected by the harsh 
reality of the era. However, the two stories differ 
from each other in their style. In the first one, the 
author depicts the inner world of Nasimi according 
to the canons of romantic aesthetics, in this way 
protesting against the war, in the second story, hu-
man nature is criticized through the creation of a 
comical character and a number of comic situa-
tions. Subtle humor, reaching open sarcasm, con-
ciseness - all this is the individual features of M. 
Idrisov’s satirical work. In general, the literary crit-
ic D. Zagidullina defines the features of the story, 
written at the beginning of the 20th century, in the 
following way: “the beginning of the 20th century 
is rightly regarded as the period of the Tatar story 
formation, the search for new ways of transforming 
literature, as the period when the genre reaches the 
highest point in its development” [18, p. 3]. 

 
Conclusions 

Tatar literature of the early 20th century has 
gone down in history as the era of the Renaissance. 
The works of G. Tukay, F. Amirkhan, N. Dumavi, 
S. Sunchaley, S. Ramiev, Derdemend and other 
writers constitute the golden fund of Tatar litera-
ture. If M. Idrisov had connected his fate with writ-
ing, he would have taken his rightful place in liter-
ature next to these outstanding writers. 

 
References 

1. Rәmiev, Z. Z. (2000). XXiөz bashy tatar 
әdәbiyaty: avtorlyk, tөp tekst һәm khronologiya 
mәs'әlәlәre [Tatar Literature of the Beginning of the 20th 
Century: Issues of Authorship, Main Text and Chronol-
ogy]. 180p. Kazan, RITS “Shkola”. (In Tatar) 

2. Mөkhәmmәt, M. (1916). Yuk kanatym ocharga 
[No Wings to Fly]. Aң. No. 21, pp. 326–328. (In Tatar) 

3. Mөkhәmmәt, M. (1916). Bәkhet bilety [A 
Lucky Ticket]. Aң. No. 22, pp. 343–346; No. 23, pp. 
362–365. (In Tatar) 

4. NM RT KPPi 124639. Pichakhchi, M. (1967). 
Istoriya s geografiei, otnosyashchiesya k istorii 
Kazanskogo poligrafista-samorodka Mukhammeda 
Ibragimovicha Idrisova [History with Geography Relat-

ing to the History of the Kazan Self-Made Printer Mu-
hammad Ibragimovich Idrisov]. Kazan'. (In Russian) 

5. Latipov, S. (1967). Kүrenekle poligrafisebez 
[Our Outstanding Printer]. Agizel. No. 5, pp. 93–95. (In 
Tatar) 

6. Tөkhfatullin, Z., Kushaev, G. (1966). Ul 
bezneң safta [He Is in Our Ranks]. Sots. Tatarstan. 5 
mai. (In Tatar) 

7. Latypov, S. (1966). Poligrafist-uchenyi [The 
Printer-Scholar]. Sov. Bashkiriya. 28 avgusta. (In Rus-
sian) 

8. Rәmiev, I. (1926). Vakytly tatar matbugaty. 
1905–1925 [Temporary Tatar Press]. 232 p. Kazan, 
Gazhur. (In Tatar) 

9. NMRT KPPi 124639 Trudy Idrisova M. I. [M. 
Idrisov’s Works]. (In Russian) 

10. Mәrdanov, R., Һadiev, I. B. (2022). “Millәt 
matbagasy һәm Mөkhәmmad Idrisi ehshchәnlege” 
[“The National Press and the Activities of Mohammad 
Idrisi”]. Mukhammed Idrisov – master shrifta. L. I. 
Galiev. S. V. Morozova, N. M. Miftakhutdinova, M. L. 
Akhmadullina, I. G. Khadiev, R. F. Mardamanova. Ufa, 
Vostochnaya pechat', pp. 91–93. (In Tatar) 

11. Gyilaҗev, T. (2005). Shәһit Әkhmәdiev: 
tormyshy һәm iҗaty [Shakhit Akhmadyev: His Life and 
Work]. T. Sh. Gyilaҗev. Әdәbi miras: tarikh һәm 
zaman. Pp. 161–171. Kazan, Tatar.kit nәshr. (In Tatar) 

12. Gali, B. T. (2008). Tatarskaya 
khudozhestvennaya literatura 1914–1917 godov kak 
istoricheskii istochnik [Tatar Fiction of 1914–1917 as a 
Historical Source]. Uchen. zap. Kazan. un-ta. Ser. 
Gumanit. nauki. No. 8, pp. 183–188. (In Russian) 

13. Gabdrafikova, L. R., Salikhov R. R. (2012). 
Voennaya povsednevnost' v tatarskikh baitakh [Every-
day Life During the War in Tatar Bayts]. Filologiya i 
kul'tura. Philology and Culture. No. 4 (30), pp. 305 – 
308. (In Russian) 

14. Gilazov, T. Sh. (2015). Liricheskii geroi 
poehzii M.Gafuri, posvyashchennoi teme voiny [The 
Lyrical Hero of M. Gafuri’s Poetry Dedicated to the 
Topic of War]. Filologiya i kul'tura. Philology and Cul-
ture. No. 3 (41), pp. 208 – 213. (In Tatar) 

15. Khabutdinov, A. Yu. (2015). Tema Pervoi 
Mirovoi voiny v tatarskoi maloi proze nachala XX veka 
[The Theme of the First World War in the Small Tatar 
Prose of the Early Twentieth Century]. Filologiya i 
kul'tura. Philology and Culture. No. 4 (42), pp. 255–
259. (In Russian) 

16. Gafuri, M. (1983). Soldat khatyny Khәmidә 
[Hamida, a Soldier's Wife]. Gafuri M. Әsәrlәr: dүrt 
tomda: 3 t.: Proza һәm publitsistika (1902–1917). Pp. 
267–295. Kazan, Tatar. kit.nәshr. (In Tatar)` 

17. Sattar-Mulille, G. (1998). Tatar isәmnәre ni 
sөili?[What Do Tatar Public Figures Say?]. 486 p. Ka-
zan, Rannur. (In Tatar) 

18. Zaһidullina, D. (2001). Tatar khikәyalәre: XX 
gasyr bashy [Tatar Stories: The Beginning of the 20th 
Century]. 399 p. Kazan, Mәgarif. (In Tatar) 

_______________________ 



N.M.MIFTAHUTDINOVA 
 

 60 

 
МӨХӘММӘТ ИДРИСОВ ХИКӘЯЛӘРЕНЕҢ ИДЕЯ – ЭСТЕТИК  

ҺӘМ ЖАНР ҮЗЕНЧӘЛЕГЕ  
 

Нурия Мидхат кызы Мифтахетдинова, 
Татарстан Республикасы Милли музее, 

Россия, 420011, Казан ш., Кремль ур., 2 нче йорт, 
nurija08@yandex.ru 

 
Мәкаләдә күренекле полиграфист, шрифтлар остасы, дәреслекләр авторы М. Идрисовның 

әдәби эшчәнлеге тикшерелә. Күпкырлы талант иясенең «Юк очарга канатым», «Бәхет билеты» 
хикәяләре 1916 елда «Аң» журналында басылып чыга һәм алар фәнни хезмәтнең бәяләү 
объекты булып тора. Әдәби әсәрләрнең идея-эстетик үзенчәлекләре аның тикшерү предметын 
билгели. 

Хикәяләрдә ХХ гасыр башы әдәбиятына хас сәнгатьчә фикерләү ысулы, мәдәниятара 
бәйләнешләр, геройларның хис-кичерешләре бирелешендә кеше белән музыка аһәңе, табигать 
күренешләрен кешелек дөньясы белән тәңгәлләштерү кебек үзенчәлекләр күренә. М. 
Идрисовның «Бәхет билеты» хикәясенең ХХ гасыр башы әдәбиятындагы сатира жанрын 
тулыландыручы әсәрләрнең берсе булуы ассызыклана. 

 
Төп төшенчәләр: татар әдәбияты, Мөхәммәт Идрисов, хикәя, жанр, әдәби бәйләнешләр, 

иҗтимагый фикер, мәдәният 
 

Кереш 
ХХ йөз башы татар әдәбияты үрнәкләре 

вакытлы матбугат битләре аша безнең көннәргә 
килеп җитте. Хәзерге укучыга мондый 
әсәрләрнең күпчелегенең авторлары билгесез 
булып кала бирә, чөнки алар арасында 
киләчәген язучылык, иҗат эшенә бәйләнеше 
булмаган һөнәрләр сайлаган шәхесләр дә бар. 
Бу хикәяләр автор өчен каләм тибрәтү 
тәҗрибәсе, яшьлектә үзеңне төрле өлкәдә 
сынап карау кебек бер мизгелне дә хәтерләтә. 
Шулай булуга да карамастан хикәяләр идея, 
проблемалары ягыннан актуаль, тулаем ХХ йөз 
башы әдәбиятының идея-эстетик үзенчәлек-
ләрен гәүдәләндерә. Вакытлы матбугат 
битләрендә нәшер ителгән әсәрләрнең бер 
шәлкеме, ул чорларга хас булганча, яшерен 
тәхәллүсләр белән басылган. Әдәбият галиме, 
текстолог З. Рәмиев әдәби текстларның 
авторлыгын билгеләү, әдәби псевдонимнарны 
ачыклауга багышланган хезмәтендә Г. 
Тукайның җитмешләп, Ф. Әмирханның исә 
егермеләп ачык һәм яшерен имзалары булуын 
дәлилли [1, 18 б.]. Шулай ук алтын приискалар 
хуҗасы, иганәче, талантлы шагыйрь Закир 
Рәмиевнең тәхәллүсе Дәрдемәнд булуы 
билгеле. 

 
Тикшеренү материаллары һәм методлары 

Фәнни тикшеренү материалы итеп 1916 
елны «Аң» журналының 22 һәм 23 саннарында 
И. Мөхәммәт псевдонимы белән басылган «Юк 

канатым очарга», «Бәхет билеты» хикәяләре 
алынды [2], [3]. Тикшерү методлары һәм 
принциплары гыйльми эзләнү хезмәтенең 
максатына һәм өйрәнү объектына нигезләнеп 
сайланылды. Әдәби иҗатны, әсәрне шәрехләү 
һәм анализлауның культура-тарих, 
чагыштырма-тарихи, биографик методлары 
файдаланылды. 

 
Фикер алышу 

И. Мөхәммәт псевдонимы белән 1916 елда 
«Аң» журналының 22 һәм 23 саннарында 
нәшер ителгән хикәяләр авторының кем булуы 
очраклы һәм шул ук вакытта тирән эзләнүләр 
нәтиҗәсендә билгеләнелде. 

Танылган полиграфист, картограф, рәссам-
график, шрифтлар остасы М. Идрисовның 85 
еллык юбилее уңаеннан, хатыны Рабига 
Идрисова һәм М. Идрисовның сеңлесе Галия 
белән ире Михаил Пичахчи инженер - галим, 
уйлап табучының фәнни хезмәтләренең 
кыйммәтен халыкка кайтару юлында күп эш 
башкаралар. М. Пичахчиның истәлекләре, 
эзләнүләре, төрле оешмаларга язган хатлары М. 
Идрисовның фәнни эшчәнлеген, биографиясен 
ачыклауда төп чыганак булып торалар [4]. 
Хәзерге вакытта әлеге хезмәт Милли музей 
фондында, күчермәләр һәм М. Идрисовка 
кагылышлы кайбер материалларның оригинал 
нөсхәләре Казан федераль университетының 
Н. И. Лобачевский исемендәге фәнни 
китапханәсендә саклана. М. Пичахчи үз 



TATARICA: LITERATURE 
 

 61 

хезмәтен «История с географией, относящиеся 
к истории Казанского полиграфиста-самородка 
Мухаммеда Ибрагимовича Идрисова» дип 
атаган. География төшенчәсенең исемгә 
чыгарылу сәбәбен уку барышында аңлыйсың. 
Ул архивны тапшыру хакындагы сөйләшүләрне 
Мәскәү, Казан, Уфа шәһәрләрендә алып бара, 
хәтта инфаркттан соң үзе булган 
санаторияләрдә дәваланучыларга М. 
Идрисовның эшчәнлеге турында сөйли. 

Башкорт Автономияле Совет Социалистик 
Республикасы Министрлар Советы 
каршындагы матбугат идарәсенең баш 
инженеры С. З. Латиповның «Агыйдел» 
журналында басылган «Күренекле 
полирафиячебез» мәкаләсе [5] һәм Уфа 
телевидениясендә М. Идрисов эшчәнлегенә 
багышланган тапшыру әлеге эшчәнлекнең 
нәтиҗәсе булып тора. 

Әйтергә кирәк, М. Идрисов вафатыннан соң 
(1948), Р. Идрисова аның беркадәр архивын, 
кулъязма хезмәтләрен ире белән бер институтта 
һәм турыдан-туры аның кул астында эшләгән 
Ф. Таһировка тапшыра. 1960 елларда 
Р. Идрисова үзендә сакланган материалларның 
бер өлешен М. Пичахчига бирә һәм шулай ук 
фәнни институтларга, архивларга, 
китапханәләргә дә тәкъдим итә. Бу юнәлештә 
актив хәрәкәт итеп, газета-журнал 
редакцияләре белән М. Идрисов турында 
мәкалә бастыру мәсьәләсен күтәрә. Аның 
материаллары нигезендә 1966 елда Казанда 
«Социалистик Татарстан» [6], Уфада 
«Советская Башкирия» [7] газеталарында 
мәкаләләр дөнья күрә. 

М. Пичахчи тарафыннан күренекле 
шәхеснең исемен халыкка кайтару һәм аны 
таныту юнәлешендә башкарылган эшләр 
арасында Мөхәммәт Идрисовны күреп белгән 
шәхесләр белән очрашуы мөһим урын алып 
тора. Алар арасында М. Идрисов 
җитәкчелегендә НИИПолиграфмашта эшләгән 
Ф. Таһиров, Казанда беренче язу машиналары 
заводы директоры вазифасын башкарып лаеклы 
ялга чыккан Ә.Г. Шәйхгали (1885–1968), 
М. Идрисов хезмәттәшлек иткән «Аң» журналы 
редакторы Әхмәтгәрәй Хәсәнинең (1883–1933) 
хатыны Зәйнәп Хәсәни (1885–1967) һәм башка 
күренекле шәхесләр бар. Кызганыч ки, 
М. Пичахчиның авыруы һәм кайбер 
шәхесләрнең өйләрендә булмаулары сәбәпле, 
кайбер истәлекләр язылмый кала. Бу елларда 
М. Идрисовның дусты Шиһаб Әхмәров та 
(1882–1966) үлгән була. 

Зәйнәп Хәсәни очрашу вакытында М. 
Пичахчига гаилә архивында сакланган «Аң» 
журналының 1916 елгы саннарында М. 
Идрисовның И. Мөхәммәт псевдонимы белән 
басылган «Юк канатым очарга», «Бәхет 
билеты» хикәяләре барлыгын әйтә [4, 6 б.]. 
Аларны укып, эчтәлеген М. Пичахчига рус 
телендә сөйли. 

Зәйнәп Хәсәни үзе дә белемле һәм сәләтле 
журналист була, ире Әхмәтгәрәй Хәсәни 
чыгарган «Аң» (1912–1918) журналында эшли. 
М. Идрисов «Аң», «Яшен», «Карчыга» кебек 
журналлар белән хезмәттәшлек итә. Г. Тукай, 
Г. Ибраһимов, Ф Әмирхан һ.б. язучылар белән 
аралаша. «Аң» журналы Казанда «Милләт» һәм 
Харитонов типографияләрендә басыла [8, 50 б]. 
Үзенең техник характеристикалары белән генә 
түгел, ә басылган материаллар эчтәлегенең 
фәлсәфи һәм мәгънәви тирәнлеге, күтәрелгән 
проблемаларның актуальлеге, тасвирый 
алымнарның, сурәтләрнең байлыгы һәм 
яңалыгы белән ул вакытта нәшер ителгән 
журналлардан аерылып торган «әдәби, фәнни, 
сәяси вә иҗтимагый рәсемле журнал» «Аң» 
тирәсендә иң сәләтле язучылар туплана.  

М. Идрисов китаплар авторы буларак та 
билгеле. Аның татар балаларына аңлаешлы, 
гарәп-фарсы терминнары татарча шәрехләп 
язылган математика, рәсемле география 
дәреслекләренең яңа басмалары 1917 елгы 
Октябрь революциясенә кадәр ел саен дөнья 
күрә. М. Идрисов хезмәтләренең 
библиографиясе хакында авторның үз 
кулъязмаларыннан [9], ә китаплары турында 
Р. Мәрданов һәм И. Һадиев хезмәтләреннән 
мәгълүмат алырга мөмкин [10]. 

Билгеле булганча, 1910 елларда татар 
прозасына иҗат мөмкинлекләре, сәләтләре һәм 
белем дәрәҗәләре төрле булган К. Тинчурин, 
Ш. Әхмәдиев, Г. Газиз, Г. Рәхим, С. Җәләл, 
Г. Рәфикый, М. Гали, Н. Гасрый, Хәнәфи, 
С. Рахманколый һәм башка яшь язучылар килә 
һәм алар иҗаты «жанр байлыгы белән генә 
түгел, идея-тематик киңлеге, иҗат 
принциплары, сурәтләү алымнарының 
төрлелеге белән дә аерылып тора» [11, 162 б.]. 
Әлбәттә, бу процесска М. Идрисов та мәгълүм 
өлеш кертә. «Юк канатым очарга», «Бәхет 
кошы» әсәрләренең язылу еллары 
М. Идрисовның «Милләт» типографиясендә 
мөдир булып эшләү вакытларына (1915–1917) 
туры килә. Димәк, типография эше белән бергә 
әле ул үзен язучы буларак та сынап карый. 



N.M.MIFTAHUTDINOVA 
 

 62 

«Юк канатым очарга» психологик 
хикәясендә вакыйгалар Беренче Бөтендөнья 
сугышы елларында бара. Сугыш алып килгән 
афәт бер яшь гаилә мисалында күрсәтелә. Бу 
тема гасыр башында дөнья күргән татар 
хикәяләре мисалында әдәбият белгечләре һәм 
тарихчылар тарафыннан шактый өйрәнелгән 
[12], [13], [14], [15]. Ләкин әлегә кадәр 
танылган полиграфистның бу хикәясе әдәбият 
галимнәре игътибарыннан читтә калган. Бу 
урында шуны да искәртеп китү урынлы булыр: 
татар әдәбиятында Беренче бөтендөнья 
сугышының гади халыкка алып килгән 
авырлыгын хатын-кыз фаҗигасе аша 
сурәтләгән әсәрләр күп түгел. 

Әдәби әсәрдә гәүдәләндерелгән кырыс 
чынбарлыкта, киеренке, кискен мизгелләрдә 
кешеләрнең үз-үзләрен тотышларын сурәтләү - 
ХХ гасыр башы әдәбиятында мөһим бер 
темаларның берсе. Мәдәниятара бәйләнешләр, 
бигрәк тә көчле психологизм белән сугарылган 
рус язучыларының әсәрләре татар әдипләре 
өчен тәҗрибә мәктәбе була. М. Идрисовның 
«Юк канатым очарга» хикәясендә әдәби 
геройның тирән кичерешләре И. С. Тургенев 
ижатында актив файдаланылган яшерен 
психологизм алымы ярдәмендә сурәтләнә. 
Мәгълүм булганча, күренекле рус язучысы 
әдәбият белемендә «яшерен психология» 
теориясе авторы буларак дан казана. 
И. С. Тургенев фикеренчә, язучы яшерен 
психолог булырга тиеш. Тән белән 
сокланганда, бер кеше дә скелетның әһәмияте 
турында уйламый. И. С. Тургенев язучы да 
күренешләрне тасвирлаганда, эчке 
процессларны дөрес аңлап, аларның ничек 
тууын, үсүен, юкка чыгуын яшерен, ачыктан-
ачык күрсәтмичә ачарга тиеш дигән карашта 
тора. 

М. Идрисов әдәби геройның эчке интим 
хис-кичерешләрен төрле тасвирлар, хыял һәм 
чынбарлык чикләре сурәтләнешендә иҗади 
осталык белән ачып бирә. Хатын-кыз язмышы 
турында уйланганда, язучы Нәсимә 

бәхетсезлегенең сәбәбен сугыш белән бәйли. 
Габдрахман белән Нәсимә, яңа гына гаилә 
корып, берничә ай гына бәхетле тормыш 
кичереп калалар. Ә аннары сугышка китү һәм 
иренең тетрәндергеч үлем хәбәрен алу 
сөйләнелә. Нәсимә белән кайнанасы 
Мәхүбҗамал абыстай арасындагы 
мөнәсәбәтләрнең киеренкелеге дә шушы 
вакыйгаларда тагын да кискенләшә һәм төп 
герой Габдрахман белән яшәгән йортны ташлап 

китәргә мәҗбүр була. Хикәядә Нәсимәнең 
психологик драмасы социаль шартлар белән 
бәйләнештә дә ачыла. Әсәрнең бу үзенчәлеге 
ире сугышка китеп хәбәрсез югалган 
Хәмидәнең авыр психологик кичерешләрен 
реалистик детальләрдә сурәтләгән М. 
Гафуриның «Солдат хатыны Хәмидә» хикәясе 
белән аваздаш [16, 294–295 б.], 

«Юк канатым очарга» әсәрендә вакыйгалар 
Уфа шәһәрендә бара. Хикәя тол калган 
хатынның Агыйделгә карап торган бер бакчада 
ялгызы, хәлсезлек халәтендә йөрүен сурәтләү 
белән башланып китә. Язучы шушы 
мизгелләрдә Нәсимәнең ялгызлыктан 
интегүләрен, аның чарасызлык баскычындагы 
хис-кичерешләр дулкынын укучыга җиткерергә 
омтыла. Нәсимәнең сызланулы кичерешләре 
тасвирланган күренешләрдә экзистенциализм 
фәлсәфәсенең алымнары да сиземләнә. 
Ялгызлык халәте хис-кичерешләр 
сурәтләнешендә ачыла, шул ук вакытта бу 
кичерешләр белән бәйле вакыйгаларда 
Нәсимәнең үз-үзен аңлау дәрәҗәсенең үсеше дә 
күрсәтелә. 

Әсәрдәге төп геройның исемендә үк аның 
эчке халәте, асыл сыйфатлары гәүдәләнә. 
Г. Саттар-Мулилле Нәсимә исеменең гарәп 
телендә «йомшак күңелле, мөлаем» 
мәгънәсендә кулланылуын билгели [17, 402 б.]. 
Аның яраткан кешесенә язучы Габдрахман 
исемен сайлаган, ә ул гарәпчәдән 
«мәрхәмәтленең, рәхимленең (Аллаһының) 
колы» дип тәрҗемә ителә [17, 79 б.]. 
М. Идрисов кыз образын мәхәббәт стихиясе 
аша, ә егет образын язмышка буйсыну 
мотивына нисбәтле шәрехли. 

Хатын-кызның эчке дөньясын ачу өчен, 
язучы контрастлык принцибына нигезләнгән 
портрет алымнарын оста куллана. М. Идрисов 
Нәсимәнең кыз чагы белән хәзерге кыяфәтен 
чагыштырып тасвирлый: «Аның кыз 
вакытындагы озын вә тулы гәүдәсе хәзер инде 
нечкәргән вә юкарган; кызарып торган тулы 
яңаклары, шиңгән чәчәктәй, эчкә таба баткан вә 
агарган иде. Аның яшь вакытындагы уйнак вә 

сөйкемле күзләре хәзер инде сүнгән вә 
ялыккан, ә күз төпләре күгәргән вә эчкә таба 
тартылган иде» [2]. 

М. Идрисов героиня кичерешләрен 
романтикларча табигать күренешләре белән 
белән үреп тасвирлый. Идел елгасының язгы 
ташу вакытлары Нәсимә кичерешләре, ул кабул 
иткән чынбарлык агышы буларак күзаллана. 
«Аңа бу Идел, гүя үзе шикелле бәхетсезләрнең 



TATARICA: LITERATURE 
 

 63 

күз яше белән ташыган төсле булып тоелды. 
Әнә теге тау артларында , тагы әллә кайларда – 
Иделнең югары тарафларында торучы әллә 
нинди гаиләләр эчендә санап бетермәслек 
киленнәр, ирдән аерылып калган хатыннар, 
ниһаять, көчләп кияүгә бирелгән кызларның 
кайнар күз яшьләре, шушы Иделдән агып 
баргандай булды...» [2]. Тирән хисләргә бай 
хатирәләр аны бер ел элек шушы бакчада ире 
Габрахман белән йөргән вакытларына алып 
китә. Алар Нәсимәнең йөрәгендә рәхәт 
мизгелләр булып уелып калган. 

Тол хатынның газаплары кайнана һәм килен 
арасында булган көнләшү хисе белән тирәнәя. 
Нәсимә, Габдрахман әнисенең кызган чакта 
әйткән «угылымны сихерләп, үзеңә каратып 
бетергән идең» дигән авыр сүзләрен күтәрә 
алырлык көч тапмый. Кайнанасы алдында аның 
бернинди дә гаебе булмый, чөнки аларның 
гаилә учагы тирән мәхәббәт хисләре нигезендә 
туа: «Габдрахманны ул кыз вакытында әүвәл 
күрүдә үк яраткан вә аңа мәхәббәт баглаган 
иде. Габдрахманның баһадирларча киң 
күкрәкле таза гәүдәсе белән яңа гына сызылып 
чыккан кара мыегы, әүвәл танышкан дәкыйкада 
ук Нәсимәнең дәртле йөрәгенә кереп, рәхәт-
рәхәт урнашкан иде» [2]. 

Кайнана тарафыннан әйтелгән нахак сүзләр, 
алар арасындагы низаглар Нәсимәне йорттан 
чыгып китәргә мәҗбүр итә. Үзанализ алымы 
аша, бер яктан, Мәхүпҗамалның игелексез 
гәмәлләренә, хаксызлыгына, икенче яктан, 
геройның үз халәтенә бәя бирелә: «Нәсимә 

ханымның җәрәхәтләнгән йөрәгенә агулы уктай 
булып кадалганнар иде» < > «Ник аны мин 
сихерлим дә, ник аны мин ата-анасыннан 
аерыйм? Мин аны сөйдем генә бит! Ул да мине 
шулай... Сөйде». 

Бакчада солдатлар төркеме җырлап барган 
«Лимонад» татар халык җыры Нәсимә 
йөрәгендә тирән хисләр ташкыны тудыра. 
Араларында Габдрахман да бар сыман, менә-
менә аның яраткан ире янына килеп чыгар күк. 
Экстаз хәлендә Нәсимә чынбарлык белән 
төштәге сыман халәт чолганышында кала. 

«Менә, имеш, ул оча... Аны теге солдатлар 
котлыйлар. Нәсимә ханымны беравыздан: 

– Бар канатың очарга! – дип олуглыйлар. 
Менә ул, имеш, югарыга таба күтәрелгәннән 
күтәрелә бара» [2]. 

Романтик эстетика кануннарыннан чыгып, 
Тургеневка ияреп, М. Идрисов музыканы кеше 
кичерешләре белән тәңгәллектә һәм бер 
дулкында геройның табигатен ачу ысулы дип 

саный. Шуңа күрә дә хикәядә табигать 
тавышлары да, халык җыры да әһәмиятле идея-
эстетик вазифа башкара. Бу туй җырында 
гашыйкларның хисләре, аерылышу газаплары 
чагыла. Шул ук вакытта җырга киләчәктә 
яшьләрне бәхет көтә дигән фәлсәфи фикер дә 
салынган. 

«Юк канатым очарга» һәм «бар канатың 
очарга» антитезасы белән язучы чынбарлык 
белән хыял дөньясының кисешү ноктасын бирә. 
Нәсимә хыялда үзенең канатлы булуын, очуын 
күрә. Ире аның канаты булуы да аңлашыла. 
Туганы Гарифнең Нәсимәне үзе белән алып 
китәргә килүе чынбарлыкның дәвамы булып, 
геройның яңа тормышка аяк басуына ишарә 
ясый. Габдрахман белән булган бәхетле, 
ләззәтле көннәр еракта калган, аңа бары хыялда 
гына ирешү мөмкинлеге әсәрдә канатлар 
символы ярдәмендә белдерелә. 

Нәсимәнең яңа тормышы хакында хикәядә 
сөйләнелми, әмма төп геройның рухи таяныч 
булган туганы янында калуы аның яхшы 
киләчәгенә ышаныч тудыра. Автор Габдрахман 
белән бәйле бәхетле вакытларны тергезү алымы 
ярдәмендә Нәсимәнең ире белән мәңгелеккә 
саубуллашу мизгелләрен бәян итә. 

1910 еллар татар прозасында хикәя жанры 
аеруча активлаша һәм аның төрле формалары 
иҗат ителә: психологик хикәя, публицистик 
хикәя, тарихи хикәя, сатирик хикәя, юмористик 
хикәя, хикәя-нәсер, новелла һәм башкалар. М. 
Идрисовның «Бәхет билеты» әсәре юмористик 
хикәя калыбында иҗат ителгән. Ф. Әмирхан, 
Ш. Камал, Г. Гобәйдуллиннарның сатирик һәм 
юмористик әсәрләре йогынтысында иҗат 
ителгән хикәядә шәһәрдә яшәүче Гайнетдин 
угылы Фәсхетдин һәм аның белән булган 
вакыйгалар сурәтләнә. 

Әсәрнең сюжеты буенча Казанның элекке 
данлыклы Швейцария бакчасында лоторея 
уйнатылуы турында хәбәр тарала. Лотореяга 
уйнатылучы әйберләр арасында «лисәпид, 
көмеш сәгатъ, граммофон, тере сыер, 
Околошниковның первый сорт оны, шакмаклы 
шикәр, утын» вәгъдә ителә. 

Чатан Әхмәдинең «мачтеровое» Фәсхетдин, 
ягъни Әхмәди исемле байның мастеры, 
очрашып йөргән кызы Шәрифә белән 
Швецария бакчасында лоторея билеты сатып 
ала һәм ул аңа тере сыер ота. Бу отышка М. 
Идрисов тарафыннан ироник мөнәсәбәт 
белдерелә: «Менә бәхет! Бәхет билеты!» 

Шәһәр урамнары аша сыерны җитәкләп 
алып кайтканда, ул Шәрифәсе белән сүзгә керә, 



N.M.MIFTAHUTDINOVA 
 

 64 

Фәсхетдин төрле авырлыклар белән, ниһаятъ, 
үзе яшәгән йортка кайтып җитә. Монда исә 
икенче зур проблема килеп туа: сыерны кая 
куярга? Фәсхетдиннең исә үз йорты юк. Ул 
байның бер бүлмәсендә тора. Күршесе 
Миңлебай абзыйның көлеп әйткән киңәшләре 
хәлне тагын да кискенләштерә. Сыер мөгрәве 
тавышына хуҗа чыгып, Фәсхетдинне сыеры 
белән йорттан куып чыгара. Күп җәяүләп 
йөргәч, ул «ике бистә арасындагы нефть 
баклары янында» җиргә утырган хәлдә йоклап 
китә. Шул вакыт аның сыерын урлыйлар. 

Фәсхетдин бу хәл турында хәбәр итәргә 
полиция участогына бара, әмма сыерның аерым 
билгеләрен әйтә алмагач, аның мөрәҗәгатен 
кире кагалар. Ул әле кичә генә бай, сыерлы иде. 
Бүген янында Шәрифәсе дә юк, сыеры-байлыгы 
да, ятарга урыны да юк. Шул рәвешле бәхет 
билеты алдым дип уйлаган Фәсхетдин, 
киресенчә, бәхетсезлек билетын отып, күңелсез 
һәм көлкеле хәлдә кала [3]. 

Әсәрдә автор Фәсхетдин образын 
түбәндәгечә тасвирлый: «Чынлап та, Фәсхинең 
башы, төп асылда, шул сыер башы хәтле генә 
уйлый ала иде. Ул иптәш мастерлары арасында 
да шул томанаклыгы, дорфалыгы белән 
«шөһрәт казанган» иде. Аның гакылы да шул 
потка тулмаенча, утыз тугыз кадак кына калган 
иде. Тирә-як күршеләре дә аны һәрвакыт 
шаярталар, мыскыллыйлар, аннан һаман 
көләләр иде» [3]. 

М. Идрисовның язу стиле дә кызыклы. 
Язучы халык авыз иҗаты үрнәкләрен дә 
куллана. Мәсәлән, «потка тулмаенча, утыз 
тугыз кадак» кебек әйтемнәр, канатлы сүзләр, 
кушаматлар белән эндәшүләр һ.б. аның 
стиленең үзенчәлекләре булып торалар. 
Әсәрнең башлам өлешендә хикәяләүче укучы 
белән әсәрнең исеме турында сөйләшү алып 
бара: «Бәхеткә билет алырга мөмкинме, әллә 
юкмы?» Шул рәвешле язучы серлелек өстәп, 
укучыда әсәргә карата кызыксыну уята, аны 
эстетик кабул итүгә әзерли. 

 
Төп нәтиҗәләр 

М. Идрисовның «Юк канатым очарга», 
«Бәхет билеты» әсәрләре реализм ысулында 
язылганнар. Аларда чорның кырыс 
чынбарлыгы тәэсирендә герой күңелендә туган 
кичерешләр гәүдәләнә. Әмма ике хикәянең 
стиле бер-берсеннән аерыла. Беренчесендә – 
романтик эстетика кануннары аша сурәтләнгән 
Нәсимәнең эчке дөньясы, хис-кичерешләре 
чынбарлыкка каршылык, протест белдерүгә 

хезмәт итә, икенчесендә комик образлар, комик 
хәлләр һәм ситуация ярдәмендә чынбарлык 
тәнкыйтъләнә. Нечкә юмор, ачы сарказм һәм 
кыскалык М. Идрисов сатирик әсәренең 
индивидуаль хосусиятләре булып тора. 

Гомумән, ХХ гасыр башы хикәяләренең 
үзенчәлекләрен әдәбият галиме Д. Заһидуллина 
түбәндәгечә билгели: «ХХ гасыр башы татар 
хикәясенең формалашу, әдәбиятны үзгәртү 
юлларын эзләү һәм жанрның үз үсешендә 
югары бер ноктага җитү чоры буларак 
бәяләнергә лаеклы» [18, 3 б.] 

 
Йомгак 

ХХ гасыр башы татар әдәбияты тарихка 
Яңарыш чоры буларак кереп калды. Г. Тукай, 
Ф. Әмирхан, Н. Думави, С. Сүнчәләй, 
С. Рәмиев, Дәрдемәнд һәм башка язучыларның 
иҗатлары татар әдәбиятының алтын фондын 
тәшкил итә. Каләм тибрәтүче М. Идрисов та үз 
язмышын язучылык белән бәйләгән булса, 
әдәбиятта әлеге күренекле язучылар янында 
үзенең лаеклы урынын алган булыр иде. 

 
Әдәбият 

1. Рәмиев З. З. ХХ йөз башы татар әдәбияты: 
авторлык, төп текст һәм хронология мәсьәләләре. 
Казан, РИЦ «Школа», 2000. 180 б. 

2. Мөхәммәт М. Юк канатым очарга // Аң. 
1916. № 21. Б. 326–328 

3. Мөхәммәт М. Бәхет билеты // Аң. 1916. № 
22. Б. 343–346; №23. Б. 362–365. 

4. НМ РТ КППи 124639. Пичахчи М. История 
с географией, относящиеся к истории Казанского 
полиграфиста-самородка Мухаммеда Ибрагимовича 
Идрисова, Казань. 1967. 

5. Латипов С. Күренекле полиграфисебез // 
Агизел. 1967. № 5. 93–95 б. 

6. Төхфатуллин З., Кушаев Г. Ул безнең сафта 
// Соц. Татарстан. 1966. 5 май. 

7. Латыпов С. Полиграфист-ученый // Сов. 
Башкирия. 1966. 28 августа. 

8. Рәмиев И. Вакытлы татар матбугаты. 1905-
1925. Казан: Гажур, 1926. 232 б. 

9. НМРТ КППи 124639 Труды Идрисова М.И. 
10. Мәрданов Р., Һадиев И. Б «Милләт 

матбагасы һәм Мөхәммәд Идриси эшчәнлеге» // 
Мухаммед Идрисов – мастер шрифта / Л. И. Галиев, 
С. В. Морозова, Н. М. Мифтахутдинова, М. Л. 
Ахмадуллина, И. Г. Xадиев, Р. Ф. Мардаманова. 
Уфа: Восточная печать, 2022. 91–93 б. 

11. Гыйлаҗев Т. Шәһит Әхмәдиев: тормышы 
һәм иҗаты // Гыйлаҗев Т.Ш. Әдәби мирас: тарих 
һәм заман. Казан: Татар.кит нәшр., 2005. Б. 161 – 
171. 

12. Гали Б. Т. Татарская художественная лите-
ратура 1914–1917 годов как исторический источник 



TATARICA: LITERATURE 
 

 65 

// Учен. зап. Казан. ун-та. Сер. Гуманит. науки. 2008. 
№8. С. 183 – 188; 

13. Габдрафикова Л. Р., Салихов Р. Р. Военная 
повседневность в татарских баитах // Филология и 
культура. Philology and Culture. 2012. № 4 (30). 
С. 305–308.  

14. Гилазов Т.Ш. Лирический герой поэзии М. 
Гафури, посвященной теме войны // Филология и 
культура. Philology and Culture. 2015. № 3 (41). 
С. 208–213. 

15. Хабутдинов А.Ю. Тема Первой Мировой 
войны в татарской малой прозе начала ХХ века // 

Филология и культура. Philology and Culture. 2015. 
№ 4 (42). С. 255–259. 

16. Гафури М. Солдат хатыны Хәмидә // 
Гафури М. Әсәрләр: дүрт томда: 3 т.: Проза һәм 
публицистика (1902–1917). Казан: Татар. кит. нәшр., 
1983. Б. 267 - 295 

17. Саттар-Мулилле Г. Татар исәмнәре ни 
сөйли? Казан: Раннур, 1998. 486 б. 

18. Заһидуллина Д. Татар хикәяләре: ХХ гасыр 
башы. Казан: Мәгариф, 2001. 399 б. 

_______________________ 
 

ИДЕЙНО-ЭСТЕТИЧЕСКАЯ И ЖАНРОВАЯ СПЕЦИФИКА  
РАССКАЗОВ МУХАММЕДА ИДРИСОВА 

 
Нурия Мидхатовна Мифтахутдинова, 

Национальный музей Республики Татарстан, 
Россия, 420011, г. Казань, ул. Кремлевская, д. 2, 

nurija08@yandex.ru. 
 

В статье исследуется литературная деятельность выдающегося полиграфиста, мастера 
шрифтов, автора учебников М. Идрисова. Материалом для изучения послужили рассказы 
обладающего разносторонними талантами деятеля культуры: «Нет крыльев полететь», 
«Счастливый билет» были опубликованы в 1916 году в журнале «Аң» («Сознание») и стали 
объектом оценки научного труда. Предметом исследования является их идейно-эстетическое 
своеобразие. 

В рассказах выявлены характерные для литературы начала XX века особенности 
художественного мышления, межкультурные связи, роль музыкальных образов, параллелизма 
явлений природы с человеческим миром в передаче эмоций героев. В рассказе «Счастливый 
билет» М. Идрисов пробует перо на ниве юмора и сатиры. 

 
Ключевые слова: татарская литература, Мухаммед Идрисов, рассказ, жанр, литературные 

взаимосвязи, общественная мысль, культура 



YU.N.ISANBET 
 

 66 

 
 
 

DOI: 10.26907/2311-2042-2022-19-2-66-100 

CONCERTS OF ORIENTAL MUSIC IN PARIS 
 

Yulduz Nakievna Isanbet1, 
mileuscha@mail.ru. 

 
This work is a continuation of the article “Symphonic Concert of Oriental Music in Kazan in 

1923” (Tatarica. 2022. No. 1). The study is based on an interview with A. Eichenwald, reviews and 
opinions about the concert of oriental music in Paris published in foreign press. The author recon-
structs the geography of the composer’s tours using archival sources. The article proves that A. 
Eichenwald carried out consistent work to promote Tatar songs in the world cultural space. Having 
become acquainted with the content of reviews and opinions, the author comes to the conclusion that 
the composer introduced the musical circles and correspondents to the reviews already found in Rus-
sian and Tatar publications. 

 
Key words: Tatar music, A. Eichenwald, oriental music concert, Paris, Kazan 

 
Introduction1 

The Employee’s Labor List (1892–1936), 
compiled by Eichenwald in the early 1930s, con-
tains information about his two post-revolutionary 
trips abroad – a concert tour of Europe “with folk 
songs of the USSR (Paris and other cities)” in 1924 
and his tour in Nice as an opera and symphony 
conductor – in 1925 (GTSMMK). However, ac-
cording to the “Musical Encyclopedia”, the time of 
Eichenwald’s stay abroad and the list of countries 
he visited are somewhat different. B. Steinpress, 
the author of the article about Eichenwald, reports 
                                                 
1 Due to the death of the author, the structure of the arti-
cle was built in accordance with the requirements of the 
journal by its editor M. M. Khabutdinova. The material 
is based on the manuscript “Anton Eichenwald’s Activi-
ties in Kazan and His Environment” (Essays) stored in 
the personal archive of the musicologist [1, pp. 198-
235]. 

that the composer toured as an opera and symphon-
ic conductor in France and Belgium in 1924–26, 
while in 1927–28 he was in Switzerland [2, col. 
495]. 

If Steinpress’s information is true, then, appar-
ently, Eichenwald could not omit facts about his 
tour to France (Paris, Nice) in 1924–1926 in the 
labor list; at the same time, he did not report on his 
visit to other countries (Belgium, Switzerland) and 
about one more trip in 1927–1928. In those days, it 
was not safe to remind once again about one’s 
tours abroad, even though those trips were carried 
out with the official permission of the relevant So-
viet authorities. Moreover, in contrast to 1924–
1926, in 1927–1929, A. Eichenwald had quite long 
theater contracts in his homeland and, if necessary, 
could document his stay in the USSR and satisfy a 
possible interest in his whereabouts. 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 67 

In M. Nigmedzyanov’s book “The Tatar Folk 
Song in Composers’ Arrangement”, the geography 
of A. Eichenwald’s tours looks somewhat differ-
ent. In one of the notes to his work, the author in-
forms: “In the period from 1926–1927, 1927–1928, 
A. Eichenwald toured in many cities of Europe 
(Milan, Paris, Rome) with programs based on Ta-
tar folk songs. See posters in the archive of the M. 
Glinka Museum at the Moscow State Conservato-
ry” [3, p. 31]. 

 
Materials and methods of research 

The analysis is based on foreign publications 
about A. Eichenwald’s concerts in France. 

The work uses traditional methods: the descrip-
tive, comparative and classification methods of 
research, the study of scientific sources, the meth-
od of analysis and generalization. 

 
Discussion 

While working on the book, we managed to get 
acquainted with the materials confirming A. 
Eichenwald’s stay in France in 1926. Specific doc-
uments, related to his stay there in 1924, have not 
yet been found, but in the interview, published in 
1926 in the Parisian Russian-language newspaper 
“Dni”, A. Eichenwald claimed that he had left the 
Soviet Union in 1924, and there is no reason to 
doubt his words [4]. What his trip was connected 
with remains to be clarified. S. Makhnei, an Ufa 
musicologist, сalls it emigration, but, it is unlikely 
that Eichenwald would not have spoken about this 
fact directly when giving an interview to the emi-
grant newspaper [5]. 

Evidently, A. Eichenwald undertook a trip 
abroad not only for the sake of special authorial 
concerts. Rather, he took advantage of the opera or 
symphony tours to organize his authorial concerts 
(if they really were performed in 1924). But the 
fact that in his Labour List A. Eichenwald diplo-
matically called his concert repertoire “folk songs 
of the USSR” just means an attempt to please his 
contemporary Soviet authorities and to demon-
strate the ideological relevance of his activities. In 
fact, in those years, A. Eichenwald, as an ethnog-
rapher and composer, was interested in the Eastern 
(mainly Turkic) peoples’ songs, not only the Soviet 
ones. Even later, having already accumulated a 
wider “oriental” concert repertoire, A. Eichenwald 
continued to include arrangements of Turkish and 
Persian, that is, foreign songs, in his concert pro-
grams even in his homeland. According to the So-
viet terminology of the later post-war years, his 
Paris concert programs should have been called 

“Songs of the Peoples of the World”. In the late 
1920s, having returned to the USSR, A. 
Eichenwald used approximately the same termi-
nology (“Songs of the Peoples”), but not in relation 
to his own works. 

In addition to Steinpress’s publication, A. 
Eichenwald’s music conductor job in Nice is con-
firmed by a number of documents, but it happened 
in 1926, not in 1925, as he indicated in the List. In 
particular, the holdings of the State Central Muse-
um of Musical Culture contain posters, announcing 
the September productions of the operas “Prince 
Igor” by A. Borodin and “Kitezh” (“The Legend of 
the Invisible City of Kitezh and Maiden Fevronia”) 
by N. Rimsky-Korsakov, and a symphony concert, 
held on October 10, 1926, with the participation of 
singer A. Tikhonova and pianist Sapelnikov (the 
program included the works of Wagner, Liszt and 
Eichenwald). 

Eichenwald, with a troupe consisting primarily 
of Russian opera singers (“premiers of the ex-
imperial theaters of St. Petersburg and Moscow,” 
as the theatrical booklet says), was invited to Nice 
by the directorate of the Milean Summer Theater in 
the castle of Count Milean-Vigières. A look at the 
elegant and beautifully designed booklet “Théâtre 
ďÉté de Miléant”, timed to coincide with the pro-
duction of “Kitezh” (GCTP Foundation), gives 
some idea of this tour. The booklet contains a cast 
of actors and performers of “Kitezh” (K. 
Zaporozhets, G. Raisov, A. Yakovleva, G. 
Pozemkovsky, M./B2 Popov, E. Sadovina, M. 
D'Arial, M. Barminov, S. / K * Kaidanovsky, G. 
Dubrovsky, L. Korotnev and excellent photographs 
of the Maitre (Le Maitre) Eichenwald and a num-
ber of soloists. One of the articles is devoted to the 
Summer Theater itself and mentions forthcoming 
performances of the Russian opera group (it is cu-
rious that it has a photo of the count with the cap-
tion “Comte de Miléant” and a photo of a Leo Tol-
stoy marble bust with the caption “Comte Léon de 
Miléant-Tolstoi”). 

Eichenwald’s touring operatic repertoire was 
serious. Along with “Prince Igor”, performed at the 
opening of the season (as reported, with the partic-
ipation of 200 performers), and “Kitezh”, from the 
works of Russian composers the touring plan in-
cluded Rimsky-Korsakov’s “The Golden Cocker-
el” and “Scheherazade”, Tchaikovsky’s “Eugene 
Onegin”, as well as the works new for Russian per-
formers or, at best, less known to them and requir-
ing a careful study: “Phaedra” by J. Racine “with 
                                                 
2 In the list of performers and in the captions under the 
photo, the initials of some artists differ. 



YU.N.ISANBET 
 

 68 

music by J. Massenet”, “Corinthian Wedding” (on 
the Russian stage: “Corinthian Nights”) by A. 
France “with the musical score of A. Busset3”, the 
operas “Mephistopheles” by A. Boito and “Orphe-
us and Eurydice” by K. V. Gluck. 

Eichenwald received an invitation to Nice, al-
ready having a fame of a performer and composer 
in French musical circles. Whether owing to his 
personal presence in Paris or not, but in 1925, his 
pantomime ballet “The Firebird” was performed on 
the stage of the Alhambra Theater in Paris. How-
ever, since I. Stravinsky’s ballet, premiered in 
1910 as part of the Parisian “Russian Seasons” by 
S. Diaghilev, was known under this name, the bal-
let by A. Eichenwald was called “Ivan Tsarevich”. 
The composer’s invitation to Nice could also be 
facilitated by the fame acquired due to his recent 
April and June concerts of “oriental folk music” 
given by him in Paris. 

Before the beginning of the second concert, his 
Parisian interlocutor V. Zenz wrote, introducing 
the publication of the conversation with the com-
poser in the newspaper “Dni”: 

 
“Two months ago, in the small hall of “Gaveau”, 

the composer-ethnographer A. Eichenwald, who had 
arrived from Russia, gave a concert dedicated to the folk 
songs of the Tatars, Kazakhs (according to the author: 
Kyrgyz)4, Bashkirs, Uzbeks and Turks, the event unusu-
al for Paris. The concert gathered a full house and 
caused a genuine delight of the audience, who felt not 
only something new in these songs and musical plays, 
but also something fresh, bright and young – as fresh 
and young as everything that comes from the origins of 
genuine folk art”[4]. 

 
Telling V. Zenz about the history of these con-

certs’ organization, A. Eichenwald wrote: 
 
“In 1924, I went abroad. Here in Paris, I gave the 

first concert of oriental folk music in the editorial office 
of the “Revue Musical”, at the so-called “meeting con-

                                                 
3 It is with the emphasis on the names of the authors of 
literary sources, the libretto of Racine and Franсe, and 
not on the authors of the music of Massenet and Busset, 
that the information in the booklet is given. 
4 Further, in the author’s text, in relation to the names of 
similar adaptations by Eichenwald, instead of the terms 
“Kyrgyz” (n) and “Kyrgyz” (adj), we use “Kazakh” (n) 
and “Kazakh” (adj) , respectively. In the cited docu-
ments, including the concert programs, the terms “Kyr-
gyz” (n) and “Kyrgyz” (adj) are retained (usually with a 
note). The wrong name of the people is due to the fact 
that in Russia and the USSR they were called Kyrgyz 
until 1925, when the Kazakhs were allowed to return 
their historical name. See, for example: [6]. 

certs” practiced in Paris. These concerts were a success 
in the musical environment. I got an offer to arrange a 
concert for the public - but to do this I had to pay a lot 
of money to the bureau. I refused. Then the concert was 
arranged free of charge in the small hall of “Gaveau”. 
The concert was a great success. The French media re-
acted in a very sympathetic way, noting the new and 
unexpected things about the concert. The owner of the 
Gaveau Hall became very interested and he himself 
proposed to arrange a concert in a large concert hall. 
Other musical organizations also took part in these ar-
rangements (“Mus / Zika”), now we are organizing a 
real concert on June 30, already at our own risk ...” [4]. 

 
A. Eichenwald did not make it entirely clear 

when the concert took place in the editorial office 
of the magazine: either in 1924 (shortly after the 
composer’s arrival in Paris) or in 1926 (shortly 
before the first, April, concert in the Gaveau Hall). 
But, one way or another, the Revue Musical was at 
the origins of this undertaking. The very fact that 
the magazine paid careful attention to A. 
Eichenwald’s creative experiments in the field of 
oriental and, above all, Tatar music already testi-
fies to the recognition of their artistic relevance 
and value. 

The magazine was actively involved in organ-
izing various kinds of contemporary authors con-
certs. A review of the musical life in France, pub-
lished in 1924 in the Soviet monthly journal “Mu-
sical Culture”, begins with the information about 
his activities: 

 
“Revue musicale” concerts. In the past season, the 

French magazine “Music Review” organized regular 
chamber concerts in Paris, in two series - winter and 
spring - introducing the Parisian public to new or little-
known compositions by French and foreign authors; 
thanks to excellent performers - also of different nation-
alities - these evenings have gained honorable fame. Of 
the new compositions, they performed Szymanowski’s 
Quartet, “Archaic Melodies” and “Metopes”, Florent 
Schmitt’s Quartet, Béla Bartók’s 2nd Violin Sonata, 
Korngold’s and Shansman’s Quartets, Caplet’s Improvi-
sations for Cello and Pianoforte, Kodály’s Solo Cello 
Sonata, a number of vocal pieces (Pizzetti, Caplet, et 
al.) and Sem Dresden’s Sonata for Flute and Harp5. An 
entire concert was devoted to Honegger, not counting 
the performance of his Cello Sonata in winter and 
“Easter in New York” (three poems) in the spring series. 
Out of the Russian composers, Scriabin and Stravinsky 
were performed” [7, p. 253] (hereinafter, italicized by 
the author.- Yu. I.). 

 

                                                 
5 In the magazine, we read: Schmitt; Caplet; Kodali; 
Sem Dresden; Bela Bartok’s Sonata. 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 69 

Of the contemporary Russian composers, only 
Scriabin and Stravinsky are mentioned in the con-
certs, organized by the magazine that season, but it 
would be wrong to assume that the magazine’s in-
terest in Eichenwald’s work was due to the fact 
that there was a shortage of new works by Russian 
composers in France. This was not the case even in 
the narrow field of chamber music, not to mention 
theater music. In another section of the same re-
view of the musical life in France, we read: 

 
“Russian music. Russian music is very popular in 

Paris. Last year, among the most performed Russian 
composers were Stravinsky (“The Story of a Soldier” at 
Viener’s concerts; the piano concerto by Koussevitzky; 
the piano transcriptions from “Petrushka” in “The Re-
vue musicale” chamber concertos, etc.); S. Prokofiev 
(romances from op. 36; 5th sonata and 2nd concerto for 
pianoforte); Myaskovsky (“Whims” - performed by S. 
Prokofiev); Glazunov (suite “The Kremlin”) conducted 
by Coppola; Kastalsky’s choir “Rus” in Colonne’s con-
certos; A. Tcherepnin’s Sonata, First and Second Piano 
Concertos; “Hashish” by Lyapunov, “Petrushka” by 
Stravinsky, Grechaninov, Saminsky, Rimsky-Korsakov, 
Taneyev and others” [7, p. 254]. 

 
Of interest is the following fact: on the same 

days as the first concert of Eichenwald, a concert 
of the works by S. Rachmaninov was held in the 
Concert (apparently large) Hall of “Gaveau” (on 
the program were: Elegiac Trio - Lyubinova, 
Grossemy, Whitemore; romances - Raisa Azrova 
and pianist A. Labinsky; Sonata for Piano and Cel-
lo - Marion Roberts, Whitemore; The First Move-
ment of Piano Concerto No.2 - A. Plotnikov, 
Frenkel-Liénard (?) and Suite for Two Pianos - 
Frenkel-Liénard and Plotnikov); moreover, the re-
sponses to both concertos were published in the 
same issue of “Le Monde Musical”. 

Even against the backdrop of such an intense 
musical life of Paris, rich in novelties including the 
works of Russian composers, Eichenwald’s con-
certs did not go unnoticed. As evidenced by the 
reception of the audience and the friendly respons-
es of the French press, the works, performed by 
Eichenwald on the concert stage, aroused the pub-
lic’s genuine interest and recognition. 

The first Parisian public authorial “Concert de 
musique porpulaire orientale” (“Concert of Orien-
tal Folk Music”) by Eichenwald took place in the 
Chamber (quartet) Hall “Gaveau” on April 28, 
1926. The participants of the concert were: the au-
thor (piano), opera soloists Raisa Azrova (lyric 
soprano), Consuela Eastwick (mass media called 
her the “American” coloratura soprano), Antonina 
Tikhonova (mezzo-soprano), Victor Andoga (bari-

tone), Grigory Raisov (tenor) and pianist Alexan-
der Labinsky. Flyers and programs for the concert 
were issued under the stamp of the “Musica Socie-
ty” (its honorary president was Jeanne-L. Rosen-
thal and artistic director - Jacques Spinadel). Find-
ing that Eichenwald’s arrangements of oriental 
tunes were of great musical and ethnographic in-
terest, the “Musica’s” directorate felt obliged to 
provide information about the concert to all those 
interested. In addition to the actual information 
about the place and the time of the concert, the list 
of performed works and performers, the details 
about the author and the performed works was in-
cluded despite the small formats of leaflets and 
programs. 

The program of the concert in two parts (four 
performers in the first part, three in the second) 
included 22 pieces: 

[Première partie] 
I. Airs Populaires Orientaux pour deux pianos 

(suite). 
a) La Source froide “Salkan Tchichma”, vieille 

chanson tartare de Volga - Kazan. 
b) Danse des femmes, danse populaire tartare 

de Volga. 
c) La Mort du Heros, ballade populaire 

bachkire ďOufa. 
d) La plume ďOie “Kaas-kanati”, chanson et 

danse tartares de Volga. 
ALEXANDRE LABINSKY et L'AUTEUR. 
II. Ballade “Sakmar-Sou”, chanson tartare de 

Volga. 
Poésie “Otmé Bul-bul”, chanson persane. 
La Musulmane “Bibikei-Kiss”, chanson tartare 

ďOrenbourg. 
Consuelo EASTWICK. 

III. Mon Jardin “Ouz Behtcha Haramzi”, 
chanson ouzbek de Tachkent. 

Chansonnette, сhanson kirghiz/kirghizie (See 
note on p. 4) ďOrenbourg. 

Le Minaret “Ioksé-Minaré6”, chanson tartare 
de Crimée. 

Victor ANDOGA. 
IV. Le mal du pays “Akoup-Kouié”, chanson 

tartare ďOural. 
Berceuse “Ouju ia vroom”, chanson tartare de 

Volga. 
Reminiscence “Tiaskiria”, chanson tartare de 

Volga. 
Raissa ASROFF. 

 
[Deuxieme partie] 

                                                 
6 The program reads: “Ioské”. – Yu. I. 



YU.N.ISANBET 
 

 70 

V. Airs Populaires Orientaux pour deux pianos 
(suite) 

e) Turkulery, danse turque. 
f) La nuit “Bouranbay7”, nocturne bachkire. 
g) Tak-Mak, danses tartares. 
ALEXANDRE LABINSKY et L'AUTEUR. 
VI. Le vague à l'âme “Esiulia iouziak”, vieille 

chanson tartare de Kazan. 
Berceuse plaintive “Ay-da-sinda”, chanson des 

turquemans/turcmen 
Vieille complainte “Tiaftelaou”, chanson 

tartare de Volga. 
Antoinette TIKHONOVA. 

VII. Mon pays “Touhan Ill”, chanson tartare 
ďOural. 

La Lune “Tvorian”, chanson bachscire ďOufa. 
Le Vaurien “Araz-Usta”, chansonnette turque. 

Grégoire RAÏSSOFF. [SCTF] 
The second concert of Oriental music, held in 

the large Gaveau Concert Hall on June 30, 1926, 
was not the copy of the first one. It had a different 
organizer - the Gaveau firm (Maison Gaveau), oth-
er performers and even a different, more specific 
name - Сoncert de musique populaire Tartare, Kir-
ghiz / Kirghise8, Turque et du Caucase (the Con-
cert of Folk Music of the Tatars, Kirghiz, Turks 
and the Caucasus / Caucasian), although it did not 
quite correspond to reality: the music of the “Kyr-
gyz”, that is, the Kazakhs, was not included in the 
concert, there was only one Georgian tune from the 
music of the “Caucasus”, while the concert title 
said nothing about the Bashkir music, presented in 
the program with three tunes. 

The program of the second concert was 
changed not so much due to the inclusion of new 
pieces, but more due to the reduction of two parts 
of the piano suites and five vocal pieces from the 
previous program. If the first change was made 
rather in accordance with artistic considerations 
(French critics perceived two suites for two pianos 
to be too common for Paris), the second cut-out in 
the composition of the performers and their num-
ber was caused by the circumstances. Out of the 
vocalists of the previous cast, only A. Tikhonova 
participated in the concert, supplementing her pre-
vious program with the Georgian song “Tvorian 
Chames” and the Tatar duet “Җiznәkay” 
(“Zyatyushka”) together with Y. Tinaire. Coloratu-
ra soprano Zoya Efimovskaya and French tenor 
Yves Tinaier, who replaced R. Azrova, K. 
Eastwick, V. Andoga and G. Raisov, performed 
                                                 
7 The program reads: “Kourambay”.– Yu. I. 
8 Alternate spellings in the program and in the leaflet – 
Yu. I. 

only seven of their twelve pieces in their reper-
toire. Somewhat compensating for this loss, 
Tinaier sang the Turkish song “Bei Oglou” (the 
Crimean Tatars have a folk song “Bei oglunyn 
saraylary” based on this story. Was it possibly ar-
ranged by Eichenwald? Or was the tune common 
to the two peoples?). Thus, on the whole, the pro-
gram included 18 pieces. 

Première partie 
1. a) La Source froide  “Salkan Tchichma”9 
b) La mort  du Héros , ballade bachkire. 
с) L’aile ďoie “Kaas-Kanat”, сhanson et 

danse tartare. 
Аlexandre LABINSKY et L’AUTEUR. 

2. a) Ballade “Sakmar Sou”, chanson tartare. 
b) Réminiscences  “Tiaskiria”, chanson 

tartare. 
Zoia EFIMOVSKY. 

3. a) Mon Pays “Touhan Ile”, chanson tartare. 
b) La lune “Tvorian’, chanson bachkire. 

Yves TINAIRE. 
4. a) Le vague à l’âme  “Esiulia Iouziak”, 

chanson tartare. 
b) Berceuse “Ay-da-sinda”, chanson 

turquemans/turcmen. 
Antoinette TIKHONOVA. 

 
Deuxième partie 

5. a) Danse des femmes tartares . 
b) Turkulery, danse turque. 

Аlexandre LABINSKY et L’AUTEUR. 
6. a) Berceuse “Ouju ia Vroum”, chanson 

tartare. 
b) Poésie “Otmé Bul-bul”, chanson persane. 

Zoia EFIMOVSKY. 
7. a) Mon jardin “Ouz behtcha Haramzi”, 

chanson Ouzbek. 
b) Bei oglou, légende populaire turque. 

Yves TINAIRE. 
8. a) Tvorian chames, chanson géorgienne. 
b) Vieil le complainte  “Tiaftelao”, chanson 

tartare. 
Antoinette TIKHONOVA. 

9. Jiznakkey “Le Gendre”, duo tartare. 
Antoinette TIKHONOVA et Yves TINAIRE. 

[SCТF] 
All in all, the arrangements of twenty-five folk 

tunes10 were included in the two concerts. Fifteen 
                                                 
9 To make the two concert programs look similar, the 
design of the title was changed hereinafter. The original 
title: La Source froide (Salkan Tchichma), vieille 
chanson tartare.  
10 The names of arrangements of Tatar, Bashkir, as well 
as Crimean Tatar tunes, given below, are spelt accord-



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 71 

of them were performed both on April 28 and June 
30: 

For two pianos: 
1. Kaz kanaty – a song and a dance of the Vol-

ga Tatars. 
2. Salkyn chishmә - an old song of the Volga 

Tatars, Kazan. 
3. The Death of a Hero – a Bashkir folk ballad, 

Ufa. 
4. A Women’s Dance (A Dance of Tatar Wom-

en) – a folk dance of the Volga Tatars. 
5. Turkuleri – a Turkish dance. 
For piano singing: 
6. A Lullaby (A Lamenting Lullaby) “Ay-da-

sinda” - a Turkmen song. 
7. A Lullaby “Ouju ia vroum” - a song of the 

Volga Tatars. 
8. La Lune “Tvorian” - a song of the Ufa 

Bashkirs. 
9. My Garden “Ouz Behtcha Haramzi” - a 

song of the Tashkent Uzbeks. 
10. Өzelә үzәk - an old song of the Kazan Ta-

tars. 
11. “Otmé Bul-bul” Poetry - a Persian song. 
12. Sakmar su – a song of the Volga Tatars. 
13. Tәzkirә – a song of the Volga Tatars. 
14. Tәftilәү – a song of the Volga Tatars. 
15. Tugan il - a song of the Ural Tatars. 
Of the ten pieces, performed once each, seven 

were performed in the concert dated 28 April: 
For two pianos: 
16. Buranbay – a Bashkir nocturne. 
17. Takmak - Tatar dances. 
For piano singing: 
18. Akup kөe – a song of the Ural Tatars. 
19. A Loafer “Aras-Usta” – a Turkish song. 
20. A Muslim Woman “Bibekay kyz” - a song 

of the Orenburg Tatars. 
21. A Chansonette – a Kazakh song of Oren-

burg. 
22. Yuksek Minare “A [High] Minaret” - a 

song of the Crimean Tatars. 
Three more works for voice and piano were 

performed only once in the concert of June 30: 
23. Bey-Oglu- a Turkish folk legend. 
24. Җiznәkәy (Le Gendre) – a Tatar duet. 
25. Tvorian chames – a Georgian song. 
Both on April 28 and on June 30, Tatar and 

Bashkir music occupied more than half of the total 
                                                                             
ing to the original names of identified tunes; the names 
of arrangements of other peoples’ tunes, as well as uni-
dentified names of arrangements of Tatar and Bashkir 
tunes are spelt in accordance with the names of concert 
pieces. 

program. This gave the audience a certain oppor-
tunity, not limited to single impressions, to get a 
more complete idea of the folk musical culture of 
these kindred peoples. Whereas from the concert 
programs and from the brief definitions of the 
names of Tatar and Bashkir melodies, one could 
gain information not only about the various genres 
of songs and dances, ancient and modern Tatar and 
Bashkir melodies (songs, legends, takmaks, danc-
es, female dances, duets , as well as ballads or noc-
turnes allowing the use of these European genre 
names in relation to them), but also about the re-
gions of these peoples’ settlement within the coun-
try - the Volga region, Kazan, Orenburg, the Urals, 
Ufa, Crimea, (chanson tartare de Volga; chanson 
tartare de Kazan; chanson tartare ďOrenbourg; 
chanson tartare ďOural; ballade bachkire ďOufa; 
chanson tartare de Crimée). In this regard, we can 
recall the identification of Tashkent Uzbeks and 
Orenburg Kazakhs (chanson ouzbek de Tachkent; 
сhanson kirghiz ďOrenbourg). 

The programs, as a rule, gave multi-part nomi-
nations of the concert pieces, except for three ones, 
named after the genre of the work (Danse des 
femmes tartares; Tak-Mak; Chansonnette), and one 
piece with a specific name of the folk dance 
(“Turkulery”). With the exception of the piece “La 
mort du Héros”, they gave the original thematic 
name of the folk tune (separated by commas or in 
brackets) in addition to the main name in French. 
The original name was not given in the native lan-
guage, but in French transcription, as the peoples, 
represented in the concerts, used the Arabic script 
at that time, or, like the Georgians, their own, 
Georgian, script. The use of both scripts in concert 
programs, intended for French listeners, would be 
inappropriate, and practical implementation of the 
idea, perhaps, was technically unfeasible. 

Since French letters or combinations of letters, 
corresponding to specific sounds of French speech, 
are not similar to the sounds of speech of other, 
mainly Turkic, peoples, they can be only approxi-
mately conveyed; therefore, it is not always possi-
ble to restore the true form and meaning of the 
transcribed names in the original languages, espe-
cially since French spellings are not always deci-
pherable. In such cases, when referring to them in 
the book, we have to make do with Russian tran-
scriptions of French names or French transcriptions 
instead of the original names. In particular, this 
applies to the names of two melodies, defined as 
Tatar and Bashkir ones – “Ouju ia vroum” and 
“Tvorian”. 



YU.N.ISANBET 
 

 72 

Moreover, technical errors could have been 
made in some transcriptions and names in French. 
To identify them, the organizers needed profes-
sionals with relevant expertise who would know, in 
addition to the Tatar and Bashkir languages, the 
languages of other peoples, represented in the con-
certs. For example, in relation to the “Tatar” piece 
named “La Lune ‘Tvorian’”, the word “Tvorian”, 
as a transcription of the Tatar equivalent of the 
name “La Lune”, is erroneous, since the French 
“La Lune” (in Russian “Луна” - “The Moon”) may 
only correspond to the Tatar-Bashkir word “Ai”. 
We are also concerned with the fact that the word 
“Tvorian” is found in the name of the Georgian 
tune “Tvorian chames”, and the word “chames” (or 
its variant), in turn, is used in the name of the Ar-
menian tune “Tvormin khames”, which 
Eichenwald arranged and performed at the end of 
the 1920s in a Soviet radio concert (the words 
“Tvorian” and “Tvormin” are also consonant with 
each other). Did some kind of error occur in here, 
mechanically repeated in subsequent programs? 

It is worth paying attention to the fact that in a 
number of cases, individual words in the names of 
the arrangements, which are found in the texts of 
these songs, are clearly transcribed according to 
their melodic chant in programs; therefore, like in 
song subtexts, they can be divided into separate 
fragments and syllables (“Ouz Behtcha”, “Bul-
bul”, “Ay-da-sinda”, instead of “Ouzbehtcha”, 
“Bulbul” and “Ayda sin da”). Thus, depending on 
the number of musical sounds sung in one syllable 
(that is, in the cases when a syllable is sung to 
more than one sound, or two syllables are in one 
sound), a syllable is split into two (“ka-as” instead 
of “kaz”), or an alternating sound materializes, 
while in normal pronunciation it is often omitted 
(“Bi-bi –kei” instead of “Bibkei”). Perhaps, as a 
result of such transcription, another combination of 
the words occurred - “Ouju ia vroum” (“ia vroum” 
is similar to the Crimean Tatar “yavrum” - “the 
beloved one”11), incomprehensible in the Kazan 
Tatar language. 

                                                 
11In the program, as the main one, the name “Bibkay 
kyz” was preceded by the word “мөслимә” (“moslim”) 
(“La Musulmane ‘Bibikei-Kiss’, chanson tartare 
ďOrenbourg”). It can be interpreted in two ways: 
Mөslimә (Russian: Muslima) is a Tatar female name, 
literally means “a Muslim woman” (in Arabic). It is in 
this meaning (and later in some cases even as “Mus-
lims”) that the word “moslima” is used in the program 
of the concert dated April 28, 1926. In addition, the tune 
of “Muslim” is identified with the tune of “Bibkay kyz’. 
We will be able to find out whether there is a technical 

The programs specify the main French themat-
ic and genre names of concert pieces on the pro-
grams as follows: I) original names of the tunes 
translated into French or II) transcriptions of the 
tunes’ original names that could not be translated 
into French and thus became their borrowed names 
in French. 

I. As a rule, the original names, translated into 
French, are supplemented by the original names in 
transcription, becoming two-step combinations, 
which is especially appreciable in the design of the 
first concert text. 

1. “Danse des femmes” (the original genre 
name in Tatar is “Khatyn-kyzlar biyue”; the the-
matic name is unknown; translated into Russian: 
“Танец женщин” - “A Women’s Dance”). 

2. “L’aile ďOie ‘Kaas-kanati’” (the original 
thematic name in Tatar: “Kaz kanaty”; in Russian 
it means “Гусиное крыло” – “A Goose Wing”). 
Another version of the French translation: La 
plume ďOie (translated into Russian: “Гусиное 
перо” – “A Goose Feather”). 

3. “Mon pays ‘Touhan Ill [or, in another case: 
Ile]’” (the original thematic name in Tatar is 
“Tugan il”; translated into Russian it means 
“Родина” – “Motherland”). 

4. “Source froide ‘Salkan Tchichma’” (the 
original thematic name in Tatar is “Salkyn 
chishma”; translated into Russian it means 
“Холодный родник” – “A Cold Spring”). 

5. “Le vague à l’âme ‘Esiulia iouziak’” (the 
original thematic name in Tatar is “Өzelә үзәк”; 
translated into Russian it means “Сердце 
разрывается” – “My Heart Is Breaking”). Another 
version of the French translation is “La vague à 
l'âme”. 

The names of other nations’ tunes include “Le 
Minaret ‘Ioksé-Minaré’” (the original name is 
“Yuksek Minare”; translated into Russian 
“Высокий минарет” – “A High Minaret”). 

II. In programs, we seldom come across simple 
French transcriptions of multinational names, such 
as Tak-Mak (the original folklore genre name: 
Takmak; translated into Russian: Takmak). 

Among the names of other peoples’ tunes, sim-
ilar names include: 1) Bei oglou (Russian: “Бей-
Оглу” (Bei-Oglu)), 2) Turkulery (Russian: “Тюр-
кюлери” (Turkuleri)), 3) Tvorian chames (Russian 
? – the semantic meaning of the name is not clear). 

                                                                             
error here, or these are two different tunes (and the 
tunes under such names really exist) and two names of 
the same tune only after reading the musical texts of A. 
Eichenwald.  



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 73 

In yet another case, the transcribed word is fol-
lowed by its translation: Jiznakkey (Le Gendre) 
(the original thematic name: “Җiznәkәy”; translat-
ed into Russian: “Зятюшка (Zyatyushka)”). 

In other cases, transcribed names are preceded 
by a) academic genre names (Ballade, Berceuse, 
Réminiscence, Vieille complainte), or b) the com-
poser’s own authorial names in French, that is, as 
already noted, the use of new genre or thematic 
names for these works does not mean the abolition 
of their original names. All of them, except for the 
“Squadron” in the piece “La mort du Héros”, form 
a part of the name of the whole piece and serve as 
a source of additional information about individual 
elements of oriental works. 

We find each of the varieties of such names in 
the nominations of Tatar and Bashkir tunes ar-
rangements: 

I. Academic genre names in French given by 
Eichenwald and supplemented by original titles in 
transcription: 

1. “Ballade ‘Sakmar-Sou’” (the original the-
matic name: “Sakmar-su” - the name of the river; 
translated into Russian: Баллада “Сакмар-су” (the 
Ballad “Sakmar-su”). 

2. “Berceuse ‘Ouju ia vroum’” (the original 
thematic name has not been found; translated into 
Russian: “Колыбельная” (the lullaby “Ouju ia 
vroum”). 

3. “Réminiscence ‘Tiaskiria’” (the original 
thematic name: “Tazkirә” – a female name; trans-
lated into Russian: “Воспоминание о ‘Таскира’” 
(Reminiscence of “Taskira”). Another version of 
the French translation: Réminiscences (Reminis-
cences). 

4. “Vieille complainte ‘Tiaftelaou’” (the origi-
nal thematic name “Taftilau” is an untranslatable 
word, derived from the surname “Tafkilev”, and in 
other languages it is used only in transcription; 
translated into Russian it means “Старинная 
протяжная песня ‘Тафтиляу’” (“The Old Drawl-
ing Song ‘Taftilau’”). (In the sources about similar 
Bashkir songs, the name “Tevkilevskaya” is 
found). 

Other peoples’ names of such tunes include 1. 
“Berceuse plaintive ‘Ay-da-sinda’” (“A Lamenting 
Lullaby ‘Ay-da-sinda’”); 2. Chansonnette (A 
Chansonette. The original name is unknown). 

II. Eichenwald’s own thematic names in 
French, supplemented by the original thematic 
names in transcription. Since the new authorial 
name in French and the original name in French 
transcription do not match in meaning, the two 

parts of the name are translated into Russian dif-
ferently. 

1. “La Lune ‘Tvorian’” (the original name has 
not been found; translated into Russian it means: 
Луна/Месяц - “Moon / Half a Moon ‘Tvorian’”). 

2. “Le mal du pays “Akoup-Kouié”” (the orig-
inal name is: “Akup koe”; translated into Russian it 
means: “Тоска по родине ‘Окопная’” – “Home-
sickness ‘A Trench Song’”). 

3. “La Mort du Héros” (translated into Russian 
it means: Смерть героя - The death of a hero; the 
original title, “Эскадрон” – “A Squadron”, is not 
given in the program). 

4. “La Musulmane ‘Bibikei-Kiss’” (the original 
name is: “Bibekei kyz” - a female name; translated 
into Russian it means: Мусульманка “Юная 
Бибкай” - a female Muslim “Young Bibkay”). 

5. “La nuit ”Bouranbay”” (the original name is: 
“Buranbay” - a male name; translated into Russian 
it means: Ночь “Буранбай” - the “Buranbay” 
Night). 

Other peoples’ names of such tunes include: 
1. Mon Jardin “Ouz Behtcha Haramzi” (My 

Garden “Ouz Behtcha Haramzi”); 
2. Poésie “Otmé Bul-Bul” (The Poetry “Otmé 

Bul-Bul”); 
3. Le vaurien “Araz-usta” (The Loafer “Azraz-

Usta”). 
It would seem that such a variegation in the 

names was excessive and it should have been 
avoided, being limited to the original name in the 
translation into French with its repetition in tran-
scription, since it was technically impossible to 
give the original name in its native language. For 
example: Le vague à l’ âme (Esiulia iouziak) or, in 
the reverse order: Esiulia iouziak (Le vague à l’ 
âme). This is the way it is accepted in academic 
works, and for a highly sophisticated audience of 
the Gaveau Concert Hall, this would not have been 
a novelty either. However, this was not the case, 
since the meaning of the original name was not 
always known, or its translation into French was 
impossible (it required interpretation). 

The original thematic names of the Kazakh 
song (Chansonnette) and “The Dance of (Tatar) 
Women” are not known, the name “Ouju Ia Vrum” 
is not possible to decode as Kazan-Tatar (accord-
ingly, the translation is not possible either), neither 
does A. Eichenwald reveal the meanings of the 
names “La Lune ‘Tvorian’” and “Tvorian 
charmes”. 

The names of nine tunes out of twenty-five are 
basically impossible to translate into any language. 
Taking into account the pronunciation differences, 



YU.N.ISANBET 
 

 74 

they are used in other languages as loanwords. 
These are the song titles based on a male or female 
personal names – Araz-Usta (Master Araz), 
Bibikei-Kiss (Bibkay Girl), Bouranbay (Buranbai), 
Tiaskiria (Taskira), on the name of the river - 
Sakmar-Sou (Sakmar-su), on the names of streets 
(city blocks/boroughs) - Bei oglou (Bei Oglu – an 
Istanbul District), and on the name of the folk tune, 
dance or genre – Tiaftelaou (Taftilyau), Turkulery 
(Turkyuleri), Tak-Mak (Takmak). 

These nine words (concepts), unfamiliar to Pa-
risians, if used all by themselves or just as names 
of concert pieces, carrying no information for the 
listeners, would have no meaning for the audience. 
It is not surprising that A. Eichenwald used only 
three of them in a transcribed form, replacing three 
other names with his own ones, and preceded three 
more titles with the names of academic genres as 
the main nominations for these concert pieces. 

The names of the remaining eleven tunes (in-
cluding seven Tatar ones - “Akup”, “Җiznәkәy”, 
“Kaz ropes”, “Оzelә үзак”, “Salkyn chishmә”, 
“Tugan il”, “Squadron”, as well as “Ay-da- sinda”, 
“Le Minaret”, “Otmé Bul-bul”, “Ouz Behtcha 
Haramzi”) are thematic by nature and can be trans-
lated into French. But A. Eichenwald realized it in 
relation to only six of them. He gave the Turkmen 
tune “Ay-da-sinda” the preliminary genre name “A 
Lamenting Lullaby”, and four more pieces got new 
thematic names “My Garden”, “Poetry”, “The 
Death of a Hero” and “Longing for the Mother-
land” (instead of “Ouz Behtcha Haramzi”, “Otmé 
Bul-bul”, “A Squadron” and “A Trench Song”). 

One can only wonder why he did this: to create 
harmony based on the musical image, on the con-
tent of the original or translated (if it existed) text, 
or, in some cases (“Ouz Behtcha Haramzi”, “Otmé 
Bul-bul”) due to the lack of a qualified translation 
of the name? As for “The Death of a Hero” and 
“Longing for the Motherland”, A. Eichenwald’s 
used his own titles to formulate these instrumental 
miniatures’ program, which was consistent with 
both the music and the lyrics of the folk songs. 

A. Eichenwald’s innovations concerning the 
names of the tunes, no doubt, directed the listeners’ 
attention, helped them navigate the world of East-
ern music, that was new to them in many respects, 
compare and match it with familiar European mu-
sic. 

Twelve magazine and newspaper clippings 
(SCTF), devoted to this event, have been pre-
served. Three of them are in French [8], [9], [10], 
one is in English [11]; eight – in Russian [3], [12], 
[13], [14], [15]: [16]; [17]; [18]. Unfortunately, in 

archival collections, it was possible to get ac-
quainted only with the clippings of the materials 
we have referred to, while direct information about 
the newspapers and magazines that published them 
remains unknown. To find out their names, we 
would have to conduct investigative work with the 
Parisian press of more than 90 years ago, which is 
currently an unrealistic task. So, we have to be 
content with indirect data, in particular, 
Eichenwald’s inscriptions on the texts of the clip-
pings, which made it possible to identify the maga-
zines “Les Artistes d'Aujourd'hui” - “Today’s Art-
ists” (“Anton Eichenwald” by J. B. Le Comte), “Le 
Ménestrel” - “The Menestrel” (“The Concert of 
Oriental Folk Music” signed: A. S.), “Le Monde 
Musical” (it was): (“The Concert of Oriental Mu-
sic” by L. Humbert) and the newspaper “Dni” – 
“Days” (“Oriental Folk Music” by V. Zenza). The 
question is whether the footer “Musical courier” 
(“The Musical Courier”) of the magazine page 
with the article “Folklore Songs of the Tatars” by 
N. de Bogori and the inscription “The Last Days” 
on the clipping with the information about 
“Eichenwald’s Concert” are the names, respective-
ly, of the magazine itself and the newspaper or on-
ly the names of their headings. But if “Musical 
courier” is the name of the magazine itself, it can 
be identified as a New York edition (this is indi-
rectly confirmed by the publication of a review of 
the April concert in the magazine on July 8th, as it 
took a lot of time to send an article from Paris to 
New York). Judging by the reference to the news-
paper “Dni” under an excerpt from this article in 
the poster-leaflet of the concert dated June 30th, we 
can name the publication place of the article “East-
ern Music” by V. Walter. Considering the spelling 
and font (without yat’)12 of the note “The Concert 
of Oriental Folk Music by the Composer-
Ethnographer A. Eichenwald”, it can be assumed 
that it was most likely cut out not from the French 
magazine, which adhered to the pre-revolutionary 
orthography, but from an unidentified Soviet pub-
lication. 

Some of these twelve publications are varying 
in length responses to the April concert, others are 
brief information about upcoming or past concerts, 
but all of them contain facts about subjects little 
known to Parisians and give some idea not only 
about some Eastern peoples’ folk music, but also 
(for some readers) simply about the very existence 
of these peoples, whose names the readers discov-
ered for themselves for the first time, somewhere 

                                                 
12 ‘ѣ’ – a Cyrillic character 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 75 

out there, in the Russian steppes. Certain infor-
mation about Eichenwald and his arrangements is 
also found in the programs and posters of the con-
certs themselves. 

The program for the April 28 concert contains 
an excerpt from the information about Eichenwald 
as a composer and ethnographer, previously pub-
lished in “Le Guide du Concert”. The same materi-
al, in a slightly expanded form, is included in the 
poster-leaflet of the concert dated June 30th, which 
also has an excerpt from A. S.’s article in the “Le 
Menestrel” magazine and five excerpts, translated 
from Tatar and Russian, from newspaper responses 
to Eichenwald’s concerts in Paris, Ufa, Kazan and 
Orenburg. 

In the Ufa and Orenburg materials, only their 
authors are indicated: Akhmed Umerov and Zh. 
Kozlov; in the Parisian and Kazan materials, only 
the names of the newspapers are given: “Dni”, 
“Tatarstan”, “Kazanskiye Izvestia” (apparently, 
that was the way, the poster refers to the newspa-
per “Izvestia”, which was published in Kazan - the 
organ of the TatTsIK, in order not to confuse it 
with the all-Union “Izvestia”). But it was not diffi-
cult to identify three unnamed authors and their 
articles knowing the names of the newspapers. 
These are V. Walter (“The Concert of Oriental 
Music”), Sh. Usmanov (“Berenche Tatars Sym-
phony Kichәce”) and M. Simsky (“The Symphonic 
Concert of Oriental Music”). 

The excerpts from their articles cannot be 
called quotations in the full sense of the word. 
These are the conclusions of the poster compilers, 
who formulated them using certain words from 
different parts of primary sources, which con-
cerned the expressiveness and originality of folk 
tunes, their harmonization and orchestration, as 
well as the enthusiastic reception given by the pub-
lic and the significance of the concerts in the Ta-
tars’ cultural life. Excerpts from Umerov (appar-
ently, this is the Kazan journalist, who wrote twice 
about Eichenwald’s concerts, and not his namesake 
from Ufa) and Kozlov’s articles touch upon the 
composer’s skill and the principles of his approach 
to the arrangement of folk material. In the poster 
compilers’ interpretation, the translated texts look 
more hypertrophied and more categorical than the 
originals. At the same time, one deviation from the 
original sources is so serious that we can raise a 
question about their conscious adaptation to some 
particular and general needs of French journalists. 

In the transcription of the text made by S. 
Usmanov, Eichenwald’s Kazan concert was as-
sessed as “a grand festival in the life of the Muslim 

peoples” (Le Concert symphonique donné par le 
compositeur Antoine Eichenwald a été 
véritablement une fête solennelle de la vie des 
peuples musulmans (Bibliogr. footnote)), while the 
author did not claim to make such global generali-
zations and spoke about the festival of Tatar music, 
but not of the Tatar people, without any connection 
with religion (“Kichә chyn mәgnәse belәn… Ta-
tars muzykasynyn osta composer kalāme belәn 
manңgelek taktaga yaziluynyң tantanaly bәyrәme 
ide” (the footnote).). The use of the concepts 
“Muslim people (peoples)”, “Muslim populations” 
instead of the author’s “Tatars”, “Eastern peoples” 
is also found in Umerov and Kozlov’s translations 
of the materials. 

This “correction” of Soviet publications before 
the concert of June 30th was preceded by a rather 
widespread use of the term “Muslim” in the French 
mass media, covering the April and announcing the 
June concert of Eichenwald. It appeared as an al-
ternative to the definition of “orientale” (“orien-
tal”, “eastern”), which, apparently, was not con-
vincing enough for French journalists. The authors 
of French and English publications could not re-
place or abolish the definition “orientale” in the 
official poster title of the April concert (“Concert 
de musique populaire orientale”), but when speak-
ing about the performed music outside the context 
of this title, they used definitions “Tatar” (accord-
ing to the predominance on the program), “native”, 
“Asian”, or simply “folk”, instead of the definition 
“orientale”, without specifying the name of the 
people, and listed the ethnicity of the tunes (“Per-
sian”, “Uzbek”, “Tatar” songs) or the regions of 
their origin (“ the music of the regions closest to 
Asia”). In the program, the June concert was no 
longer called the “Concert of Eastern Folk Music”, 
but “The Concert of Folk Music of the Tatars, Kir-
ghiz (Footnote), Turks and the Caucasus”. 

In Parisian Russian newspapers, the words 
“Eastern” (its synonym “Oriental” was not used in 
Parisian Russian newspapers) and “Vostok” (or 
“the East closest to Russia”, as was more precisely 
stated in the information “On the Concert of A. 
Eichenwald”) remained in use, but along with 
them, the definition of “Muslim” was also in circu-
lation. Repeated many times, it could unwittingly 
lead readers to the erroneous perception of the per-
formed secular folk music as religious. 

It was on this wave of “Islamization” of East-
ern folk music that the term “Muslim” entered the 
texts of translations from Soviet newspapers, 
where it could not exist in principle. If, for some 
reason, French public figures were confused by the 



YU.N.ISANBET 
 

 76 

concept of “oriental music”, then in the case of 
references to the texts of Soviet newspapers, it 
would be more appropriate to talk about the music 
of the Turkic peoples, living in the Soviet Union. 

Of course, the use of the term “Muslim”, espe-
cially when referring to the Soviet press, was 
largely of an advertising nature and, by raising the 
significance of the previously performed arrange-
ments of Tatar melodies from the Volga-Ural re-
gion to the general Muslim expanses, the journal-
ists gave them a different scale and weight. This 
was supposed to help increase the concert audi-
ence, which was informed about the Muslim 
world, but not so much about the Soviet eastern 
peoples and specifically about the Tatars. Howev-
er, there was another side to the issue – besides 
advertising purposes, the definition “Muslim” 
made it possible to avoid the use of the definition 
“Eastern”, which seemed to have caused serious 
problems, and we are going to discuss them a little 
later. 

The French and Russian media coverage of A. 
Eichenwald’s concerts was carried out in different 
ways. Russian newspapers wrote about A. 
Eichenwald himself, they were interested in what 
sources he used for his folk songs, in the many 
years of hard work invested in arranging the mate-
rial, and in the attitude of the public and the press 
to the work of the composer. The French newspa-
pers, without ignoring these questions, focused 
their attention on the work of A. Eichenwald as a 
composer, as a continuer of the Russian classics’ 
traditions. 

The Parisian Russian audience, interested in 
music, was used to hearing folk songs in Russian 
composers’ major stage and symphonic works. It 
was also familiar with single and cyclic arrange-
ments of folk songs for voice or various instru-
ments. But in the case of A. Eichenwald, it was for 
the first time that the audience met the composer 
who, in search of materials, did not turn to some-
one else’s publications, but collected and recorded 
songs from different peoples and of different, new 
culture on his own. A. Eichenwald’s collecting 
work was treated with respect in Paris and he was 
accepted as an expert on the music of the Muslim 
peoples, little known to the general public ─ the 
Tatars, Kirghiz, Turks and Persians [14]. 

A special place in this regard is occupied by V. 
Zenz’s article [3], which has already been dis-
cussed by us in connection with the Kazan concerts 
of oriental music in 1923. However, examples of 
attention to this issue are found in other materials: 

“The famous composer-ethnographer Anton 
Alexandrovich Eichenwald is currently in Paris, he 
managed to record the songs and music of Muslims 
directly from the original sources” [17]. 

“The concert of Eastern folk music, given on 
April 28th by A. Eichenwald, was of great interest 
as most of the songs of the Muslim peoples from 
Russia (more than 22 songs), performed in this 
concert, were recorded by Eichenwald for the first 
time” [12]. 

“Performed on Wednesday, June 30th at 9 
o'clock in the evening in the large “Gaveau Con-
cert Hall” (45–47, rue de la Boesy), a concert dedi-
cated to the folk music of the Tatars, Kirghiz and 
Turks is of outstanding interest. All the performed 
pieces were recorded by the famous Russian com-
poser A. Eichenvald when he was among the 
named peoples” [13]. 

“Created many centuries ago on the plains of 
the Volga, in the foothills of the Urals, on the 
shores of the Caspian Sea, the songs of the Near 
Russia East, reflecting the soul of their people, of-
ten inspired the creators of Russian music: Glinka, 
Balakirev, Borodin, Mussorgsky, Rimsky-
Korsakov, and through their works became well-
known in Western Europe. One of our contempo-
rary composers, Ant[on] Al[eksandrovich] 
Eichenvald, devoted fifteen years of his life to col-
lecting genuine primitive melodies of the Tatars, 
Turkmens, Kirghiz[s] and Persians, recording the 
voice of folk singers in the Crimea and on the Vol-
ga, in the Caucasus and in Turkestan” [15]. 

The Parisian Russian newspapers also wrote a 
lot about the success of A. Eichenwald’s “oriental” 
concerts in Ufa, Orenburg, Tashkent and especially 
in Kazan. It confirmed the value of the composer’s 
searches in a field of creative work, which was 
new to him. The materials of the Tatar ASSR peri-
odical press [20], describing the enthusiasm of the 
Tatar public and its ingenuous response (for exam-
ple, the fourteen-fold repetition of the “Kaz kana-
ta” arrangement and spontaneous dances in the 
hall), apparently, made a strong impression on the 
journalists who got acquainted with the infor-
mation. They tried, in their own way, to explain the 
reasons for such emotional behavior of the listen-
ers. 

For example, the author of the article “The 
Concert of Oriental Folk Music of the Composer 
A. Eichenwald” explained it by the fact that it was 
the first contact of the public with a symphony or-
chestra playing folk songs in artistic adaptation: 
“After many years of hard work, Eichenwald artis-
tically arranged this music and songs, recorded by 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 77 

him, and performed them in a number of symphon-
ic concerts in front of the people ─ the “creators” 
of this music. According to the local press, these 
concerts were an exceptional success and aroused 
great enthusiasm of the audience. Yes, that was not 
surprising. After all, Muslims, and the peoples of 
the East in general, for the first time in their entire 
existence, heard their folk music and songs in artis-
tic adaptation, performed by a symphony orches-
tra” [17]. 

However, all in itself, the novelty of any artis-
tic action is not necessarily accompanied by its 
success: the public, if they are not professionals, is 
usually conservative and not immediately receptive 
to the new. The first acquaintance with symphonic 
music, in such large doses, should have caused 
bewilderment and rejection on the part of the Tatar 
audience even before the turn of the Tatar folk 
songs, in a purely symphonic arrangement by A. 
Eichenwald, finally came after the suites of 
Ippolitov-Ivanov and Spendiarov, the symphonic 
picture of Vinogradov and Tatar folk songs to the 
accompaniment of pianoforte. 

It would be also wrong to assert that the Tatars, 
in principle, “heard their folk music and songs in 
an artistic adaptation and performed by a sympho-
ny orchestra” for the first time in their history, 
based only on the fact that many and even, per-
haps, the majority of Tatar listeners attended a 
symphony concert for the first time. There had 
been such performances before, but they had not 
been successful. The Eichenwald concert was not 
the first one in general, but it was the first success-
ful one. Moreover, we certainly should not, based 
on the Kazan situation, consider it to be a charac-
teristic feature of the entire East, and of the entire 
Muslim world. 

Undoubtedly, the interpretation of this issue, 
given by the author of the article “On the 
Eichenwald Concert”, is more convincing. He ex-
plained, though not very clearly, the success of the 
concerts by the creative achievements of the com-
poser himself: “In his harmonization, which pre-
serves the true musical content and peculiar formu-
las of these folk songs, they convey their beauty to 
European listeners, as well as to the eastern public, 
as it happened, for example, in Kazan, where the 
concerts of A. A. Eikhenvald were highly appreci-
ated by the local Tatar press [15]. 

The newspapers also noted the great success of 
the concert of oriental folk music in Paris: 

 
“In the Gaveau Hall, the concerts of “oriental mu-

sic”, which largely belongs to the work of A. A. 
Eichenwald, were held with great success. <...> The 

French and Russian press of Paris unanimously noted 
the high artistic merits of A. A. Eichenwald’s work and 
the exceptional success of his concert” [16]. 

“First of all, it must be noted that the concert fully 
justified the expectations placed on it. Then, we must 
express regret that not everyone who wanted to attend 
this concert were able to do it, they hope that A. A. 
Eichenwald would repeat it at the beginning of the next 
season” [17]. 

“The concert of the composer A. A. Eikhenwald, 
dedicated to oriental (Muslim) music, held in the large 
“Gaveau Concert Hall”, was an exceptional artistic suc-
cess. 

<…> 
The audience gave a warm ovation to both the tal-

ented composer and the performers… 
At the end of the concert, A. A. Eichenwald was 

thanked by prominent representatives of the Paris Con-
servatory [18]. 

 
The response to concerts usually noted the suc-

cess of all participants’ performances in the con-
cert and once, one of the female singers received 
an individual description: 

 
“The charm and emotional depth of the folk songs 

were perfectly revealed by the performers, not only in 
the parts that were symmetrical in architecture, but also 
in rich recitatives. 

The audience that filled the hall warmly welcomed 
all the artists: Mrs. Consuela Eastwick, Raisa Azrova, 
Antonina Tikhonova, Messrs. Victor Andogu and 
Grigory Raisov. A. Tikhonova, with her strong and very 
warm mezzo-soprano, was the greatest success” [12]. 

 
It was only Viktor Walter’s who specifically 

addressed the issues of the folk tunes’ musical 
originality and some of A. Eichenwald’s methods 
of working with them in his article “The Oriental 
Music Concert” [12]. The exception is the phrase 
that has already been mentioned above: “In his 
harmonization, which preserves the authentic mu-
sical content and peculiar formulas of these folk 
songs, they reveal their beauty to European listen-
ers ...” [15] and its variant from “Oriental Music”: 
“His harmonization, that makes them accessible to 
the European listener, preserves the original poet-
ry, the freshness of feeling and the originality of 
oriental folk songs’ expression” [12]. 

The text of Walther’s article, as well as the 
phrases just quoted, remind of literal translation, 
most likely from French, (the structure of phrases; 
“a five-tone scale” instead of “a pentatonic scale” - 
French “ gamme pentatonique”; simply “drawing”, 
used out of context, instead of “a melodic pattern” 
or “a melody” – in French: “dessin (mélodique)”; 



YU.N.ISANBET 
 

 78 

“accord” instead of “harmonize”, etc.) and are not 
always easy to understand. 

“The songs, performed in the concert, amaze 
with their musical richness, diversity and originali-
ty, although in some of them the influence of Rus-
sian songs can be heard” [12], writes Walter and 
calls the fact that most of them are based on the 
sounds of a non-semitone pentatonic scale their 
particularly original feature. He does not find the 
absence of an introductory tone in oriental tunes to 
be a disadvantage that hinders the use of European 
harmonization, on the contrary, in contrast to Eu-
ropean and Russian songs, it is a quality that helps 
to avoid some of the European music shortcom-
ings. Due to the absence of the 7th (VII) step, “a 
properly harmonized Tatar song will not have 
those cadences (conclusions) that make European 
music so monotonous,” he believes. From his point 
of view, Eichenwald “with full knowledge of the 
matter, harmonized [the author has it “harmo-
nized”. - Yu. I.] Tatar songs and made of them, 
preserving the exact intonation [that is, the melody. 
- Yu. I.], excellent vocal pieces”. 

Describing the means that help A. Eichenwald 
avoid monotony “when arranging songs”, Walter 
names the “very subtle and skillful” use of 1) con-
trapuntal techniques (“very elegant figurations and 
imitations in the accompaniment”), 2) modulations 
and 3) various timbre piano colors. 

“The latter technique, the use of timbres, plays 
a special role when creating large pieces for or-
chestra from folk themes, as Glinka, Borodin and 
Rimsky-Korsakov used to do it,” reminds Walter 
and then, somewhat inconsistently, notes: “To-
gether with A. Labinsky the author played two 
suites by Eichenwald on two pianos. It is difficult 
to judge these things not in an orchestral perfor-
mance, but they seemed to me less interesting than 
vocal pieces: in the Suite, I would like to see more 
complex architectural work [12]. Apparently, 
speaking of the skillful use of piano timbre colors, 
Walter had in mind not the two piano suites, but a 
piano part of folk songs’ arrangements, or else, he 
found the suites less interesting, despite the skillful 
use of orchestral colors. 

The responses of A. S., J. B. Le Comte and L. 
Humbert in French are very concise and, taken to-
gether, take up no more than two typewritten pages 
[8]. [9], [10]. But they possess a lively, positive or 
negative, emotional reaction to the music of A. 
Eichenwald, moreover, the assessment of individu-
al results of his creative work is given from a pro-
fessional standpoint. These responses can be con-
sidered real reviews. 

“One of the last—and not the least—public ar-
tistic performances in the Gaveau Hall was the fes-
tival of Tatar music, at which a series of works by 
Mr. Antoine Eichenwald were highly appreciated”, 
writes Le Comte, admiring the “musical expression 
of the peoples preserved in their originality”. [8] 
The tone of the article shows that the author is sat-
isfied with the concert. He writes about discover-
ing completely new musical values and new 
rhythms, used in a way that appeals to the modern 
era. As a sensitive person, he felt the historical 
context in the Tatar melodies and perceived the 
Tatar people as the heirs of the once great glory [8] 
(“In fact, Mr. Eichenwald refers to the Muslim 
populations of the Russian steppe, who are living 
monuments of the Far Eastern raids: fragments of 
the Golden Horde Mongol tribes that Genghis 
Khan and Tamerlane led to conquer Europe”). 

Le Comte intuitively felt the quality called 
“moң” in the Tatar melodies (which means that 
“moң” was also heard in the singing of the per-
formers!); not knowing anything about this word 
or its meaning, he managed to understand the spirit 
of the Tatar folk music creators expressed by it, 
when they found themselves in new historical con-
ditions. Le Comte wrote: “He [Eichenwald] col-
lected really extremely charming melodies, in 
which one can feel the thrill and vibration of all 
nostalgia for the homeland of their nomadic ances-
tors” [8]. 

“As a disciple of the best Russian teachers, es-
pecially Rimsky-Korsakov, he [Eichenwald] is 
more prepared than others to make an appropriate 
orchestration of this native music: he cannot have 
failed to achieve a completely deserved success for 
the audacity and novelty of his attempt”, –Le 
Comte concludes his short notes in this approving 
way [8]. 

A. S. evaluates Eichenwald as a Russian com-
poser, “who has carried out very important ethno-
graphic work, collecting oriental melodies for 
more than ten years; the melodies, which originat-
ed from the territories from the Volga and the 
Urals to the Caucasus and Crimea, in a word, in all 
those Russian regions that are closest to Asia” [9]. 
The author, like some other Parisian journalists, is 
of the opinion that “these melodies give an idea of 
the extent to which Russian folklore was subjected 
to oriental influence and what share of this influ-
ence was experienced by “The Five”, and among 
them, first of all, Rimsky-Korsakov and Borodin, 
then Mussorgsky. At the same time, in such a typi-
cal, from his point of view, feature of the Tatar 
folk tunes of the Volga or Urals, as a small range 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 79 

and incessant whirling within a third or a fourth, he 
sees “the Slavic character of music with a more or 
less oriental flair, the presence or absence of in-
creased seconds” [9]. 

At the same time, A. S. does not name any 
specific examples, so it is difficult to argue with 
him. In any case, among the Tatar tunes, used by 
A. Eichenwald, there is not a single one in a third 
or a fourth range, and even more so with extended 
seconds. Perhaps, the author perceived the features 
of various Eastern peoples’ tunes as characteristic 
qualities of any oriental piece, and the definitions 
“Eastern” and “Tatar” are considered to be in some 
way synonyms, at least within the framework of a 
conversation about the particular concert. In this 
case, it is not important; of importance is the fact 
that A. S. drew attention to some characteristic fea-
tures that are really inherent in a number of Eastern 
(more precisely: Middle Eastern) melodies, and to 
the mutual influence (or similarity in individual 
manifestations) of Russian (Slavic) and Tatar 
(Eastern) music. No doubt, these observations of 
A. S. were made on the basis of his personal audi-
tory experience. 

A. S. considers A. Eichenwald’s 
harmonizations to be very satisfactory, but tradi-
tional, more than, perhaps, their author believes, 
subject to the fashion (template) of today. The ac-
companiment of the singing with piano chords, the 
use of “the apparatus of preludes, cadences and 
other school tricks” clearly does not satisfy him, 
while A. S. recognizes the problem of harmoniza-
tion as almost an insoluble one. For him, Lyadov’s 
or Stravinsky’s methods of harmonization are the 
standard, of all the means “used in Russia, the only 
ones that allow exposing the melodic line. And for 
all countries of the world, this model remains 
celui, proposed by Father Komitas” [9]. 

Of the specific works, performed in the con-
cert, A. S. mentions two. He finds the arrange-
ments for two pianos less interesting than the rest 
of the pieces, and sees their meaning only in the 
fact that they give a clear idea of “which Russian 
school Mr. Eichenwald can be referred to as a 
composer”. In addition, A. S. finds a Persian song 
(“Otme bul-bul”) worthy of special mention for 
“its trembling transparency, which immediately 
evokes the poetic lines of “The Thousand and One 
Nights” in our memory [9]. 

The most critical of the French reviewers was 
L. Humbert. His only approving phrase, and even 
then with a reservation (“tried to collect”), 
(“Eichenwald tried to collect the folklore of Asiatic 
Russia with patience and curiosity worthy of 

praise” [10] refers only to the composer’s collect-
ing activity. 

Humbert finds the accompaniments, in which 
A. Eichenwald “dressed up all these folk melodies” 
not quite accommodating with tunes, caricatured 
(exaggerated) and conceived according to outdated 
rational patterns” [10]. 

Humbert looks down on oriental folk tunes. 
“These Persian, Uzbek, Tatar songs have only a 
documentary meaning for us, they are all similar to 
each other, their melodies are limited to the fourth 
or fifth degree of the scale, and they differ from 
each other only in the extent of borrowing oriental 
manners,” he says [10]. 

“As for Mr. Eichenwald’s realizations for two 
pianos”, there is nothing new, original in them … 
They belong to the same school, which we have 
had too much of …”, writes Humbert [10]. 

When you start reading the words: “Perfor-
mances, which displayed more or less the talent of 
Messrs. Labinsky, Andogi, Raisova and Mrs. 
Eastwick, Azrova and Tikhonova, enlivened this 
session and provided unanimous satisfaction to the 
audience” [10], one begins to hope that there was 
at least something that Humbert found satisfactory. 
However, in continuation of the phrase, the author 
explains that under satisfaction, received by the 
listeners (Russian emigrants?), he means the feel-
ing experienced “due to a mental return for a few 
hours to their homeland, from which they have 
been cut off for so long”. 

A. Eichenwald did not claim to be to an inno-
vator in European academic music and really used 
the traditional means of musical expression; how-
ever, by reproaching the composer for this ap-
proach, we fail to understand the goals and objec-
tives of his work. The point is not in the innova-
tiveness or traditional character of his musical lan-
guage in terms of the evolutionary development of 
Western European music, but in his ability to use 
traditional and even the most trivial European 
means, which were still new to this Eastern folk 
musical culture, without destroying the organic 
sound of folk melodies and their imagery familiar 
to the representatives of this culture. 

What was traditional for European professional 
art was ultra-innovative for Tatar music. At the 
initial stage of the national professional music de-
velopment, the people perceived national tunes’ 
arrangements not as a composer’s experiments, but 
as their own native tunes, and they did not tolerate 
even a slight forcible submission of their melodies 
to the unknown scientific laws of a foreign world. 
At that time, Tatar professional and folk music had 



YU.N.ISANBET 
 

 80 

not yet gone their own independent ways and were 
perceived by the Tatar people as a single whole. 
And the significance of A. Eichenwald’s arrange-
ments is that the Tatar audience did not reject 
them, and European listeners liked them too. 

The publication place of the article “The Folk-
Songs of the Tartars”, written in English by 
Nathalie de Bogori in the “Musical courier” (Eng-
land? France?), as well as the type of the publica-
tion (a newspaper? a magazine?), remain unknown. 
The clipping format is similar to that of a maga-
zine, but instead of the number in the header, there 
is a date (July 8th), which is not very typical, but 
possible in the magazine series [11]. 

N. de Bogori accepted oriental tunes with un-
disguised sympathy and displayed great attention 
both to the concert program and to the collecting 
and composing activities of Eichenwald himself. 
Having met with him, N. de Bogori, like V. Zenz, 
wrote down Eichenwald’s story about the history 
of his interest in the recording and arranging of 
Tatar folk tunes, fixing some details that comple-
mented or clarified a more detailed presentation of 
a similar conversation by V. Zenz. N. de Bogori’s 
sincere interest in the chosen topic is felt through-
out her article, and I would like to acquaint readers 
with its full text: 

“Most countries bring to the judgment of so-
phisticated listeners their rich fund of folklore mu-
sic performed by domestic artists, whose talent and 
ambition help them to go beyond the limits of na-
tional culture. That is why the mournful songs of 
the Georgians of the Caucasus became known to 
us. But the numerous peoples of Siberia have never 
had an interpreter. The Volga Tatars, Bashkirs, 
Uzbeks - the songs of these peoples were as alien 
and unknown until a few previous evenings as their 
very existence in the distant steppes. 

Prof. Anton Eikhenwald, a composer and con-
ductor from Moscow, became interested in this 
unknown folk music fifteen years ago after the 
publication of a collection, compiled by 
Grechaninov13 whose song arrangements, admit-
tedly, did not resemble the originals. When this 
music was presented to a group of the Tatars, 
versed in music, they said that it reminded them of 
their songs, but was not identical to them. This 
made Prof. Eichenwald begin his research. 

The first big problem for him was the problem 
of communicating with singers. The best of them 
were women. Indeed, the Koran [mullah?] forbids 
men to sing, and anyone who lets himself display 

                                                 
13 See: [19]. – Yu. I. 

such frivolity knows that he will not be allowed to 
pray in the mosque. Consequently, it was neces-
sary not only to get to know the women who lived 
according to the customs of the old Turkish re-
gime, but it was no less important to enter their 
homes, since that was the only place where they 
sang. After getting a group of patriotic Tatars in-
terested in his ideas, Prof. Eichenwald through 
them was invited to the house of one of the promi-
nent Kazan Tatars, who had six [musically gifted] 
wives and a piano. Next, he was invited to the 
house of a very elderly woman in Arsk14, a tiny 
town where he heard some of the oldest songs 
from his collection. In order not to embarrass the 
singer, he usually listened to and recorded her 
singing from the next room. Thus, thanks to his 
friends, he visited the Bashkirs, then the Chuvash, 
one of the rare non-Mohammedan peoples of Sibe-
ria, representing a mixture of Tatar and Swedish 
blood. Then, he went to Persia and collected Turk-
ish? songs; so now his collection already includes 
2000 songs, still unknown and not heard in West-
ern Europe. He studied various languages and dia-
lects. 

However, the recording [of the melody] only 
triggered the problems that Prof. Eichenwald 
faced, since the problems of harmonizing the songs 
and choosing an adequate accompaniment were 
even greater. Again, relying on the friends that the 
scholar had among the people, he played them eve-
rything he composed and asked their opinion. And 
it took some time before they stopped shaking their 
heads doubtfully and saying, “It's like our songs, 
but not quite”. Of course, it was difficult, playing 
the piano, to achieve the effect of the sound pro-
duced by folk instruments: psaltery, harmonica and 
more familiar percussion instruments that beat out 
a monotonous rhythm. 

Success came when Prof. Eichenwald under-
stood (found) how to work with a pentatonic scale, 
similar to the one used by the Chinese. The musi-
cians laughed at him, but he stood his ground, re-
ceiving the approval of his Tatar advisers. He was 
busy with this work when the Russian revolution 
broke out. In 1920, the newly formed government 
of the Tatar Republic decided that there was an 
opportunity to acquaint the people with how folk-
lore music, performed by a symphony orchestra, 
would sound in a concert. The work was complet-
ed, and Prof. Eichenwald presented it for his Tatar 
friends’ judgment. The first concert for the Tatar 
                                                 
14 The author has it: Arsk Tetyushi Spassk. Three differ-
ent settlements, which, apparently, were discussed, are 
reduced to one. – Yu.I. 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 81 

public was given in the huge auditorium of Kazan. 
The listeners, hearing their native songs, performed 
by the orchestra, whistled with delight, while the 
women wept. One of the songs was repeated four-
teen times. It was a historic event, and such a phe-
nomenon happened in every Muslim center. 

The performance of such wonderful and inter-
esting folk music in Western Europe by Prof. 
Eichenwald was supported by several brilliant per-
formers who did not hesitate to learn difficult lan-
guages and exclusive harmonies. Together with 
them, he gave a concert in Paris, which aroused 
extraordinary interest. 

It is absolutely impossible to describe these 
songs with their unusual original melodies, as well 
as the sadness that pervades most folklore tunes. 
Some of them surpass others in their beauty. One 
of these is the Persian song Otmé-Bul-bul, beauti-
fully performed in Persian by the American singer 
Consuela Eastwick (soprano). 

O noch', takaya svezhaya i nezhnaya, yarkost' 
serebryanykh nebes, 

O aromat roz, sladkiye pesni solov'yev, 
Chto govoryat nam o lyubvi i nezhnosti. 
O night, so fresh and tender, the brightness of 

silver skies, 
O fragrance of roses, sweet songs of nightin-

gales, 
What do they tell us about love and tenderness. 
Another exceptionally beautiful song, strongly 

reminiscent of Great Rus’ (Russia) folklore music: 
the song Ouz Behtcha Haramzi: 

O moye ustavsheye serdtse, 
Moye serdtse plachet, rydayet i stonet. 
Oh my weary heart 
My heart is crying, weeping and groaning. 
But the most brilliant performance and, conse-

quently, the most powerful effect was achieved by 
Madame Antoinette Tikhonova, the mezzo-
soprano of the Moscow Opera, who sang both sad 
and cheerful melodies with equal skill. And among 
them was one of the most beautiful Tatar songs 
Esiulia iouziak: 

U kromki vody 
Slyshno pechal'noye peniye 
Malen'koi ptichki. 
At the water’s edge 
Little bird’s 
Sad singing is heard. 
Another very successful song was Tiaftelaou: 
Zherebenok rezvitsya v zelenykh polyakh, 
A lisa rezvitsya na solntse. 
Tol'ko sirota, lishennyi radosti i radushiya, 
Znayet vsyu tyazhest' i gorech' bed. 

The foal frolics in the green fields, 
And the fox frolics in the sun. 
Only an orphan, devoid of joy and cordiality, 
Knows the severity and bitterness of troubles. 
Several songs strongly resembled the music of 

both Great (Big) and Malaya (Small) Russia, ex-
cept for those that, according to Prof. Eichenwald, 
the Russian peasants copied from their neighbors, 
whose songs are more ancient than piano and com-
plicated because of their perfect simplicity. To-
gether with pianist Alexander Labinsky, some of 
the melodies were performed on two pianos, thus 
revealing the originality of this music even more 
strikingly. Now that the French public has heard 
these songs, Prof. Eichenwald is negotiating publi-
cations, the first of which should be the publication 
of Muslim songs of the Middle East peoples”15 
[11]. 

 
Results 

Having performed the programs, which includ-
ed a series of works based on Tatar folk tunes in 
various cities of the country and abroard for sever-
al decades, A. Eichenwald did not survive to hold 
their re-performance in Kazan. 

On arriving at the place where he was planning 
to hold concerts of “oriental music”, the composer 
started with acquainting individual figures or cer-
tain musical circles not only with the music itself 
(this was the case in Paris), but also with press re-
views of the previous concerts. In Paris, the infor-
mation about the Kazan journalists’ reviews of the 
concert in 1923 got into French publications; 
whereas in Kazan, no one knew anything about the 
reaction of the French public and the French press 
to the similar performances and displayed no inter-
est in this. However, the comparison of the Kazan 
press, not only with the Parisian, but also with the 
Tiflis and Tomsk mass media, is clearly not in fa-
vor of the former. 

 
Conclusions 

Oriental tunes, arranged by A. Eichenwald, are 
a valuable ethnographic material. The ethnog-
rapher-composer was able to penetrate into the in-
nermost depths of folk art and capture its origional 
features. In a series of publications, we managed to 
systematize the responses and reviews published in 
the Tatar and Russian press, as well as in foreign 
publications. 

 

                                                 
15 Translated from the Russian variant by N. Z. 
Shamsutdinova. 



YU.N.ISANBET 
 

 82 

References 
1. Isanbet, Yu. N. (2014). Deyatel'nost' Antona 

Eykhenval'da v Kazani i ego okruzheniye (Ocherki) 
[Anton Eikhenwald’s Activities in Kazan and His En-
tourage (Essays)]. Lichnyy arkhiv Yu. N. Isanbet. 416 
p. Kazan', Rukopis'. (In Russian) 

2. Muzykal'naya entsiklopediya (Tekst) (1973) 
[Musical Encyclopedia]. Gl. red. Yu. V. Keldysh. Mos-
cow, Sov. Entsiklopediya. T. 6: Kheyntse - Yashugin. T. 
6: Dopolneniya A - Ya. (1982). 1004 stb. (In Russian) 

3. Nigmedzyanov, M. (1964). Tatarskaya 
narodnaya pesnya v obrabotke kompozitorov [The Tatar 
Folk Song in Composers’ Arrangement]. 139 p. Kazan', 
Tatknigoizdat. (In Russian)  

4. Zenz, V. (1926). Vostochnaya narodnaya 
muzyka: beseda s kompozitorom-etnografom A. A. 
Eykhenval'dom [Oriental Folk Music: A Conversation 
with the Composer-Ethnographer A. A. Eichenwald]. 
Dni (Parizh). 27 iyunya. (In Russian) 

5. Makhnei, S. A. (1997). A. Eykhenval'd – 
kompozitor i fol'klorist: (stranitsy zhizni v Bashkirii) 
[Eikhenvald as a Composer and Folklorist: (Pages De-
voted to His Life in Bashkiria)]. Mezhvuzovskii sbornik 
statei Magnitogorskoi gosudarstvennoi konservatorii, 
Moskovskaya gosudarstvennaya konservatoriya im. P. I. 
Chaykovskogo. Tom. Vypusk 3. Magnitogorsk, 
Magnitagorskaya gosudarstvennaya konservatoriya, pp. 
279–290. (In Russian) 

6.  Zataevich, A. V. (1925). 1000 pesen 
kirgizskogo naroda [1000 Songs of the Kyrgyz People]. 
LVIII, 403 p. Orenburg. (In Russian) 

7. Muzykal'naya zhizn' vo Frantsii (1924) [Musi-
cal Life in France]. Muzykal'naya kul'tura. Moscow, 
No. 3, pp. 253–254. (In Russian) 

8. Le Comte, J. B. (1926). Antoine Eichenvald 
[Anton Eikhenvald]. Les Artists d Aujourd ui. (In 
French)  

9. A. S. (1926). Concert de musique populaire 
orientale [Oriental Popular Music Concert]. Le 
Menestrel. Pp. 210–211. (In French) 

10.  L. Concert de Musique Orientale (1926) [The 
Concert of Oriental Music]. 

11. Natalie de Bogory (1926). The Folk-Songs of 
Tatars. Musical courier. Jyly 8. (In French) 

12.  Val'ter, V. (1926). Kontsert vostochnoi muzyki 
[Oriental Music Concert]. ? aprelya/maya. (In Russian) 

13.  Vecher vostochnoi pesni (1926) [Evening of 
the Oriental Song]. Kr. inf. o predstoyashchem 
kontserte. (In Russian) 

14.  Vostochnaya muzyka (1926) [Oriental Music]. 
Kr. inf. o predstoyashchem kontserte. Dni. 25 iyunya. 
(Teatr i muzyka). (In Russian)  

15.  K kontsertu Eykhenval'da (1926) [To 
Eichenwald’s Concert]. Dni? ─ 25 iyunya. (Teatr i 
muzyka). (In Russian) 

16. Kompozitor Anton Eykhenval'd: (k yego 
kontsertam v Parizhe) (1926) [Composer Anton 
Eichenwald: (to his concerts in Paris)]. Kr. inf. Dni. (In 
Russian) 

17.  Kontsert vostochnoi narodnoi muzyki 
kompozitora-etnografa A. A. Eykhenval'da (1926) 
[Concert of Oriental Folk Music by the Composer-
Ethnographer A. A. Eikhenvald]. ─? aprelya/maya. (In 
Russian) 

18.  Kontsert Eikhenval'da (1926) [Eichenwald’s 
Concert]. Posledniye novosti. 2 iyulya. (In Russian)  

19. Grechaninov, A. T. (1864–1956). Tatarskiya i 
bashkirskiya pesni: Dlya golosa s" akkomp. f.-p. [Tatar 
and Bashkir Songs: For voice with accomp. f.-p.]. Soch. 
25 / V" garmoniz. A. Grechaninova. 47 p. Leyptsig, M. 
P. Belyaev, 1901. (In Russian)  

20. Isanbet, Yu. N. (2022). Simfonicheskii kontsert 
vostochnoi muzyki v Kazani 1923 goda [Symphonic 
Concert of Oriental Music in Kazan in 1923]. Tatarica. 
No.1, pp. 116–139. (In Russian) 

_______________________ 
 

КОНЦЕРТЫ ВОСТОЧНОЙ МУЗЫКИ В ПАРИЖЕ 
 

Юлдуз Накиевна Исанбет1, 
mileuscha@mail.ru. 

 
Данная работа есть продолжение статьи «Симфонический концерт восточной музыки в 

Казани 1923 года» (Tatarica. 2022. № 1). Материалом для исследования послужили интервью с 
А. Эйхенвальдом, рецензии и отзывы о концерте восточной музыки в Париже, опубликованные в 
зарубежных изданиях. Автор на основе архивных источников реконструирует географию 
гастрольных поездок композитора. В статье доказывается, что А. Эйхенвальд вел 
последовательную работу по продвижению татарских песен в мировое культурное пространство. 
Познакомившись с содержанием рецензий и отзывов, автор приходит к выводу, что композитор 
знакомил музыкальные круги и корреспондентов с уже имевшимися отзывами, 
опубликованными в российских и татарских изданиях. 

                                                 
1 По причине ухода из жизни автора структура статьи была выстроена в соответствии с требованиями жур-
нала редактором М. М. Хабутдиновой. Материал взят из хранящейся в личном архиве музыковеда рукописи 
«Деятельность Антона Эйхенвальда в Казани и его окружение» (Очерки) [1, c. 198–235.] 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 83 

 
Ключевые слова: татарская музыка, А. Эйхенвальд, концерт восточной музыки, Париж, 

Казань 
 

Введение 
В Трудовом списке служащего (1892–1936), 

составленном А. Эйхенвальдом в начале 1930-х 
годов, имеются сведения о его двух послерево-
люционных выездах за рубеж – концертном 
турне по Европе «с народными песнями СССР 
(Париж и другие города)» в 1924 году и гастро-
лях в Ницце в качестве оперного и симфониче-
ского дирижера в 1925-м (ГЦММК). А по све-
дениям «Музыкальной энциклопедии», время 
пребывания Эйхенвальда за рубежом и список 
посещенных им стран несколько иные. Автор 
статьи об А. Эйхенвальде Б. С. Штейнпресс 
сообщает, что композитор «в 1924–26 гастро-
лировал как оперный и симф<онический> ди-
рижер во Франции и Бельгии, в 1927–28 – в 
Швейцарии» [2, стб. 495].  

Если сведения Штейнпресса соответствуют 
действительности, то, видимо, замалчивать в 
трудовом списке гастроли во Франции (Париж, 
Ницца) в 1924–1926 годах А. Эйхенвальд не 
мог, а сообщать о других странах (Бельгия, 
Швейцария) и еще об одной поездке 1927–1928 
годов не хотел. В те времена лишний раз напо-
минать о пребывании за границей было не-
безопасно, даже если выезды осуществлялись 
не иначе, как по официальному разрешению 
соответствующих органов, тем более что, 
в отличие от 1924–1926-х, в 1927–1929-х годах 
А. Эйхенвальд имел на родине довольно про-
должительные театральные контракты и при 
необходимости мог документально подтвер-
дить свое пребывание в СССР и удовлетворить 
возможный интерес к его местопребыванию. 

Несколько по-иному выглядит география 
гастрольных поездок А. Эйхенвальда в книге 
М. Нигмедзянова «Татарская народная песня в 
обработке композиторов». В одном из приме-
чаний к своему труду автор информирует: «В 
период с 1926–1927, 1927–1928 гг. А. Эйхен-
вальд с программами из татарских народных 
песен гастролировал во многих городах Европы 
(Милан, Париж, Рим). См. афиши в архиве му-
зея им. М. И. Глинки при Московской государ-
ственной консерватории» [3, с. 31]. 

 
Материалы и методы исследования 

Материалом для анализа послужили зару-
бежные публикации о концертах А. Эйхенваль-
да во Франции. 

В работе используются традиционные ме-
тоды исследования: описательный, сравнитель-
ный, классификационный, работа с научными 
источниками, метод анализа и обобщения. 

 
Обсуждение 

В процессе работы над книгой нам удалось 
познакомиться с материалами, подтверждаю-
щими пребывание А. Эйхенвальда во Франции 
в 1926 году. Конкретные документы, связанные 
с его пребыванием там в 1924 году, пока обна-
ружить не удалось, но в интервью, опублико-
ванном в 1926 году в парижской русскоязыч-
ной газете «Дни», А. Эйхенвальд утверждал, 
что он уехал из Советского Союза в 1924 году, 
чему нет оснований не верить [4]. С чем была 
связана его поездка, еще предстоит уточнить. 
Уфимский музыковед С. И. Махней, например, 
говорит об эмиграции, но, давая интервью 
эмигрантской газете, вряд ли А. Эйхенвальд не 
сказал бы об этом факте прямо [5]. 

Наверняка А. Эйхенвальд предпринял зару-
бежную поездку не исключительно со специ-
альными авторскими концертами. Скорее, он 
воспользовался оперными или симфонически-
ми гастролями для устройства в том числе и 
авторских концертов (если они в 1924 году 
действительно были). Но то, что в трудовом 
списке А. Эйхенвальд дипломатично называет 
свой концертный репертуар «народными пес-
нями СССР», это только слова, за которыми 
стоит попытка угодить современным советским 
властям, показать идеологическую актуаль-
ность своей деятельности. На деле же А. Эй-
хенвальда как этнографа и композитора в эти 
годы привлекали песни только восточных (пре-
имущественно тюркских) народов, причем не 
только советских. Даже позднее, накопив уже 
более широкий «восточный» концертный ре-
пертуар, А. Эйхенвальд продолжал включать в 
свои концертные программы даже на родине 
обработки турецких и персидских, то есть за-
рубежных, песен. По советской терминологии 
более поздних послевоенных лет, программы, 
подобные программам его парижских концер-
тов, должны были бы именоваться «Песнями 
народов мира».  

В конце 1920-х годов, возвратившись в 
СССР, А. Эйхенвальд примерно такой терми-
нологией («Песни народов») тоже отчасти 



YU.N.ISANBET 
 

 84 

пользовался, но не по отношению к собствен-
ным произведениям. 

Дирижерская же работа А. Эйхенвальда в 
Ницце (но не в 1925-м, как он указывает в спи-
ске, а в 1926 году) подтверждается, кроме сви-
детельства Штейнпресса, рядом документов. В 
частности, в фондах ГЦММК хранятся афиши 
сентябрьских постановок опер «Князь Игорь» 
А. Бородина и «Китеж» («Сказание о невиди-
мом граде Китеже и деве Февронии») 
Н. А. Римского-Корсакова и симфонического 
концерта, состоявшегося 10 октября 1926 года 
при участии певицы А. Тихоновой и пианиста 
Сапельникова (в программе Вагнер, Лист, Эй-
хенвальд).  

А. Эйхенвальд с труппой, собранной пре-
имущественно из русских оперных певцов 
(«премьеров экс-императорских театров Санкт-
Петербурга и Москвы», как сказано в театраль-
ном буклете), был приглашен в Ниццу дирек-
цией «Летнего театра Милеана» в замке графа 
Милеана-Вижьера. Ознакомление с изящным и 
красиво оформленным буклетом «Théâtre ďÉté 
dе Miléant», приуроченным к постановке «Ки-
тежа» (Фонд ГЦТФ), дает некоторое представ-
ление об этих гастролях. В буклете содержатся 
список действующих лиц и исполнителей «Ки-
тежа» (К. Запорожец, Г. Раисов, А. Яковлева, 
Г. Поземковский,1М./Б2 Попов, Е. Садовина, М. 
Д’Ариал, М. Барминов, С./К*. Кайдановский, Г. 
Дубровский, Л. Коротнева) и отличные фото-
графии Мэтра (Le Maitre) Эйхенвальда и ряда 
солистов, а в одной из статей, посвященных 
самому Летнему театру, упомянуты 
предстоящие спектакли русского оперного 
коллектива (любопытно, что здесь же 
помещены фото графа с подписью «Comte de 
Miléant» и фото мраморного бюста Льва Тол-
стого с подписью «Comte Léon de Miléant-
Tolstoi». 

Гастрольный оперный репертуар 
А. Эйхенвальда был серьезным. Наряду с 
«Князем Игорем», исполненным при открытии 
сезона (как сообщалось, с участием 200 
исполнителей), и «Китежем», из произведений 
русских композиторов в план были включены 
«Золотой петушок» и «Шехеразада» Римского-
Корсакова, «Евгений Онегин» Чайковского, а 
также новые для русских исполнителей или, в 
лучшем случае, все же менее известные им и 
требующие тщательного разучивания 

                                                 
1  

2 В списке исполнителей и в подписях под фото 
инициалы некоторых артистов разнятся. 

произведения: «Федра» Ж. Расина «с музыкой 
Ж. Массне», «Коринфская свадьба» (на русской 
сцене: «Коринфские ночи») А. Франса «с 
партитурой А. Бюссе»3, оперы «Мефистофель» 
А. Бойто и «Орфей и Эвридика» К. В. Глюка. 

А. Эйхенвальд получил приглашение в 
Ниццу, уже имея определенную 
исполнительскую и композиторскую 
известность во французских музыкальных 
кругах. Благодаря его личному присутствию в 
Париже или нет, но в 1925 году на сцене 
парижского театра «Альгамбра» был поставлен 
его балет-пантомима «Жар-птица». Поскольку 
под этим названием был известен балет 
И. Стравинского, премьера которого состоялась 
в 1910 году в рамках парижских «Русских 
сезонов» С. Дягилева, балет А. Эйхенвальда 
шел под названием «Иван-царевич». 
Приглашению композитора в Ниццу могла 
способствовать и известность, которую 
приобрели его недавние, апрельский и 
июньский, концерты «восточной народной 
музыки», данные им в Париже. 

Перед вторым из этих концертов, предваряя 
изложение текста беседы с композитором в 
газете «Дни», его парижский собеседник 
В. Зенз писал: 

 
«Два месяца тому назад в малой зале „Гаво“ 

приехавшим из России композитором-этнографом 
А. А. Эйхенвальдом был дан необычный для 
Парижа концерт, посвященный народной песне 
татар, казахов (у автора: киргизов)4, башкир, 
узбеков, турок. Концерт собрал полную залу и 
вызвал подлинный восторг публики, 
почувствовавшей в этих песнях и музыкальных 
пьесах не только что-то новое, но и свежее, яркое, 
молодое – как свежо и молодо бывает все, 
выходящее из истоков подлинного народного 
творчества» [4].  

 

                                                 
3 Именно так, с акцентом на именах авторов литера-
турных источников либретто Расина и Франса, а не 
авторов музыки Массне и Бюссе, стоит в буклете. 
4 Далее в авторском тексте применительно к назва-
ниям аналогичных обработок А. Эйхенвальда вме-
сто терминов «киргиз» и «киргизский» употребля-
ются соответственно «казах» и «казахский». В ци-
тируемых документах, в том числе концертных про-
граммах, термины «киргиз» и «киргизский» сохра-
няются (обычно с примечанием). Неправильное на-
звание народа связано с тем, что в России и СССР 
до 1925 года, когда казахам разрешили вернуть ис-
торическое имя, их именовали киргизами (см., 
напр.: [6]). 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 85 

А. Эйхенвальд, рассказывая В. Зензу об 
истории организации этих концертов, сообщил: 

 
«В 1924 году я выехал за границу. Здесь первый 

концерт восточной народной музыки я дал в Париже 
в редакции „Ревю Мюзикаль“ на так называемых 
„концертах-митингах“, практикуемых в Париже. 
Концерты эти в музыкальной среде имели успех. 
Мне предложили устроить концерт для публики – 
но для этого надо было платить бюро большие день-
ги. Я отказался. Тогда устроили бесплатно в малой 
зале „Гаво“. Концерт имел большой успех. Фран-
цузская пресса отнеслась очень сочувственно, отме-
тив новое, неожиданное. Очень заинтересовался 
собственник залы „Гаво“ и сам предложил устроить 
теперь концерт в большой концертной зале. Приня-
ли в этом участие и другие музыкальные организа-
ции („Мус/зика“), теперь мы устраиваем 30 июня 
настоящий концерт уже на свой риск…» [Там же]. 

 
Из слов А. Эйхенвальда не вполне ясно, ко-

гда же состоялся концерт в редакции журнала – 
в 1924-м (вскоре после приезда композитора в 
Париж) или же в 1926 году (незадолго до пер-
вого, апрельского, концерта в зале «Гаво»). Но, 
так или иначе, у истоков этого начинания стоя-
ла «Ревю мюзикаль». Сам факт, что журнал 
включил в орбиту своего внимания творческие 
опыты А. Эйхенвальда в области восточной и 
прежде всего татарской музыки, уже свиде-
тельствует о признании их художественной ак-
туальности и ценности. 

Журнал активно занимался организацией 
разного рода концертов современных авторов. 
Опубликованный в 1924 году в советском 
ежемесячнике «Музыкальная культура» обзор 
музыкальной жизни Франции начат с информа-
ции именно о его деятельности: 

 
«Концерты „Revue musicale“. Французский 

журнал „Музыкальное обозрение“ в истекшем сезо-
не устраивал в Париже регулярные камерные кон-
церты, в двух сериях – зимней и весенней – позна-
комившие парижскую публику с новыми или мало-
известными сочинениями французских и иностран-
ных авторов; благодаря отличным исполнителям – 
тоже различных национальностей – вечера эти при-
обрели почетную известность. Из новых сочинений 
были сыграны Квартет, „Архаические мелодии“ и 
„Метопы“ Шимановского, Квартет Флорана Шмит-
та, 2-я скрипичная соната Белы Бартока, квартеты 
Корнгольда и Шансмана, Импровизации для вио-
лончели с фп.5 Капле, Соната для виолончели соло 
Кодая, ряд вокальных вещей (Пиццетти, Капле и 

                                                 
5 ф.-п. – фортепиано. 

др.), Соната для флейты с арфой Сема Дресдена6. 
Целый концерт был посвящен Онеггеру, не считая 
исполнения его виолончельной сонаты зимой и 
„Пасхи в Нью-Йорке“ (три поэмы) в весенней серии. 
Из русских композиторов исполнялись Скрябин и 
Стравинский» [7, с. 253] (здесь и далее курсив авто-
ра. – Ю. И.).  

 
Из современных русских композиторов в 

концертах, устроенных журналом в данном се-
зоне, упоминаются только Скрябин и Стравин-
ский, но было бы неправомерно предполагать, 
что интерес журнала к творчеству А. Эйхен-
вальда обусловлен тем, что во Франции ощу-
щался дефицит новых сочинений русских ком-
позиторов. Даже в узкой области камерной му-
зыки, не говоря уже о театральной, это не так. 
В другом разделе того же самого обзора музы-
кальной жизни Франции читаем: 

 
«Русская музыка. Русская музыка весьма попу-

лярна в Париже. В минувшем году из числа русских 
авторов много играли Стравинского («История 
солдата» в концертах Вьенера, фп. концерт у 
Кусевицкого, фп. транскрипции из «Петрушки» в 
камерных концертах «Revue musicale» и др.); 
С. Прокофьева (романсы из ор. 36; 5-я соната и 2-й 
концерт для фп.), Мясковского («Причуды» – 
исполнял С. Прокофьев), Глазунова (сюита 
«Кремль») под управлением Коппола, хор 
Кастальского «Русь» в концертах Колонна, Сонату, 
Первый и Второй фортепьянные концерты 
А. Черепнина, «Гашиш» Ляпунова, «Петрушку» 
Стравинского, Гречанинова, Саминского, Римского-
Корсакова, Танеева и других» [Там же, с. 254].  

 
Интересная деталь: в те же дни, когда был 

первый концерт Эйхенвальда, в концертном 
(видимо, большом) зале «Гаво» прошел 
концерт из произведений С. Рахманинова (в 
программе: Элегическое трио – Любинова, 
Grossemy, Whitemore; романсы – Раиса Азрова 
и пианист А. Лабинский; Соната для фортепья-
но и виолончели – Марион Робертс, Whitemore; 
Первая часть Второго фортепьянного концерта 
– А. Плотников, Френкель-Liénard и Сюита для 
двух фортепьяно – Френкель-Liénard и Плотни-
ков), да и отклики на оба концерта опубликова-
ны в одном и том же номере «Le Monde 
Musical» («Ле Монд Мюзикаль»). 

Даже на фоне такой интенсивной и богатой 
новинками, в том числе русских композиторов, 
музыкальной жизни Парижа концерты А. Эй-
хенвальда не остались незамеченными. Теплый 
                                                 
6 В журнале: Шмита; Каплэ; Кодали; Сэма Дрездена; 
соната Бела Барток. 



YU.N.ISANBET 
 

 86 

прием слушателей и дружные отклики фран-
цузской прессы вызвали у публики неподдель-
ный интерес к произведениям, выведенным 
А. Эйхенвальдом на концертную эстраду. 

Первый парижский публичный авторский 
«Concert de musique porpulaire orientale» («Кон-
церт восточной народной музыки») А. Эйхен-
вальда состоялся в камерном (квартетном) зале 
«Гаво» 28 апреля 1926 года. В концерте приня-
ли участие автор (фортепьяно), солисты оперы 
Раиса Азрова (лирическое сопрано), Консуэла 
Иствик (в прессе ее именовали «американское» 
колоратурное сопрано), Антонина Тихонова 
(меццо-сопрано), Виктор Андога (баритон), 
Григорий Раисов (тенор) и пианист Александр 
Лабинский. Рекламные листовки и программки 
концерта были выпущены под грифом об-
щества «Musica» (почетный президент Жанна-
Л. Розенталь, художественный руководитель 
Жак Спинадель). Дирекция «Мусики», поняв, 
что эйхенвальдовские обработки восточных 
напевов представляют большой музыкальный и 
этнографический интерес, сочла себя обязан-
ной предоставить информацию о концерте всем 
заинтересованным лицам. Несмотря на малень-
кие форматы листовок и программок в них, 
кроме фактических сведений о месте и времени 
проведения концерта, перечня исполняемых 
произведений и исполнителей, туда были 
включены сведения об авторе и исполняемых 
произведениях. 

Программа концерта в двух отделениях (че-
тыре исполнителя в первом отделении, три – во 
втором) включала 22 номера: 

[Première partie] 
I. Airs Populaires Orientaux pour deux 

pianos (suite). 
a) La Source froide «Salkan Tchichma», 

vieille chanson tartare de Volga – Kazan. 
b) Danse des femmes, danse populaire 

tartare de Volga. 
c) La Mort du Héros,  ballade populaire 

bachkire ďOufa. 
d) La plume ďOie «Kaas-kanati», chanson 

et danse tartares de Volga. 
АLEXANDRE LABINSKY et L’AUTEUR. 
II. Ballade «Sakmar-Sou», chanson tartare de 

Volga. 
Poésie «Otmé Bul-bul», chanson persane. 
La Musulmane «Bibikei-Kiss», chanson 

tartare ďOrenbourg. 
Consuelo EASTWICK. 

III. Mon Jardin «Ouz Behtcha Haramzi», 
chanson ouzbek de Tachkent. 

Chansonnette,  сhanson kirghiz/kirghizie 
ďOrenbourg. 

Le Minaret  «Ioksé-Minaré7», chanson tartare 
de Crimée. 

Victor ANDOGA. 
IV. Le mal du pays  «Akoup-Kouié», 

chanson tartare ďOural. 
Berceuse «Ouju ia vroum», chanson tartare 

de Volga. 
Réminiscence «Tiaskiria», chanson tartare 

de Volga. 
Raïssa ASROFF. 

 
[Deuxième partie] 

V. Airs Populaires Orientaux pour deux 
pianos (suite) 

e) Turkulery, danse turque. 
f) La nuit  «Вouranbaу»8, nocturne bachkire. 
g) Так-Мак, danses tartares. 
АLEXANDRE LABINSKY et L’AUTEUR. 
VI. Le vague à l’âme  «Esiulia iouziak», 

vieille chanson tartare de Kazan. 
Berceuse plaintive  «Ay-da-sinda», chanson 

des turquemans/turcmen 
Vieil le  complainte  «Tiaftelaou», chanson 

tartare de Volga. 
Antoinette TIKHONOVA. 

VII. Mon pays «Touhan Ill», chanson tartare 
ďOural. 

La Lune «Tvorian», chanson bachscire 
ďOufa. 

Le Vaurien «Araz-Usta», chansonnette 
turque. 

Grégoire RAÏSSOFF. (ГЦТФ) 
Второй концерт восточной музыки, про-

шедший в большом концертном зале «Гаво» 30 
июня 1926 года, не копировал первый. У него 
были другой организатор – фирма «Гаво» (Mai-
son Gaveau), другие исполнители и даже дру-
гое, более конкретизированное название – 
Сoncert de musique populaire Tartare, Kir-
ghiz/Kirghise9, Turque et du Caucase (Концерт 
народной музыки татар, киргизов, турков и 
Кавказа/кавказской), хотя и не совсем соответ-
ствующее действительности: музыки «кирги-
зов», то есть казахов, в концерте не было со-
всем, из музыки «Кавказа» исполнялся только 
единственный грузинский напев, зато башкир-
ская музыка, представленная в программе тре-

                                                 
7 В программе: «Ioské». – Ю. И. 
8 В программе: «Kourambaу». – Ю. И. 
9 Двоякая орфография в программке и листовке». – 
Ю. И. 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 87 

мя напевами, в название концерта не попала 
совсем. 

Программа второго концерта претерпела 
изменения не столько за счет включения в нее 
новых номеров, сколько за счет сокращения 
двух частей фортепьянных сюит и пяти 
вокальных номеров предыдущей программы. 
Если первое было продиктовано, скорее, 
художественными соображениями 
(французские критики восприняли две сюиты 
для двух фортепьяно как достаточно 
обыденные для Парижа сочинения), то второе 
из-за перемен в составе исполнителей и сокра-
щения их числа во многом было вынужденным. 
Из исполнителей-вокалистов предыдущего 
состава в концерте участвовала только 
А. Тихонова, дополнившая свою предыдущую 
программу грузинской песней «Tvorian 
chames» и совместным с И. Тинэром татарским 
дуэтом «Җизнәкәй» («Зятюшка»). Колоратур-
ное сопрано Зоя Ефимовская и французский 
тенор Ив Тинэр, заменившие Р. Азрову, К. Ист-
вик, В. Андогу и Г. Раисова, из их двенадцати 
номеров взяли в свой репертуар только семь. 
Несколько компенсируя это, Тинэр исполнил 
турецкую песню «Bei oglou» (на этот сюжет у 
крымских татар имеется народная песня «Бей 
огълунынъ сарайлары». Не ее ли обработка 
сделана А. Эйхенвальдом? Или напев бытует у 
двух народов?). Таким образом, в целом в 
программу вошло 18 номеров. 

Première partie 
1. a) La Source froide  «Salkan Tchichma»10 
b) La mort  du Héros , ballade bachkire. 
с) L’aile ďoie «Kaas-Kanat», сhanson et 

danse tartare. 
Аlexandre LABINSKY et L’AUTEUR. 

2. a) Ballade «Sakmar Sou», chanson tartare. 
b) Réminiscences  «Tiaskiria», chanson 

tartare. 
Zoia EFIMOVSKY. 

3. a) Mon Pays «Touhan Ile», chanson 
tartare. 

b) La lune «Tvorian», chanson bachkire. 
Yves TINAIRE. 

4. a) Le vague à l’âme «Esiulia Iouziak», 
chanson tartare. 

b) Berceuse «Ay-da-sinda», chanson 
turquemans/turcmen. 

Antoinette TIKHONOVA. 
                                                 
10 Для придания двум концертным программам 
е д и н о о б р а з и я  здесь и далее и з м е н е н о  
оформление заглавия. В оригинале: La Source 
fro ide  (Salkan Tchichma), vieille chanson tartare. 

 
Deuxième partie 

5. a) Danse des femmes tartares. 
b) Turkulery, danse turque. 

Аlexandre LABINSKY et L’AUTEUR. 
6. a) Berceuse «Ouju ia Vroum», chanson 

tartare. 
b) Poésie «Otmé Bul-bul», chanson persane. 

Zoia EFIMOVSKY. 
7. a) Mon jardin «Ouz behtcha Haramzi», 

chanson Ouzbek. 
b) Bei oglou, légende populaire turque. 

Yves TINAIRE. 
8. a) Tvorian chames, chanson géorgienne. 
b) Vieil le complainte  «Tiaftelao», chanson 

tartare. 
Antoinette TIKHONOVA. 

9. Jiznakkey «Le Gendre», duo tartare. 
Antoinette TIKHONOVA et Yves TINAIRE. 

(ГЦТФ) 
Всего в двух концертах были исполнены 

обработки двадцати пяти народных напевов11. 
Пятнадцать из них прозвучали как 28 апреля, 
так и 30 июня: 

Для двух фортепьяно: 
1. Kaз канаты – песня и танец волжских та-

тар. 
2. Салкын чишмә – старинная песня волж-

ских татар, Казань. 
3. Смерть героя – народная башкирская 

баллада, Уфа. 
4. Танец женщин (Танец татарских жещин) 

– народный танец волжских татар. 
5. Tюркюлери – турецкий танец. 
Для пения с фортепьяно: 
6. Колыбельная (Жалобная колыбельная) 

«Ay-da-sinda» – туркменская песня. 
7. Колыбельная «Ouju ia vroum» – песня 

волжских татар. 
8. La Lune «Tvorian» – песня уфимских 

башкир. 
9. Мой сад «Ouz Behtcha Haramzi» – песня 

ташкентских узбеков. 
10. Өзелә үзәк – старинная песня казанских 

татар. 

                                                 
11 В последующих перечнях названия обработок 
татарских, башкирских, а также крымско-татарского 
напевов даются по оригинальным названиям иден-
тифицированных напевов, названия обработок напе-
вов других народов, а также неидентифицированные 
названия обработок татарских и башкирских напе-
вов – соответственно названиям концертных номе-
ров. 



YU.N.ISANBET 
 

 88 

11. Поэзия «Otmé Bul-bul» – персидская 
песня. 

12. Сакмар су – песня волжских татар. 
13. Tәзкирә – песня волжских татар. 
14. Tәфтиләү – песня волжских татар. 
15. Tуган ил – песня уральских татар. 
Из десяти произведений, исполненных по 

одному разу, семь исполнялись в концерте от 
28 апреля: 

Для двух фортепьяно: 
16. Буранбай – башкирский ноктюрн. 
17. Такмак – татарские танцы. 
Для пения с фортепьяно: 
18. Akуп көе – песня уральских татар. 
19. Бездельник «Aras-Usta» – турецкая пе-

сенка. 
20. Мусульманка «Бибекәй кыз» – песня 

оренбургских татар 
21. Шансонетт – казахская песня Оренбур-

га. 
22. Юксек минаре «<Высокий> минарет» – 

песня крымских татар. 
Еще три произведения для голоса с фор-

тепьяно единственный раз исполнялись на кон-
церте от 30 июня: 

23. Бей-Оглу – турецкая народная легенда. 
24. Җизнәкәй (Le Gendrе) – татарский дуэт. 
25. Tvorian chames – грузинская песня. 
 
И 28 апреля, и 30 июня звучание татарской 

и башкирской музыки занимало более 
половины общей программы. Это давало 
слушателям определенную возможность, не 
ограничиваясь единичными впечатлениями, 
получить более цельное представление о 
народной музыкальной культуре этих 
родственных народов. А из концертных 
программок, в том числе из кратких дефиниций 
к названиям татарских и башкирских напевов, 
можно было не только почерпнуть сведения о 
разнообразных жанрах песенных и 
танцевальных старинных и современных 
татарских и башкирских напевов (песня, 
легенда, такмак, танец, женский танец, дуэт, а 
также допускающие применение по отношению 
к ним таких европейских жанровых названий, 
как баллада или ноктюрн), но и получить 
некоторые географические сведения о регионах 
расселения этих народов внутри страны, таких 
как Поволжье, Казань, Оренбург, Урал, Уфа, 
Крым (chanson tartare de Volga; chanson tartare 
de Kazan; chanson tartare ďOrenbourg; chanson 
tartare ďOural; ballade bachkire ďOufa; chanson 
tartare de Crimée). В этой связи можно 

напомнить также идентификацию ташкентских 
узбеков и оренбургских казахов (chanson 
ouzbek de Tachkent; сhanson kirghiz 
ďOrenbourg).  

Названия концертных номеров, кроме трех, 
названных по жанру произведения (Danse des 
femmes tartares; Так-Mак; Chansonnette), и 
одного – по конкретному названию народного 
танца («Turkulery»), в программках, как 
правило, многосоставны. Кроме основного на-
звания на французском языке, в них, за исклю-
чением номера «La mort du Héros», в обяза-
тельном порядке приведено (через запятую или 
в скобках) и оригинальное тематическое назва-
ние народного напева, но не на родном языке, а 
во французской транскрипции, так как пред-
ставленные народы использовали в то время 
арабское или, как грузины – свое собственное, 
грузинское, письмо. Употребление в концерт-
ных программках, предназначенных для фран-
цузских слушателей, и того, и другого письма 
было бы неуместным, а их практическое при-
менение, пожалуй, технически неосуществи-
мым. 

Но поскольку буквами или сочетаниями 
букв французского алфавита, соответствующи-
ми конкретным звукам французской речи, не-
похожие на них звуки речи других, в основном 
тюркских, народов можно передать лишь при-
близительно, то восстановить подлинную фор-
му и значение транскрибированных названий 
на языках оригиналов удается не всегда, тем 
более что французские написания не всегда 
поддаются расшифровке. В таких случаях при 
ссылках на них в книге вместо оригинальных 
названий приходится обходиться русскими 
транскрипциями французских названий или 
самими французскими транскрипциями. В ча-
стности, это относится к названиям двух напе-
вов, обозначенных как татарский и башкир-
ский, «Ouju ia vroum» и «Tvorian». 

Кроме того, в некоторые транскрипции и 
названия на французском языке могли вкрасть-
ся механические ошибки, для выявления кото-
рых необходимы соответствующие специали-
сты, знающие, кроме татарского и башкирского 
языков, языки и других народов, представлен-
ных в программе концертов. Например, приме-
нительно к «татарскому» номеру с названием 
«La Lune „Tvorian“» слово «Tvorian» в качестве 
транскрипции татарского аналога названия «La 
Lune» указано ошибочно, так как французскому 
La Lune ‘луна’ может соответствовать только 
татаро-башкирское слово «Ай». Настораживает 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 89 

и то, что слово «Tvorian» встречается также в 
названии грузинского напева «Tvorian chames», 
а слово «chames» (или его вариант), в свою 
очередь, – в названии армянского напева 
«Твормин хамес», обработку которого в конце 
1920-х годов А. Эйхенвальд исполнял во время 
советского радиоконцерта (слова «Tvorian» и 
«Твормин» тоже созвучны друг другу). Не за-
кралась ли здесь какая-то ошибка, механически 
повторяющаяся и в последующих программах? 

Стоит обратить внимание и на то, что в ряде 
случаев отдельные слова названий обработок, 
встречающиеся также и в текстах этих песен, 
транскрибируются в программках явно соот-
ветственно их мелодическому распеву, поэто-
му, как в песенной подтекстовке, они могут 
быть разбиты на отдельные фрагменты и слоги 
(«Ouz Behtcha»; «Bul-bul»; «Ay-da-sinda» вме-
сто «Ouzbehtcha»; «Bulbul»; «Ayda sin da»), а в 
зависимости от количества музыкальных зву-
ков, распеваемых на один слог (то есть в тех 
случаях, когда слог распевается более чем на 
один звук или на два слога приходится один 
звук), появляется дробление слога на два («кa-
as» вместо «каз») или материализуется беглый 
звук, в обычном произнесении часто 
опускаемый («Bi-bi-kei» вместо «Bibkei»). Мо-
жет быть, в результате такого транскрибирова-
ния и возникло еще одно непонятное в казан-
ско-татарском языке сочетание слов «Ouju ia 
vroum» («ia vroum» похоже на крымско-
татарское яврум ‘возлюбленная’)12. 

В качестве основных французских темати-
ческих или жанровых названий концертных 
номеров в программах указаны: I) оригиналь-
ные названия напевов в переводе на француз-
ский язык или II) транскрипции непереводимых 
на французский язык оригинальных названий 
                                                 
12 Названию «Бибкәй кыз» в программке в качестве 
основного предшествует слово «мөслимә» («La 
Musulmane “Bibikei-Kiss”, chanson tartare 
ďOrenbourg»). Истолковать его можно двояко. 
Мөслимә (рус. Муслима) – татарское женское имя, 
дословно обозначает «мусульманка» (с арабского). 
Именно в этом значении (а позднее в некоторых 
случаях даже как «Мусульмане») употребляется 
слово «мөслимә» в программке концерта от 28 
апреля 1926 года. Кроме того, напев «Муслима» 
отождествляется с напевом «Бибкай кыз». 
Выяснить, нет ли здесь технической ошибки и не 
идет ли речь о двух разных напевах (а напевы под 
такими названиями действительно существуют) или 
о двух названиях одного и того же напева, станет 
возможным только после ознакомления с нотными 
текстами А. Эйхенвальда. 

напевов, становящиеся одновременно и заимст-
вованными названиями на французском языке. 

I. Оригинальные названия в переводе на 
французский язык, как правило, дополняются 
оригинальными названиями в транскрипции, 
становясь двухступенчатыми, что особенно за-
метно в оформлении текста первого концерта. 

1. «Danse des femmes» (оригинальное жан-
ровое название на татарском языке – Хатын-
кызлар биюе ‘Танец женщин’; тематическое 
название неизвестно). 

2. «L’aile ďOie “Kaas-kanati”» 
(оригинальное тематическое название на 
татарском языке – Каз канаты ‘Гусиное кры-
ло’; другой вариант французского перевода – 
La plume ďOie ‘Гусиное перо’). 

3. «Mon pays “Touhan Ill <или, в другом 
случае: Ile>”» (оригинальное тематическое 
название на татарском языке – Туган ил ‘Роди-
на’). 

4. «Source froide “Salkan Tchichma”» 
(оригинальное тематическое название на 
татарском языке – Салкын чишмә ‘Холодный 
родник’). 

5. «Le vague à l’âme “Esiulia iouziak”» 
(оригинальное тематическое название на 
татарском языке – Өзелә үзәк ‘Сердце 
разрывается’; другой вариант французского 
перевода – La vague à l’âme). 

Из названий напевов других народов к по-
добным названиям относится «Le Minaret 
“Ioksé-Minaré”» (оригинальное название – 
Юксек минаре ‘Высокий минарет’). 

II. Простые французские транскрипции раз-
нонациональных названий в программках 
встречаются редко, как, например, Так-Мак 
(оригинальное фольклорное жанровое название 
– Такмак ‘Такмак’). 

Из названий напевов других народов к по-
добным названиям относятся: 1) Bei оglou (рус. 
Бей-Оглу), 2) Turkulery (рус. Тюркюлери), 3) 
Tvorian chames (рус. ? – смысловое значение 
названия не выяснено). 

Еще в одном случае за транскрибирован-
ным словом следует его перевод: Jiznakkey (Le 
Gendre) (оригинальное тематическое название –
Җизнәкәй ‘Зятюшка’). 

В остальных же случаях транскрибирован-
ные названия предваряются а) академическими 
жанровыми названиями (Ballade, Berceuse, 
Réminiscence, Vieille complainte) или 
б) собственными авторскими названиями ком-
позитора на французском языке, то есть, как 
уже отмечалось, использование новых для 



YU.N.ISANBET 
 

 90 

данных произведений жанровых или 
тематических названий не сопровождается 
упразднением оригинальных названий. Все 
они, кроме «Эскадрона» в номере «La mort du 
Héros», входят в состав названия номера в 
целом и служат источником дополнительных 
сведений об отдельных элементах восточных 
произведений. 

В названиях обработок татарских и башкир-
ских напевов встречается каждая из разновид-
ностей таких названий: 

I. Академические жанровые названия на 
французском языке, данные Эйхенвальдом и 
дополненные оригинальными названиями в 
транскрипции: 

1. «Ballade “Sakmar-Sou”» (оригинальное 
тематическое название – Cакмар су (название 
реки); в переводе на русский язык: Баллада 
«Сакмар-су»). 

2. «Berceuse “Ouju ia vroum”» 
(оригинальное тематическое название не 
установлено; в переводе на русский язык: 
Колыбельная «Ouju ia vroum»). 

3. «Réminiscence “Tiaskiria”» (оригинальное 
тематическое название – Тәзкирә – женское 
имя; в переводе на русский язык: 
Реминисценция «Таскира»). Другой вариант 
французского перевода: Réminiscences 
(Реминисценции). 

4. «Vieille complainte “Tiaftelaou”» 
(оригинальное тематическое название 
Тәфтиләү – непереводимое слово, 
образованное от фамилии «Тәфкилев», в других 
языках употребляется только в транскрипции; в 
переводе на русский язык: Старинная 
протяжная песня «Тафтиляу»; в источниках об 
аналогичных башкирских песнях встречается 
название «Тевкилевская»). 

Из названий напевов других народов к 
подобным названиям относятся 1. «Berceuse 
plaintive “Ay-da-sinda”» («Жалобная 
колыбельная “Ay-da-sinda”»); 2. Chansonnette 
(Шансонетка. Оригинальное название неиз-
вестно). 

II. Собственные тематические названия 
А. Эйхенвальда на французском языке, допол-
ненные оригинальными тематическими назва-
ниями в транскрипции. Поскольку новое автор-
ское название на французском языке и ориги-
нальное название во французской транскрип-
ции по значению не совпадают, две части на-
звания на русский язык переводятся по-
разному. 

1. «La Lune ”Tvorian”» (оригинальное на-
звание не установлено; в переводе на русский 
язык: Луна/Месяц «Tvorian»). 

2. «Le mal du pays ”Akoup-Kouié”» (ориги-
нальное название: «Акуп көе»; в переводе на 
русский язык: Тоска по родине «Окопная»). 

3. «La Mort du Héros» (в переводе на 
русский язык: Смерть героя; оригинальное на-
звание: «Эскадрон» в программе отсутствует). 

4. «La Musulmane ”Bibikei-Kiss”» (ориги-
нальное название: «Бибекәй кыз» – женское 
имя; в переводе на русский язык: Мусульманка 
«Юная Бибкай»).  

5. «La nuit ”Bouranbay”» (оригинальное на-
звание: «Буранбай» – мужское имя; в переводе 
на русский язык: Ночь «Буранбай»). 

Из названий напевов других народов к 
подобным названиям относятся: 1. Mon Jardin 
«Ouz Behtcha Haramzi» (Мой сад «Ouz Behtcha 
Haramzi»); 2. Poésie «Otmé Bul-bul» (Поэзия 
«Otmé Bul-bul»); 3. Le Vaurien «Araz-Usta» 
(Бездельник «Aраз-уста»). 

Казалось бы, такая пестрота в названиях 
излишня и ее можно было бы избежать, 
ограничиваясь оригинальным названием в 
переводе на французский язык с повторением 
его же в транскрипции, раз уж привести 
оригинальное название на его родном языке 
невозможно технически. Например, Le vague à 
l’âme (Esiulia iouziak) или, в обратном порядке, 
Esiulia iouziak (Le vague à l’âme). Именно так 
принято в работах научного характера, и для 
высококультурной слушательской аудитории 
концертного зала «Гаво» такое тоже не было 
бы в новинку, но не в данном конкретном 
случае, когда не всегда известно значение 
оригинального названия или невозможен его 
перевод на французский язык (требуется 
толкование). 

Оригинальные тематические названия 
казахской песни (Chansonnette), как и «Танца 
(татарских) женщин», неизвестны, название 
«Ouju ia vroum» не поддается расшифровке (и, 
соответственно, переводу) как казанско-
татарское, не раскрывает А. Эйхенвальд и зна-
чения названий «La Lune “Tvorian”» и «Tvorian 
chames». 

Названия девяти напевов из двадцати пяти в 
принципе не допускают перевода на какой-
либо язык. Такие слова (с учетом изменения 
произношения) используются в других языках 
в качестве заимствованных. Это названия по 
мужскому или женскому личному имени – 
Araz-Usta (Мастер Араз), Bibikei-Kiss (Девица 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 91 

Бибкай), Bouranbay (Буранбай), Tiaskiria 
(Таскира), по названию реки – Sakmar-Sou 
(Сакмар-су), по названию улицы (квартала 
города) – Bei oglou (Бей Оглу – район 
Стамбула), по названию народного напева, 
танца или жанра – Tiaftelaou (Тафтиляу), 
Turkulery (Тюркюлери), Так-Мак (Такмак). 

Эти девять незнакомых для парижан слов 
(понятий), будучи использованными в качестве 
самостоятельных или единственных названий 
концертных номеров, не неся в себе никакой 
информации для слушателей, не имели бы для 
них никакого смысла. Ничего удивительного, 
что А. Эйхенвальд употребил в 
транскрибированной форме только три из них, 
три названия заменил своими собственными, 
три названия предварил названиями 
академических жанров в роли основных 
названий номеров. 

Названия остальных одиннадцати напевов 
(в том числе семи татарских – «Акуп», 
«Җизнәкәй», «Каз канаты», «Өзелә үзәк», 
«Салкын чишмә», «Туган ил», «Эскадрон», а 
также «Ay-da-sinda», «Le Minaret», «Otmé Bul-
bul», «Ouz Behtcha Haramzi») носят 
тематический характер и переводимы на 
французский язык. Но А. Эйхенвальд 
придерживается этого в отношении только 
шести из них. Туркменскому напеву «Ay-da-
sinda» он дает предваряющее жанровое 
наименование «Жалобная колыбельная», а еще 
четырем – новые тематические названия «Мой 
сад», «Поэзия», «Смерть героя» и «Тоска по 
родине» (вместо «Ouz Behtcha Haramzi», «Otmé 
Bul-bul», «Эскадрон» и «Окопная»). 

Почему он это сделал, остается только га-
дать: для благозвучия, исходя из музыкального 
образа, исходя из содержания оригинального 
или переводного (если он существовал) текста 
или же в отдельных случаях («Ouz Behtcha 
Haramzi», «Otmé Bul-bul») из-за отсутствия 
квалифицированного перевода названия? Что 
касается «Смерти героя» и «Тоски по родине», 
то в собственных названиях А. Эйхенвальда 
сформулирована программа этих инструмен-
тальных миниатюр, согласующаяся и с музы-
кой, и с текстом народных песен. 

Нововведения А. Эйхенвальда в названиях 
напевов, без сомнения, направляли внимание 
слушателей, помогали им ориентироваться в 
мире во многом новой для них восточной 
музыки, сопоставить и сравнить ее с 
привычной европейской музыкой. 

Сохранилось двенадцать журнальных и га-
зетных вырезок (ГЦТФ), посвященных этому 
событию. Три из них на французском языке [8], 
[9], [10], одна – на английском [11]; восемь – на 
русском [3], [12], [13], [14], [15], [16], [17], [18]. 
К сожалению, в архивных собраниях удалось 
познакомиться лишь с вырезками перечислен-
ных материалов, прямые же сведения об опуб-
ликовавших их газетах и журналах остаются 
неизвестными, а выяснение их названий потре-
бовало бы специальной работы с парижской 
прессой более чем 90-летней давности, что на 
данный момент нереально. Приходится доволь-
ствоваться косвенными данными, в частности 
надписями Эйхенвальда на текстах вырезок, по 
которым идентифицированы журналы «Les 
Artistes d’Aujourd’hui» – Лез Артистс 
д'Ожурдьюи» («Антон Эйхенвальд» Ж. Б. Ле 
Комта), «Le Ménestrel» – «Ле Менестрель» 
(«Концерт восточной народной музыки» за 
подписью: А. С.), «Le Monde Musical»: («Кон-
церт восточной музыки» Л. Гумберта) и газета 
«Дни» («Восточная народная музыка» В. Зен-
за). Вопрос, являются ли колонтитул «Musical 
courier» («Мьюзикл курьер») журнальной стра-
ницы со статьей Н. де Богори «Фольклорные 
песни татар» и надпись «Последние дни» на 
вырезке информации «Концерт Эйхенвальда» 
названиями, соответственно, собственно жур-
нала и газеты или только их рубрик, пока оста-
ется открытым. Но если «Musical courier» – это 
название журнала, то его можно идентифици-
ровать как нью-йоркский (это косвенно под-
тверждается и публикацией рецензии на ап-
рельский концерт в журнале от 8 июля – для 
пересылки статьи из Парижа в Нью-Йорк тре-
бовалось немало времени). О месте публикации 
статьи В. Вальтера «Восточная музыка» можно 
судить по ссылке на газету «Дни» под выдерж-
кой из этой статьи в афишке-листовке концерта 
от 30 июня. Судя же по орфографии и шрифту 
(без ятей) заметки «Концерт восточной народ-
ной музыки композитора-этнографа А. Эйхен-
вальда», можно предположить, что она, скорее 
всего, вырезана не из придерживающегося до-
революционной орфографии французского, а 
неустановленного советского издания. 

Некоторые из этих двенадцати публикаций 
являются разной протяженности откликами на 
апрельский концерт, некоторые – краткими ин-
формациями о предстоящих или состоявшихся 
концертах, но все они содержат сведения о 
предметах, мало известных парижанам, и дают 
какое-то представление не только о народной 



YU.N.ISANBET 
 

 92 

музыке ряда восточных народов, но (для неко-
торых читателей) и просто о самом существо-
вании этих народов, имена которых читатели 
открывают для себя впервые, где-то там, в рус-
ских степях. Определенные сведения об А. Эй-
хенвальде и его обработках содержат также 
программки и афишки самих концертов. 

В программке концерта от 28 апреля приве-
дена выдержка из информации об А. Эйхен-
вальде как композиторе и этнографе, ранее 
опубликованной в «Le Guide du Concert». Этот 
же материал в чуть расширенном виде включен 
в афишку-листовку концерта от 30 июня, где, 
кроме того, также напечатаны выдержка из ста-
тьи А. С. В журнале «Ле Менестрель» и, в пе-
реводе с татарского и русского, пять отрывков 
из газетных откликов на концерты Эйхенвальда 
в Париже, Уфе, Казани и Оренбурге. 

При уфимском и оренбургском материалах 
указаны только их авторы: Ахмед Умеров, 
Ж. Козлов, при парижском и казанских – толь-
ко названия газет: «Дни», «Татарстан», 
«Казанские известия» (так, видимо, во 
избежание отождествления со всесоюзными 
«Известиями», в афишке именуется 
выходившая в Казани одноименная газета 
«Известия» – орган ТатЦИКа). Но установить 
по названиям газет трех неназванных авторов и 
их статьи не составило труда: это В. Вальтер 
(«Концерт восточной музыки»), Ш. Усманов 
(«Беренче татар симфония кичәcе») и М. Сим-
ский («Симфонический концерт восточной му-
зыки»). 

Выдержки из их статей нельзя назвать 
цитатами в полном смысле этого слова. Это 
выводы составителей афишки, 
сформулированные с употреблением 
отдельных слов из разных мест 
первоисточников и касающихся 
выразительности и оригинальности народных 
напевов, их гармонизации и оркестровки, а 
также восторженного приема публики и оценки 
значения концертов в культурной жизни татар. 
В выдержках из Умерова (видимо, это сам 
казанский журналист, дважды писавший о 
концертах Эйхенвальда, а не его однофамилец 
из Уфы) и Козлова затронуты вопросы 
мастерства композитора и принципов его 
подхода к обработке народного материала. 
В трактовке составителей афишки переводные 
тексты выглядят гипертрофированнее и 
категоричнее оригиналов. При этом допущено 
одно такое серьезное отступление от 
первоисточников, что можно ставить вопрос об 

их сознательном припособлении под некоторые 
частные и общие потребности французских 
журналистов. 

В переложении текста Ш. Усманова 
казанский концерт Эйхенвальда оценен как 
«торжественный праздник в жизни 
мусульманских народов» (Le Concert 
symphonique donné par le compositeur Antoine 
Eichenwald a été véritablement une fête solennelle 
de la vie des peuples musulmans), тогда как автор 
на такие глобальные обобщения не претендовал 
и говорил о празднике даже не татарского 
народа, а только татарской музыки, причем без 
всякой ее связи с вероисповеданием («Кичә 
чын мәгънәсе белән... татар музыкасының оста 
композитор каләме белән мәңгелек тактага 
язылуының тантаналы бәйрәме иде» 
[12, с. 135]). Использование понятий 
«мусульманский народ (народы)», 
«мусульманские популяции» вместо авторских 
«татары», «восточные народы» встречается 
также в переводах материалов Умерова и 
Козлова. 

Подобной «правке» советских публикаций 
перед концертом от 30 июня предшествовало 
достаточно широкое использование 
определения «мусульманский» во французской 
прессе, посвященной освещению апрельского и 
анонсированию июньского концертов 
А. Эйхенвальда. Появилось оно как 
альтернатива определению «orientale» 
(«ориентальный», «восточный»), которое для 
французских журналистов было, видимо, 
недостаточно убедительным. Авторы 
публикаций на французском и английском 
языках не могли заменить или упразднить 
определение «orientale» в официальном афиш-
ном названии апрельского концерта («Concert 
de musique populaire orientale»), но, говоря об 
исполненной музыке вне контекста этого на-
звания, вместо определения «orientale» они 
употребляли определения «татарская» (по 
преобладанию в программе), «туземная», 
«азиатская», просто «народная», без 
конкретизации названия народа, перечисляли 
этническую принадлежность напевов 
(«персидские», «узбекские», «татарские» 
песни) или регионы их происхождения 
(«музыка регионов, наиболее близких к Азии»). 
Июньский концерт в программке именовался 
уже не «Концертом восточной народной 
музыки», а «Концертом народной музыки 
татар, киргизов, турков и Кавказа». 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 93 

В парижских русских газетах слова «вос-
точный» (его синоним «ориентальный» в па-
рижских русских газетах не применялся) и 
«Восток» (или «ближний к России Восток», как 
точнее сказано в информации «К концерту 
А. Эйхенвальда»), оставались в употреблении, 
но наряду с ними получило хождение и опреде-
ление «мусульманский». Многократно 
повторяясь, оно могло невольно привести чита-
телей к ошибочному восприятию исполняемой 
светской народной музыки как религиозной. 

Именно на такой волне «мусульманизации» 
восточной народной музыки определение «му-
сульманский» вошло и в тексты переводов из 
советских газет, где его не могло быть в прин-
ципе. Если по каким-то причинам французских 
деятелей смущало понятие «восточная музы-
ка», то в случае ссылок на тексты советских 
газет уместнее было бы говорить о музыке 
тюркских народов Советского Союза. 

Конечно, употребление определения «му-
сульманский», особенно при ссылках на совет-
скую прессу, во многом носило рекламный ха-
рактер и, выводя значимость ранее исполняв-
шихся обработок татарских напевов из преде-
лов Волжско-Уральского региона на общие му-
сульманские просторы, придавало им другой 
масштаб и вес. Это должно было способство-
вать увеличению концертной аудитории, кото-
рая о мусульманском мире была информирова-
на, а о советских восточных народах и кон-
кретно о татарах – не очень. Но здесь была и 
вторая сторона вопроса – не только рекламное 
использование определения «мусульманский», 
но и избегание определения «восточный», за 
которым, как представляется, стоят серьезные 
проблемы, о чем пойдет разговор несколько 
позже. 

Освещение концертов А. Эйхенвальда во 
французской и русской прессе Парижа велось с 
разных позиций. Русские газеты писали о 
самóм А. Эйхенвальде, интересовались источ-
никами народных песен, использованных им, 
многолетним упорным трудом, вложенным в 
обработку материала, отношением к творчеству 
композитора публики и прессы. Французские 
газеты, не игнорируя эти вопросы, основное 
внимание уделили собственно композиторской 
работе А. Эйхенвальда как продолжателя тра-
диций русских классиков. 

Парижская русская слушательская аудито-
рия, интересующаяся музыкой, многократно 
встречалась с использованием народной песни 
в крупных сценических и симфонических про-

изведениях русских композиторов. Знакомы 
были ей и единичные и циклические обработки 
народных песен для голоса или различного со-
става инструментов. Но в случае с А. Эйхен-
вальдом достаточно новым для нее было то, что 
в поисках материалов композитор обратился не 
к чьим-то публикациям, а собирал и записывал 
песни разных народов, причем иной, новой для 
него культуры, сам. К собирательской работе 
А. Эйхенвальда в Париже относились с уваже-
нием и принимали его как знатока мало извест-
ной широкой публике музыки мусульманских 
народов – татар, киргизов, турок и персиян 
[14]. 

Особое место в этом отношении занимает 
статья В. Зенза [3], о которой уже был разговор 
в связи с казанскими 1923 года концертами 
восточной музыки. Но примеры внимания к 
этому вопросу встречаются и в других мате-
риалах: 

«В Париже в настоящее время находится 
известный композитор-этнограф Антон Алек-
сандрович Эйхенвальд, которому удалось запи-
сать непосредственно из первых источников 
песню и музыку мусульман» [17]. 

«Концерт восточной народной музыки, 
данный 28 апреля А. А. Эйхенвальдом, пред-
ставлял большой интерес с той точки зрения, 
что из песен мусульманских народов России 
(более 22 песен), исполненных в этом концерте, 
большинство записаны Эйхенвальдом впер-
вые» [12].  

«Предстоящий в среду 30 июня в 9 час. ве-
чера в большом зале «Гаво» (45–47, рю де ля 
Боэси) концерт, посвященный народной музыке 
татар, киргизцев и турок, представляет выдаю-
щийся интерес. Все вещи, кои будут исполне-
ны, были записаны известным русским компо-
зитором А. А. Эйхенвальдом в бытность его 
среди названных народов» [13] 

«Создавшиеся много веков тому назад на 
равнинах Волги, в предгорьях Урала, на бере-
гах Каспия песни ближнего к России Востока, 
отражающие народную душу, часто вдохновля-
ли творцов русской музыки: Глинку, Балакире-
ва, Бородина, Мусоргского, Римского-
Корсакова, и чрез их произведения становились 
известными и Западной Европе. Один из со-
временных наших композиторов, Ант<он> 
Ал<лександрович> Эйхенвальд посвятил пят-
надцать лет своей жизни на собирание подлин-
ных первобытных мелодий татар, туркменов, 
киргиз[ов], персиян, записывая их с голоса на-



YU.N.ISANBET 
 

 94 

родных певцов и в Крыму, и на Волге, и на 
Кавказе, и в Туркестане» [15]. 

Много писали парижские русские газеты и 
об успехе «восточных» концертов А. Эйхен-
вальда в Уфе, Оренбурге, Ташкенте и особенно 
в Казани, подтверждающем ценность исканий 
композитора в новой для него области творче-
ства. Материалы периодической печати Татар-
ской АССР [20], свидетельствующие об энтузи-
азме татарской публики и ее непосредствен-
ности (например, четырнадцатикратное повто-
рение обработки «Каз канаты» и стихийные 
пляски в зале), видимо, оказали на познако-
мившихся с ними журналистов сильное впечат-
ление. Пытались они по-своему объяснить и 
причины столь эмоционального поведения 
слушателей. 

Например, автор статьи «Концерт восточ-
ной народной музыки композитора А. А. Эй-
хенвальда» видит их в факте первого соприкос-
новения публики с симфоническим оркестром, 
играющим народные песни в художественной 
обработке: «После многих лет упорного труда 
Эйхенвальд художественно обработал эту за-
писанную им музыку и песню, которые он и 
демонстрировал в ряде симфонических концер-
тов перед самим народом – ,,создателем“ этой 
музыки. По свидетельству местной прессы, эти 
концерты проходили с исключительным успе-
хом и энтузиазмом слушателей. Да и не мудре-
но. Ведь мусульмане, и вообще народы Восто-
ка, впервые за все свое существование услыха-
ли свою народную музыку и песню 
в художественной обработке и в исполнении 
симфонического оркестра» [17].  

Однако первичности какой-либо художест-
венной акции не обязательно сопутствует ее 
успешность: публика, если это не профессио-
налы, обычно консервативна и не сразу вос-
приимчива к новому. Первое знакомство с 
симфонической музыкой в таких больших до-
зах, скорее, должно было вызвать недоумение и 
отторжение татарской аудитории еще до того, 
как после сюит Ипполитова-Иванова и Спен-
диарова, симфонической картины Виноградова 
и татарских народных песен под аккомпане-
мент фортепьяно, наконец-то, наступит очередь 
татарских народных песен в чисто симфониче-
ской обработке А. Эйхенвальда. 

Исходя только из того, что многие (и даже, 
возможно, большинство татарских слушателей) 
впервые присутствовали на симфоническом 
концерте, утверждать, что татары в принципе 
«услыхали свою народную музыку и песню в 

художественной обработке и в исполнении 
симфонического оркестра» впервые в своей 
истории, было бы тоже неправильно. Такие ис-
полнения были, но успеха не имели. Эйхен-
вальдовский концерт был первым не вообще, а 
первым успешным. И уж совсем не следует, 
исходя из казанской ситуации, считать ее ха-
рактерной и для всего Востока, и для всего му-
сульманского мира. 

Несомненно, в трактовке этого вопроса бо-
лее убедительна позиция автора статьи «К кон-
церту Эйхенвальда», объясняющего (правда, не 
очень внятно) успех концертов творческими 
достижениями самого композитора: «В его 
гармонизации, сохраняющей подлинное музы-
кальное содержание и своеобразные формулы 
этих народных песен, они являют свою красоту 
европейским слушателям, так же как и восточ-
ной публике, как это было, например, в Казани, 
где концерты А. А. Эйхенвальда вызывали го-
рячее одобрение местной татарской печати» 
[15].  

Отметили газеты и большой успех концерта 
восточной народной музыки в Париже: 

 
«В зале „Гаво“ с большим успехом прошли кон-

церты ,,восточной музыки“, принадлежащей в зна-
чительной части творчеству А. А. Эйхенвальда. 
<…> Французская и русская пресса Парижа едино-
душно отметила высокие художественные достоин-
ства творчества А. А. Эйхенвальда и исключитель-
ный успех его концерта» [16]; 

«Раньше всего приходится отметить, что кон-
церт вполне оправдал возлагавшиеся на него ожида-
ния. Затем – пожалеть, что далеко не все, желавшие 
побывать на этом концерте, могли посетить его, и 
надеяться, что А. А. Эйхенвальд повторит его в на-
чале будущего сезона» [17];  

«Концерт композитора А. А. Эйхенвальда, по-
священный восточной (мусульманской) музыке, 
состоявшийся в Большом зале ,,Гаво“, прошел с ис-
ключительным художественным успехом. 

<…> 
Публика устроила горячую овацию, как талант-

ливому композитору, так и артистам… 
По окончании концерта А. А. Эйхенвальда бла-

годарили видные представители Парижской консер-
ватории» [18].  

 
В откликах на концерты обычно отмечалась 

также успешность выступлений всех участни-
ков концерта поименно, а однажды одна из пе-
виц получила и индивидуальную характеристи-
ку: 

 
«Прелесть и эмоциональная глубина исполняе-

мых народных песен была прекрасно выявлена ис-



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 95 

полнителями и не только в симметрических по ар-
хитектуре частях, но и в богатых речитативах. 

Публика, наполнившая зал, живо приветствова-
ла всех артистов: г-ж Консуэлу Иствик, Раису Азро-
ву, Антонину Тихонову, гг. Виктора Андогу и Гри-
гория Раисова. Наибольший успех имела А. Тихоно-
ва, обладающая сильным и очень теплым меццо-
сопрано» [12].  

 
Вопросы музыкального своеобразия народ-

ных напевов и некоторых приемов работы с 
ними А. Эйхенвальда специально затрагивают-
ся только в статье Виктора Вальтера «Концерт 
восточной музыки» [12]. Исключение пред-
ставляют уже упомянутая выше фраза: «В его 
гармонизации, сохраняющей подлинное музы-
кальное содержание и своеобразные формулы 
этих народных песен, они являют свою красоту 
европейским слушателям…» [15] и ее вариант 
из «Восточной музыки»: «В его г а р м о н и з а -
ц и и ,  д е л а ю щ и м и  и х  д о с т у п н ы м и  
е в р о п е й с к о м у  с л у ш а т е л ю ,  сохранена 
подлинная поэзия и свежесть чувства и своеоб-
разность выражения народных песен Востока» 
[12]. 

Текст статьи Вальтера, как и только что 
процитированных фраз, похож на дословный 
перевод, скорее всего, c французского языка 
(строение фраз; «пятитонная гамма» вместо 
«пентатоника» – франц. «pentatonic»; просто 
«рисунок», вне контекста, вместо «мелодиче-
ский рисунок» или «мелодия» – франц. dessin 
(mélodique)»; «гармонировать» вместо «гармо-
низировать» и т. д.) и не всегда прост для вос-
приятия. 

«Исполненные в концерте песни поражают 
своим музыкальным богатством, разнообрази-
ем и оригинальностью, хотя в некоторых слы-
шится в о з д е й с т в и е  р у с с к о й  п е с н и »  
[12], – пишет Вальтер и как особо оригиналь-
ную черту называет построение большинства 
из них на звуках бесполутоновой пентатоники. 
Отсутствие в восточных напевах, в противопо-
ложность европейской и русской песне, ввод-
ного тона он находит не недостатком, мешаю-
щим использованию европейской гармониза-
ции, а, наоборот, качеством, помогающим из-
бежать некоторых недостатков европейской 
музыки. В силу отсутствия 7-й (VII) ступени «в 
правильно гармонизованной татарской песне не 
будет т е х  к а д а н с о в  (заключений), которые 
делают европейскую музыку столь однообраз-
ной», – считает он. С его точки зрения, А. Эй-
хенвальд «с полным знанием дела гармонизи-
ровал (у автора «гармонировал». – Ю. И.) та-

тарские песни и сделал из них, в точности со-
хранив рисунок (то есть мелодию. – Ю. И.), 
превосходные вокальные пьесы». 

Характеризуя средства, помогающие А. Эй-
хенвальду избегать монотонности «при разра-
ботке песен», Вальтер называет «очень тонкое 
и искусное» использование 1) к о н т р а п у н к -
т и ч е с к и х  п р и е м о в  («очень изящные фи-
гурации и имитации в аккомпанементе»), 2) 
м о д у л я ц и й  и 3) р а з л и ч н ы х  т е м б р о -
в ы х  к р а с о к  ф о р т е п ь я н о .  

«Последний прием, пользование тембрами, 
играет особую роль при создании больших пьес 
для оркестра из народных тем, как это делали 
Глинка, Бородин, Римский-Корсаков», – напо-
минает Вальтер и тут же, несколько непоследо-
вательно, отмечает: «Вместе с А. Лабинским 
автором были сыграны на двух роялях две сюи-
ты Эйхенвальда. Судить об этих вещах не в ор-
кестровом исполнении трудно, но мне они по-
казались менее интересными, чем вокальные 
пьесы: в Сюите хотелось бы видеть более 
сложную архитектурную работу» [12]. Видимо, 
говоря об искусном использовании тембровых 
красок фортепьяно, Вальтер имел в виду не две 
сюиты для фортепьяно, а фортепьянную пар-
тию обработок народных песен или же нашел 
сюиты менее интересными, несмотря на искус-
ное использование оркестровых красок. 

Отклики А. С., Ж. Б. Ле Комта и Л. Гумбер-
та на французском языке очень лаконичны и 
все вместе взятые занимают объем не более 
двух машинописных страниц [8], [9], [10]. Но в 
них звучит живая, положительная или отрица-
тельная, эмоциональная реакция на музыку 
А. Эйхенвальда, а оценка отдельных результа-
тов его творческой деятельности дается с про-
фессиональных позиций. Эти отклики можно 
считать настоящими рецензиями. 

«Одним из последних – и не из малых – 
публичных художественных представлений в 
зале „Гаво“ был фестиваль татарской музыки, 
на котором получила высокую оценку серия 
произведений г. Антуана Эйхенвальда» [8], – 
пишет Ле Комт, восхищаясь «музыкальной 
экспрессией народов, законсервированных в 
своей оригинальности» [Там же]. По тону ста-
тьи видно, что автор концертом удовлетворен. 
Он пишет об открытых для себя совершенно 
новых музыкальных ценностях и новых рит-
мах, использованных так, чтобы нравиться со-
временной эпохе. Как тонко чувствующий че-
ловек, он ощутил в татарских напевах их исто-
рический контекст и воспринял татарский на-



YU.N.ISANBET 
 

 96 

род как наследников некогда большой славы 
[Там же] («На самом деле г. Эйхенвальд обра-
щается к мусульманским популяциям русской 
степи, которые являются живыми памятниками 
дальневосточных набегов: осколками Золотой 
Орды монгольских племен, которые Чингисхан 
и Тамерлан вели за собой на завоевание Евро-
пы»). 

Ле Комт интуитивно ощутил в татарских 
напевах такое качество, как моң (значит, моң 
был также и в пении исполнителей!), и, ничего 
не зная ни об этом слове, ни о его смысле, су-
мел понять выражаемое им душевное состоя-
ние творцов татарской народной музыки, по-
ставленных в новые для них исторические ус-
ловия. Ле Комт писал: «Он <Эйхенвальд> со-
брал и вправду чрезвычайно прелестные мело-
дии, в которых чувствуется трепет и вибрация 
всей ностальгии по родине предков-
кочевников» [Там же]. 

«Как воспитанник лучших русских педаго-
гов и особенно Римского-Корсакова, он <Эй-
хенвальд> более других подготовлен к тому, 
чтобы сделать соответствующую оркестровку 
этой туземной музыки: мог ли он также не 
иметь вполне справедливый заслуженный ус-
пех за д е р з о с т ь  и  н о в и з н у  своей попыт-
ки», – так утверждающе завершает свои крат-
кие заметки Ле Комт [Там же]. 

А. С. оценивает Эйхенвальда как русского 
композитора, «который осуществлял очень 
важную этнографическую работу, собирая в 
течение более десяти лет восточные мелодии, 
родом из территорий от Волги и Урала до Кав-
каза и Крыма, одним словом, во всех этих рус-
ских регионах, наиболее близких к Азии» [9]. 
Автор, как и некоторые другие парижские жур-
налисты, придерживается мнения, что «эти ме-
лодии дают представление о том, до какой сте-
пени русский фольклор подвергся восточному 
влиянию и какую долю этого влияния испытала 
,,Пятерка“, а из нее, прежде всего, Римский-
Корсаков и Бородин, затем – Мусоргский». В 
то же время в такой типичной, с его точки зре-
ния, особенности татарских народных напевов 
Поволжья или Урала, как небольшой диапазон 
и беспрестанное кружение в пределах терции 
или кварты, он усматривает «славянский харак-
тер музыки с более или менее восточным от-
тенком, присутствием или отсутствием увели-
ченных секунд» [Там же].  

А. С. не называет при этом конкретных 
примеров, поэтому с ним трудно вступать в 
спор. Во всяком случае, среди татарских напе-

вов, использованных А. Эйхенвальдом, нет ни 
одного в диапазоне терции или кварты и тем 
более с увеличенными секундами. Возможно, 
особенности напевов разных восточных наро-
дов автор воспринял как характерные для лю-
бого из них, а определения «восточный» и «та-
тарский» как в некотором роде синонимы, хотя 
бы в пределах разговора о конкретном концер-
те. Но в данном случае важно не это, а то, что 
А. С. обратил внимание на некоторые харак-
терные особенности, действительно присущие 
ряду восточных, точнее ближневосточных, на-
певов, и на взаимовлияние (или похожесть в 
отдельных проявлениях) русской (славянской) 
и татарской (восточной) музыки. Трудно со-
мневаться в том, что эти наблюдения А. С. сде-
ланы на основе личного слухового опыта. 

Гармонизации А. Эйхенвальда А. С. считает 
весьма удовлетворительными, но традицион-
ными, подверженными более, чем, может быть, 
это полагает их автор, моде (шаблону) сего-
дняшнего дня. Сопровождение пения аккорда-
ми фортепьяно, использование «аппарата пре-
людий, кадансов и других школьных трюков» 
его явно не удовлетворяют, при этом А. С. при-
знает проблему гармонизации почти неразре-
шимой. Для него самого являются эталоном 
способы гармонизации Лядова или Стравин-
ского, из всех средств, «употребляемых в Рос-
сии, единственно позволяющие обнажить ме-
лодическую линию. И для всех стран мира эта 
модель остается celui, предложенной отцом 
Комитасом» [Там же].  

Из исполненных произведений А. С. упо-
минает два. Аранжировки для двух фортепьяно 
он находит менее интересными, чем остальное, 
и усматривает их смысл только в том, что они 
дают ясное представление, «к какой русской 
школе имеет отношение г. Эйхенвальд как 
композитор». Достойной же особого упомина-
ния А. С. находит персидскую песню («Отме 
бюль-бюль»), «трепещущая прозрачность кото-
рой сразу же вызывает в памяти поэтические 
строки “Тысячи и одной ночи”» [Там же].  

Самым критическим из французских рецен-
зентов оказался Л. Гумберт. Его единственная 
одобрительная, да и то с оговоркой («старался 
собирать»), фраза («Фольклор азиатской Рос-
сии г. Эйхенвальд старался собирать с терпели-
востью и любознательностью, достойными по-
хвалы» [10], относится только к собиратель-
ской деятельности композитора. 

Аккомпанементы, в которые А. Эйхенвальд 
«нарядил все эти народные мелодии», Гумберт 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 97 

находит не вполне аккомодирующимися с на-
певами, «шаржированными (гипертрофирован-
ными) и задуманными по устаревшим рассу-
дочным образцам» [Там же]. 

На восточные народные напевы Гумберт 
смотрит свысока. «Эти персидские, узбекские, 
татарские песни имеют для нас только доку-
ментальное значение, все они похожи друг на 
друга, их мелодии ограничены пределами чет-
вертой или пятой ступеней гаммы, и они отли-
чаются друг от друга только большим или 
меньшим заимствованием ориентальных ма-
нер», – утверждает он [Там же].  

А «что касается осуществлений г. Эйхен-
вальда для двух фортепьяно», в них нет ничего 
нового, индивидуального… Они принадлежат к 
той школе, которой мы слишком много отведа-
ли…», – пишет Гумберт [Там же].  

Когда начинаешь читать слова: «Исполне-
ния с более или менее талантом гг. Лабинского, 
Андоги, Раисова и г-ж Иствик, Азровой и Ти-
хоновой оживили этот сеанс и доставили слу-
шателям единодушное удовлетворение» [Там 
же], – начинаешь надеяться, что все-таки хоть 
что-то Гумберту показалось приемлемым. Од-
нако в продолжение фразы автор поясняет, что 
удовлетворение, полученное слушателями 
(русскими эмигрантами?), с его точки зрения, 
было удовлетворением «от мысленного воз-
вращения на несколько часов на родину, от ко-
торой они уже так долго оторваны» [Там же]. 

А. Эйхенвальд не претендовал на новое 
слово в европейской академической музыке и 
действительно пользовался традиционными 
средствами музыкальной выразительности, но 
упрекать композитора в этом – значит совсем 
не понимать цели и задачи его работы. Дело не 
в новаторстве или традиционности музыкаль-
ного языка с точки зрения эволюционного раз-
вития западноевропейской музыки, а в умении 
использовать традиционные и даже самые три-
виальные для европейской, но пока еще новые 
для данной восточной народной музыкальной 
культуры средства, не разрушая при этом орга-
ничности звучания народных напевов и их при-
вычной для представителей данной культуры 
образности. 

Традиционное для европейского профес-
сионального искусства было сверхноваторским 
для татарской музыки. На первоначальном эта-
пе развития национальной профессиональной 
музыки народ воспринимает обработки нацио-
нальных напевов не как композиторские опы-
ты, а как собственные родные напевы и не тер-

пит ни тени их насильственного подчинения 
неведомым ему ученым законам чужого мира. 
В то время татарская профессиональная и на-
родная музыка еще не пошли каждая своим 
собственным путем и воспринимались татар-
ским народом как единое целое. И ценность 
обработок А. Эйхенвальда в том, что татарская 
аудитория не отторгнула их, при этом они по-
нравились и европейским слушателям. 

Место издания написанной на английском 
языке статьи Натали де Богори «The folk-songs 
of the Tartars» в «Musical courier» (Англия? 
Франция?), как и вид издания (газета? жур-
нал?), остается пока неизвестным. Формат вы-
резки похож на журнальный, но вместо номера 
в верхнем колонтитуле стоит дата (8 июля), 
что, впрочем, не очень характерно, но не ис-
ключено и в журнальной серии [11]. 

Н. де Богори восприняла восточные напевы 
с нескрываемой симпатией и проявила большое 
внимание как к концертной программе, так и к 
собирательской и композиторской деятельно-
сти самого Эйхенвальда. Встретившись с ним, 
Н. де Богори, как и В. Зенз, записала рассказ 
Эйхенвальда об истории его обращения к запи-
си и обработкам татарских народных напевов, 
зафиксировав при этом некоторые детали, 
своеобразно дополняющие или уточняющие 
более развернутое изложение аналогичной бе-
седы В. Зензом. Искренний интерес Н. де Бого-
ри к избранной теме ощущается на всем протя-
жении ее статьи, с переводом которой хочется 
познакомить читателей полностью: 

«Большинство стран, обладающих богатым 
фондом фольклорной музыки, выносит ее на 
суд искушенных слушателей в исполнении оте-
чественных артистов, чей талант и честолюбие 
(амбиции) способствуют их в ы й т и  з а  п р е -
д е л ы  национальной культуры. Вот почему 
нам стали известны заунывные песни грузин 
Кавказа. Но у многочисленных народностей 
Сибири никогда не было интерпретатора. 
Волжские татары, башкиры, узбеки – песни 
этих народов были так же чуждыми и неиз-
вестными до нескольких предыдущих вечеров, 
как и само их существование в далеких степях. 

Профессор Антон Эйхенвальд, композитор 
и дирижер из Москвы, начал интересоваться 
этой неизвестной фольклорной музыкой пят-
надцать лет назад после выхода в свет сборни-
ка, составленного Гречаниновым13, песенные 
обработки которого, по общему признанию, не 

                                                 
13 См.: [19].  



YU.N.ISANBET 
 

 98 

походили на оригиналы. Когда эта музыка была 
представлена группе сведущих в музыке татар, 
они сказали, что это напоминает им их песни, 
но не тождественно им. Профессор Эйхенвальд 
свои изыскания начал после этого. 

Первой большой проблемой была для него 
проблема общения с певцами. Лучшими из них 
были женщины. Действительно, Коран <мул-
ла?> запрещает мужчинам петь, и каждый, кто 
позволяет себе такую фривольность (легкомыс-
лие), знает, что не будет допущен на молитву в 
мечеть. Следовательно, было необходимо не 
только познакомиться с женщинами, которые 
жили по обычаям старого турецкого режима, но 
и не менее важно было быть вхожим в их дома, 
так как они пели только там. Заинтересовавший 
группу патриотически настроенных татар, про-
фессор Эйхенвальд через них был приглашен в 
дом одного из выдающихся казанских татар, у 
которого было шесть <музыкальных / музы-
кально одаренных> жен и фортепьяно. Оттуда 
его пригласили в дом очень пожилой женщины 
в Арск, крошечный городок14, где он услышал 
некоторые из самых старых песен своего соб-
рания. Чтобы не смущать певицу, он обычно 
слушал и записывал ее из соседней комнаты. 
Таким образом, благодаря своим друзьям он 
побывал у башкир, потом у чувашей, одной из 
редких немагометанских народностей Сибири, 
представляющей смесь татарских и шведских 
кровей. Затем он направился в Персию и соби-
рал турецкие? песни, так что сейчас его кол-
лекция насчитывает уже 2000 песен, до сих пор 
неизвестных и не звучавших в Западной Евро-
пе. Он изучал различные языки и диалекты. 

Однако запись <напева> только открывала 
проблемы, с которыми столкнулся профессор 
Эйхенвальд, так как проблемы гармонизации 
песен и подбора адекватного аккомпанемента 
были еще бóльшими. Опять-таки полагаясь на 
друзей, которые появились у ученого среди на-
рода, он играл им все, что сочинял, и спраши-
вал их мнение. И прошло какое-то время, пре-
жде чем они перестали с сомнением качать го-
ловами и говорить: ,,Это похоже на наши пес-
ни, но не совсем“. Разумеется, было сложно 
добиться на фортепьяно эффекта звучания на-
родных инструментов: гуслей, гармоники и бо-
лее привычных ударных инструментов, отби-
вающих монотонный ритм. 

                                                 
14 У автора: Арск, Тетюши, Спасск. Три разных на-
селенных пункта, о которых, видимо, шла речь, све-
дены к одному. – Ю. И. 

Успех пришел тогда, когда профессор Эй-
хенвальд понял (нашел), как работать с пента-
тонной гаммой, подобной той, что используют 
китайцы. Музыканты посмеивались над ним, но 
он стоял на своем, получая одобрение своих 
советчиков-татар. За этой работой и застала его 
русская революция. В 1920 году вновь сформи-
рованное правительство Татарской республики 
решило, что появилась возможность познако-
мить народ с тем, как в исполнении симфони-
ческого оркестра его фольклорная музыка 
прозвучит в концерте. Работа была выполнена, 
и профессор Эйхенвальд представил ее на суд 
своих татарских друзей. Первый концерт для 
татарской публики был дан в огромном зри-
тельном зале Казани. Слушатели, услышав свои 
родные песни в исполнении оркестра, свистели 
от восторга, в то время как женщины плакали. 
Одна из песен была повторена четырнадцать 
раз. Это было историческое событие, и такое 
явление повторялось в каждом мусульманском 
центре. 

В исполнении столь замечательной и инте-
ресной фольклорной музыки в Западной Евро-
пе профессора Эйхенвальда поддержали не-
сколько блестящих исполнителей, которые, не 
колеблясь, изучали трудные языки и эксклю-
зивные гармонии. Вместе с ними он дал кон-
церт в Париже, вызвавший необычайный инте-
рес. 

Совершенно невозможно описать эти песни 
с их необычными самобытными мелодиями, 
как и ту грусть, что пронизывает большинство 
фольклорных напевов. Некоторые из них пре-
восходят по своей красоте другие. Одна из та-
ких – персидская песня Otmé-Bul-bul, восхити-
тельно исполненная на персидском языке аме-
риканской певицей Консуэлой Иствик (сопра-
но). 

 
О ночь, такая свежая и нежная, яркость серебря-

ных небес, 
О аромат роз, сладкие песни соловьев, 
Что говорят нам о любви и нежности. 
 
Другая исключительно красивая, сильно 

напоминающая фольклорную музыку Великой 
Руси (России), песня Ouz Behtcha Haramzi: 

 
О мое уставшее сердце, 
Мое сердце плачет, рыдает и стонет. 
 
Но самое блестящее исполнение и, следова-

тельно, наиболее сильный эффект был достиг-
нут мадам Антуанеттой Тихоновой, меццо-



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 99 

сопрано Московской Оперы, которой с одина-
ковым мастерством удались и грустные, и весе-
лые мелодии. И среди них была одна из самых 
красивых татарских песен Esiulia iouziak: 

 
У кромки воды 
Слышно печальное пение 
Маленькой птички. 
 
Другой, пользовавшейся большим успехом 

песней была Tiaftelaou: 
 
Жеребенок резвится в зеленых полях, 
А лиса резвится на солнце. 
Только сирота, лишенный радости и радушия, 
Знает всю тяжесть и горечь бед. 
 
Несколько песен сильно напоминали музы-

ку как Великой (большой), так и малой Руси, 
кроме тех, что, по словам профессора Эйхен-
вальда, русские крестьяне копировали у своих 
соседей, чьи песни древнее фортепьяно и 
сложны из-за их совершенной простоты. Вме-
сте с пианистом Александром Лабинским неко-
торые из мелодий были исполнены на двух 
фортепьяно, тем самым еще разительнее выяв-
ляя самобытность данной музыки. Сейчас, ко-
гда французская публика услышала эти песни, 
профессор Эйхенвальд ведет переговоры по 
поводу публикаций, первой из которых должно 
быть издание мусульманских песен народов 
Ближнего Востока»15 [11].  

 
Результаты 

Исполняя на протяжении нескольких деся-
тилетий в разных городах страны и за рубежом 
программы, включающие серии произведений, 
основанных на татарских народных напевах, 
А. Эйхенвальд не дождался их повторного ис-
полнения в Казани. 

Договариваясь на местах о проведении кон-
цертов «восточной музыки», композитор пред-
варительно знакомил отдельных деятелей или 
определенные музыкальные круги не только с 
самой музыкой (так было в Париже), но и с от-
зывами печати о ранее проведенных концертах. 
Но если в Париже сведения об отзывах казан-
ских журналистов о концерте 1923 г. попали во 
французские издания, то в Казани о реакции 
французской публики и французской прессы на 
аналогичные исполнения никто ничего не знал 
и интереса к этому не проявлял. А сравнение 

                                                 
15 Пер. Н. З. Шамсутдиновой. 

казанской прессы не только с парижской, но и с 
тифлисской и томской явно не в пользу первой. 

 
Выводы 

Восточные напевы в обработке А. Эйхен-
вальда представляют ценный этнографический 
материал. Этнограф-композитор сумел проник-
нуть в самые сокровенные глубины народного 
творчества и запечатлел его особенности. В се-
рии наших публикаций о концертах восточной 
музыки А. Эйхенвальда в Казани и Париже нам 
удалось систематизировать отклики и рецен-
зии, опубликованные в татарской, российской 
прессе, а также в зарубежных изданиях.  

 
Литература 

1. Исанбет Ю. Н. Деятельность Антона Эй-
хенвальда в Казани и его окружение (Очерки) // 
Личный архив Ю. Н. Исанбет. Казань, 2014. Руко-
пись. 416 c. 

2. Музыкальная энциклопедия / uл. ред. Ю. В. 
Келдыш. М.: Сов. энциклопедия, 1973. Т. 6: Хейнце-
Яшугин. Т. 6: Дополнения А – Я. 1982. 1004 стб. 

3. Нигмедзянова М. Татарская народная песня 
в обработке композиторов Казань: Таткнигоиздат, 
1964. 139 с. 

4. Зенз В. Восточная народная музыка: беседа 
с композитором-этнографом А. А. Эйхенвальдом // 
Дни (Париж). 1926. 27 июня.  

5. Махней С. А. А. Эйхенвальд – композитор и 
фольклорист: (страницы жизни в Башкирии) // Меж-
вузовский сборник статей Магнитогорской го-
сударственной консерватории, Московской государ-
ственной консерватории им. П. И. Чайковского. 
Том. Выпуск 3. Магнитогорск: Магнитогорская го-
сударственная консерватория, 1997. С. 279–290. 

6. Затаевич А. В. 1000 песен киргизского 
народа. Оренбург. 1925. LVIII, 403 с. 

7. Музыкальная жизнь во Франции // Музы-
кальная культура. М., 1924. № 3. С. 253–254. 

8. J. B. Le Comte. Antoine Eichenvald // Les 
Artists d Aujourd ui. 1926. 

9. A. S. Concert de musique populaire orientale // 
Le Menestrel. 1926. S. 210–211. 

10. L. Concert de Musique Orientale // 1926. 
11. Natalie de Bogory. The folk-songs of tatars // 

Musical courier. 1926. Jyly 8. 
12. Вальтер В. Концерт восточной музыки //  

1926. ? апреля/мая. 
13. Вечер восточной песни: кр. инф. о пред-

стоящем концерте // 1926. 
14. Восточная музыка: кр. инф. о предстоящем 

концерте // Дни. 1926. 25 июня. (Театр и музыка). 
15. К концерту Эйхенвальда // Дни. 1926. 5 ию-

ня. (Театр и музыка). 
16. Композитор Антон Эйхенвальд: (к его кон-

цертам в Париже): кр. инф // Дни. 1926. 



YU.N.ISANBET 
 

 100 

17. Концерт восточной народной музыки ком-
позитора-этнографа А. А. Эйхенвальда // 1926.? ап-
реля/мая. 

18. Концерт Эйхенвальда // Последние новости. 
1926. 2 июля. 

19. Гречанинов А. Т. (1864–1956). 
Татарскiя и башкирскiя песни: Для голоса съ ак-

комп. ф.-п.: Соч. 25 / Въ гармониз. А. Гречанинова. 
Лейпциг: М. П. Беляевъ, 1901. 47 с. 

20. Исанбет Ю. Н. Симфонический концерт 
восточной музыки в Казани 1923 года // Tatarica. 
2022. № 1. С. 116–139. 

_______________________ 
 

ПАРИЖДАГЫ ШӘРЫК МУЗЫКАСЫ КОНЦЕРТЛАРЫ 
 

Йолдыз Нәкый кызы Исәнбәт, 
mileuscha@mail.ru. 

 
Әлеге хезмәт – «1923 елда Казанда узган Шәрык музыкасы симфоник концерты» 

мәкаләсенең (Tatarica. 2022. № 1) дәвамы. Тикшеренү өчен материал булып, А. Эйхенвальд 
белән әңгәмә, Париждагы Шәрык музыкасы концерты турында чит ил басмаларында дөнья 
күргән рецензияләр һәм бәяләмәләр хәзмәт итә. Автор архив чыганакларына таянып, 
композиторның гастроль сәяхәтләре географиясен реконструкцияли. Мәкаләдә 
А. Эйхенвальдның татар җырларын дөньякүләм мәдәни киңлеккә чыгару буенча эзлекле эш 
алып баруы исбатлана. Рецензияләр һәм бәяләмәләрнең эчтәлеге белән танышкач, автор 
композитор музыкаль даирәләрне һәм корреспондентларны Россиядә һәм татар басмаларында 
басылып чыккан бәяләмәләр белән таныштырган дигән нәтиҗәгә килә. 

 
Төп төшенчәләр: татар музыкасы, А. Эйхенвальд, Шәрык музыкасы концерты, Париж, Ка-

зан 
 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 101 

DOI: 10.26907/2311-2042-2022-19-2-101-126 

TATAR STRUCTURES OF SIBERIA  
IN THE EARLY TWENTIETH CENTURY 

 
Aidar Yurievich Khabutdinov, 

Kazan branch of Russian State University of Justice, 
7а 2nd Azinskaya Str., Kazan, 420088, Russian Federation, 

aihabutdinov@mail.ru. 
 

The article studies the evolution of Tatar structures in Siberia at the beginning of the 20th century. 
Based on the analysis of the press in this period, the study proves that the vast majority of Muslims in 
Siberia identified themselves as Tatars, members of a single millet nation, possessing the Tatar literary 
language, which was used as the language of education. The paper states that among the structures 
created before the February Revolution of 1917 charitable societies, libraries, men’s and women’s 
mektebs predominated. The newspaper “The Siberia” and the musical-theatrical society were created 
in Tomsk. In 1917 and in early 1918, Muslim bureaus were beginning to appear in the cities, provin-
cial Muslim congresses were held, the Muslim Shuro (National Councils) and branches of the Harbi 
Shuro (Military Councils) were formed. The Muslims of Siberia actually refused to create parallel 
structures, for example, their own Spiritual Assembly. The article records the emergence of Siberian 
Muslims’ fashion for holding holidays, following the model of the Muslims from European Russia: 
Mawlid, Hijri New Year and Sabantuy. The paper proves that Gabdulla Tukay, as a Tatar national po-
et, occupied a key place in the gallery of symbolic leaders. 

 
Key words: Tatars, Muslim community, Siberia, charitable societies, press, women’s education 

 
Introduction 

Since the 1990s, the focus of scientific research 
has been on developing the theme of “the Siberian 
Tatars” as a special national community with its 
own language, literature, history and its own socio-
political structures. While working on the diction-
ary “Islam in Siberia” (one of the series of the dic-
tionaries “Islam in the Russian Federation”), we 
did not mean to debunk any conception. We regret 
to state the lack of professionals, in the regions of 
Siberia, who can speak the literary Tatar language 
of the early 20th century and who can read source 
literature in Arabic. It turned out that Siberian pro-
fessionals know the realities of their region, but, 
unfortunately, they have failed to reconstruct the 
situation in the all-Siberian or all-Russian context. 

The purpose of this work is to study the Mus-
lim structures of Siberia in the early 20th century. 
Our task is to identify changes in their activities 
during this period by comparing them with similar 
Tatar structures of the Jadid era. We attempt to 
form an idea of what the main subjects of their cre-
ation were like and their new identity indicators. 

The novelty of our research is the study of the 
early-twentieth-century evolution of the Siberian 
Muslims’ structures as an integral phenomenon. 
Our focus is on the national education for boys and 
girls, the charitable societies, the press, the activi-
ties of the leaders in the field of religion, education 

and press, and on the specific structure of the Tatar 
national picture of the world. The article also dis-
cusses a new system of coordinates, emerging 
among the Muslims of Siberia in the early 20th cen-
tury in terms of understanding their place in the 
general Tatar space, including national public or-
ganizations, the education system based on their 
native language, the role of girls and women, new 
holidays and new idols. 

There is no complete scientific study of the Si-
berian Muslims’ history. The two works, which are 
available now, rather, serve as travelogues, that is, 
represent collections of data on regions, with se-
lected examples, the data on arrivals summarized 
in tables [1], and with interviews and information 
on the topics available in Russian [2]. A feature of 
a number of detailed studies is the time limited by 
the period of the February Revolution, although the 
real opportunity to create a variety of structures, 
including educational ones (for example, the 
Tomsk dar ul-mugallimin - a men's teacher training 
school), occurred just after the fall of the tsarist re-
gime. 

M. Markova analyzed the life of the Muslim 
Tatars in the Tomsk Province [3], and G. Bobkova 
studied the realities of the Irkutsk Province (the 
late 19th - early 20th centuries) [4]. The disad-
vantage of the works is the lack of documents in 



A.YU.KHABUTDINOV 
 

 102 

the literary Tatar language in the database of 
sources, including the Tatar-language press. 

In historiography outside of Tatarstan, espe-
cially among the Tatars – “indigenous natives” of 
Western Siberia, it is customary to focus on the 
connection of the Siberian Tatars with Bukhara 
and portray the intellectually elite group of the 
Muslim population of Siberia as “Siberian 
Bukharans”. As a general term, these researchers 
use the term not “the Siberian Tatars”, but “the Si-
berian Muslims” (see, for example: [5], [6]). 

 
Methods and research methods 

Our study focuses on the Tatar press, as the 
main source, which describes the religious, educa-
tional and socio-political processes among the 
Muslims of Siberia. These are the three main 
sources: 

1) the newspaper “The Ulfat” (85 issues in to-
tal), published in St. Petersburg in 1905–1907 by 
(Gabder) Rashid-kazy Ibrahim (ov), the father of 
the socio-political movement of Muslims in Rus-
sia, a descendant of the imam and mudarris clan in 
the city of Tara (then the Tobolsk Province) and a 
native of this city. The articles about the life of the 
Muslims of Siberia are few, but in his correspond-
ence from different places, Rashid Kazy tried to 
analyze the situation in the Muslim community of 
the Tobolsk Province in the fields of education and 
politics; 

2) the newspaper “The Siberia”, which was 
published in Tomsk in February 1912 - August 
1913 and was edited by the Navruzovs (the natives 
of the Kazan Province). Despite the short period of 
its existence (145 issues), the newspaper reflected 
a broad picture of the social life in Siberia and, 
above all, the Muslims from Tomsk (the charity, 
the Muslim education for boys and girls, the activi-
ties of Muslim libraries) during the time of relative 
liberalization in the national and religious policy of 
the state, which came under V. Kokovtsov, the 
chairman of the Council of Ministers of the Rus-
sian Empire (September 1911 - January 1914) and 
was connected with the celebration of the 100th an-
niversary of the Patriotic War of 1812 and the 
300th anniversary of the Romanov dynasty. Trans-
lations of articles from these two newspapers are at 
least partially used in scientific research and on the 
websites of the Siberian Tatars. 

3) the newspaper “The Tormysh”, which was 
published in Ufa in October 1913 - April 1918 
(832 issues in total). It was created by the 
Navruzovs, who actively worked in it until Febru-
ary 1914. This publication had the heading “In Si-

beria”. Unfortunately, this source was ignored by 
scientists and local historians studying the Muslims 
of Siberia. 

These three newspapers experienced difficul-
ties due to the lack of local correspondents. Thanks 
to these publications, we have the most complete 
picture of Muslim social life in Tomsk, partly in 
Irkutsk, other provinces and regions of Siberia, oc-
casional reports from the Yakutsk Regions and the 
Amur Governorate (which included the territories 
of the modern Amur Region and the Khabarovsk 
Territory). 

I would especially like to highlight the materi-
als signed by Nuri (Muhammad-Nuri Bukharaev), 
which give the idea of the socio-political and edu-
cational life of the Muslim community in Tomsk in 
1917- and in early 1918 in the context of the Sibe-
rian regionalism movement, when the Siberian 
congresses gathered exactly in Tomsk, proclaiming 
autonomy of Siberia and creating its government. 

The newspapers most actively covered the ac-
tivities of Garif (ulla) Valiev, the permanent head 
of the Novonikolaevsk parish (now Novosibirsk) 
and later the imam of the mosque (1907–1935), 
and Gubaidulla Gabdurrashitov, the second imam 
of the Irkutsk mosque (1911–1915). 

Our article is based on the comparative-
historical and the problem-chronological methods, 
the method of synchronous analysis, periodization, 
classification, etc. 

 
Discussion 

In the first issues of the first Siberian Tatar 
newspaper “The Siberia”, Muhammad-Vagiz 
Navruzov published a number of policy articles. 
Thus, in the editorial of the first issue, he reflects 
on the need for the Siberian Muslims to have a 
newspaper in the Tatar language, the newspaper 
whose goal should be to serve the Tatar nation 
(“millat”). He called the Siberian state 
(“mamlakat”) the cradle of our heroic ancestors 
who shook the world (“kaharman babalarymyz”). 
According to him, the newspaper was supposed to 
become a national and religious guide (“hidayat”) 
for writing articles about Tatar life [7]. 

In No. 5, M.-V. Navruzov published an article 
about moving to Siberia. He spoke out against the 
emigration of the Muslims from the Crimea and 
the Caucasus to the Ottoman Empire, criticized the 
Russian Muslims for their unwillingness to settle 
in Siberia. M.-V. Navruzov said that “Sibiriya” 
should provide assistance to the settlers, and the 
imams are obliged to explain to the Muslims the 
terms of their settlement in Siberia [8]. 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 103 

Links between the Volga-Ural region and Sibe-
ria in the field of education and religious organiza-
tion were established at the beginning of the 19th 
century. We learn about it from the materials titled 
“Asar” by Riza Fakhreddin [9], [10] and from 
(Gabder) Rashid-kazy Ibragim(ov)’s biographical 
dictionary of Siberian scientists [11]. We must not 
forget that, according to the “Nominal Decree giv-
en to the Senate on September 22, 1788, on the ap-
pointment of a mufti over all people of the Mo-
hammedan law living in Russia,” the Orenburg 
Mohammedan Spiritual Assembly (OMSA) ex-
tended its jurisdiction to all Muslims of Russia, 
“excluding the Tauride Region” [12, p. 1107–
1108], that is, including all of Siberia and the Far 
East. 

The madrasah of the city of Tara in the 
Tobolsk Province (now the Omsk Region) was the 
oldest madrasah stably existing in the pre-Soviet 
period. It was founded by Fazyl bin Ibrahim bin 
Kutlugahmed al-Echkeni al-Almeni (?–1822), 
whose family came from the city of Kasimov, the 
Ryazan Province (now the region). He was an 
imam and a mudarris in the village of Almenevo, 
the Chelyabinsk District of the Orenburg Province 
(now the regional center of the district of the same 
name, the Kurgan Region). He was educated in the 
madrasah of Abdulvahhab b. Sharif in the 
Belebeevsky District of the Ufa Province (now the 
Republic of Bashkortostan), then in the Kargaly 
madrasah near Orenburg. He was a supporter of 
Abunnasyr al-Kursawi’s ideas. In 1816, he went to 
the city of Tara, where he taught in a madrasah and 
actually created it. He returned to his native vil-
lage, leaving his disciple Ibrahim bin Jagfar in the 
city of Tara to take over his duties. Among the 
well-known ulemas of Siberia, the students of 
Fazyl bin Ibrahim, R. Fakhreddin mentioned only 
Sheikh Ruzi-ishan at-Tubuli, who did not have in-
fluential students [9, p. 159]. These connections 
between Tara and Almenevo were maintained over 
the following decades. After getting a primary ed-
ucation in his native Tara, Rashid-kazy Ibrahim 
(1857–1944) continued his studies in the 
Almenevo Madrasah (1867–1871), then in Tyumen 
(1872–1876) and in 1877, he arrived at the 
Kyshkara Madrasah of the Kazan Province (now 
the Arsky District of the Republic of Tatarstan) 
[12, p. 15–21]. Thus, we are talking here specifi-
cally about the tradition of Muslim scholarship in 
the Volga-Ural region, and in such an extreme ver-
sion of opposition to Bukhara scholasticism and 
the entire religious establishment as the ideas of 
Abunnasyr al-Kursawi. 

Much more influential were the students of an-
other Tara mudarris, Rahmatullah b. Yusuf al-
Yangurazi at-Tarawi (Yangurazov, approx. 1824–
1887). He was born in the village of Enguraz (ovo) 
in the Temnikovsky District of the Tambov Prov-
ince (now Engurazovo in the Temnikovsky District 
of the Republic of Mordovia). He was initially ed-
ucated by his father, and then by Niʼmatullah b. 
ʼAbd ar-Rakhima (Nigmatulla Gabdrakhimov) in 
the madrasah at the 1st Cathedral Mosque of Oren-
burg, Yakub b. Yahya al-Kishkari and Ismail b. 
Musa al-Kyshkari (both in the Kyshkar Madrasah 
of the Kazan District and Province) [10, p. 139–
143], that is, we are talking about the centers of 
traditional education, which can be identified with 
Kadimism. Rahmatullah b. Yusuf did not go to 
Bukhara either to gain theological knowledge, or to 
obtain a document on the legitimacy of the Suf 
sheikh – the ijaza. In the Ottoman Empire, his 
sheikh was Mujabi, and Rahmatullah became a fol-
lower of the Sufi Naqshbandiyya-Khalidiya tariqat. 
It should be noted that Zainullah Rasuli, the most 
prominent of the Jadid sheikhs, also went to Istan-
bul to receive the Naqshbandiyya-Khalidiya ijaza. 
In 1876, Rahmatulla left for Petropavlovsk (now 
Kazakhstan), where he tried to become the imam 
of the 4th Mosque, but it was only in 1884 that he 
became the imam of the 6th Petropavlovsk 
Mosque. Rahmatullah b. Yusuf had great influence 
on the Siberian ulemas, since two of his disciples 
played an important role in two key regions of 
Eastern and Western Siberia: Khamza-akhun b, 
Muhammad-Amin (Khamza akhun Khamitov – the 
imam and akhun in Tomsk, held the position for as 
long as 55 years, from 1876 to 1931) and Mutasam 
b. Bilal al-Kamrawi (the imam in the Kamaru yurts 
of the Tobolsk Province, now the Tyumen Re-
gion). The identity of the former is extremely am-
biguous. On the one hand, his activities were quite 
in the style of Kadimism, when he did not allow 
the Jadid reform, which began during the revolu-
tion of 1905–1907, to be implemented in the 
Tomsk Madrasah. [13]. But this can be explained 
by his personal interests, as it meant his loss of real 
control over the madrasah. At the same time, other 
Khamza akhun Khamitov’s actions placed him 
among the supporters of the Jadid ideas. On May 
22, 1910, a meeting, chaired by akhun Kh. 
Khamitov, decided to establish a public Muslim 
women’s school in Tomsk next to the Cathedral 
(“Red”) Mosque in Tomsk. Kh. K. Komarova, the 
daughter of Akhun Khamitov, was elected as a 
teacher of the Russian language. The school was 
funded by the Tomsk Muslim Society of 



A.YU.KHABUTDINOV 
 

 104 

Progressists, clearly a Jadid organization. The fact 
that on June 16, 1910, the trustee of the West Sibe-
rian educational district refused the charitable soci-
ety’s application to open a women’s Muslim 
school in Tomsk did not stop Kh. Khamitov, and 
the school was created and operated without the 
permission of the provincial administration until 
1912 [3, p. 171–173]. After the February Revolu-
tion of 1917, in the wake of the displacement of 
M.-S. Bayazitov, the Mufti of the OMSA, and oth-
er imams who were close to the authorities, the 
Tomsk Muslim Bureau decided to temporarily re-
move Akhun Khamitov on April 12 [14]. Howev-
er, the Tatar youth of Tomsk took to the streets in 
defense of the akhun: the appeal, signed by 39 
people, stated that the akhun supported the theater, 
the mekteb, the madrasah and the library. 
Khamitov allegedly issued a fatwa, according to 
which women could visit the mosque, read namaz 
there, participate in the activities of the theater, li-
brary and charitable societies along with men, 
since this did not contradict the Koran [15]. No 
popular refutation of this appeal was given in 
1917, which brings Kh. Khamitov ideas and deeds 
close to the ideas expressed on the women’s issue 
by radical Jadids such as Ziya Kamali and Musa 
Bigi. Such equality of women, of course, is infi-
nitely far from the Bukhara scholastic tradition. 

Besides Khamza Khamitov, R. Fakhreddin, 
named three most prominent Jadids as the authors 
of Rahmatullah’s biography - his students: G.-R. 
Ibragimov and the imam, then Khujat al-Hakim 
Mahmudov, the Kazy of CSBM (Central Spiritual 
Board of Muslims) in 1917–1920, and Imam 
Niyaz-Muhammad Suleymanov. The first two, ac-
cording to their status, passed as Siberian 
Bukharans, the second one ranked as a “Siberian 
foreigner”, but all the three of them played a big 
role in the struggle against Bukhara scholasticism 
and Kadimism fighting for the unity of the Muslim 
Tatars in Europe and Asiatic Russia. The activities 
of G.-R. Ibrahim, the father of the socio-political 
movement of Muslims in Russia in the early twen-
tieth century, the initiator of the I-III All-Russian 
Muslim Congresses in 1905–1906 and the creation 
of the all-Russian Muslim liberal party “Ittifaq al-
muslimin”, have been widely studied [16], [17, p. 
180, 194–201, 206–214], [18], [19]. 

Here, we discuss the activities of the last two 
figures who are less known but who played an im-
portant role in ensuring the legal and organization-
al unity of the Muslims from European Russia and 
the Siberian Muslims in 1900–1910. 

Makhmudov Khujat al-Hakim (Khujat al-
Hakim b. Daoud b. Mahmud b. Niyaz-Muhammad 
b. Mahmud al-Mahmudi at-Tarawi (1871(3)–1946) 
– a Muslim religious figure, a native of the city of 
Tara or the Tara District, the Tobolsk Province, 
was educated by Rakhmatulla b. Yusuf in the city 
of Petropavlovsk. From 1897 he served as an 
imam-hatib and mudarris in the Cathedral Mosque 
(1843) in the village of Aubatkan, the Tara Dis-
trict, the Tobolsk Province (now the the 
Bolsherechensky District of the Omsk Region). In 
1901, in Kazan, he published his work “Intikad al-
aqwal bi al-tahkik fi tajwiz al-nikah bi al-ta'lik” 
(“A Critical Examination of Statements Regarding 
the Performance of Marriage under Certain Condi-
tions”). This work was carried out on the instruc-
tions of the great ulem Rizaetdin Fakhreddinov 
(then the OMSA1 kadi) [20, p. 209]. It stated the 
need to reform certain principles of family law 
among the Muslims of the Russian Empire. 

This changed his fate and around 1902, he left 
Aubatkan and after a short stay in the city of 
Atbasar (the Akmola Region, now Kazakhstan), 
went to the Ottoman Empire. In Istanbul - from 
1902 to 1907, he studied the works of Islamic 
scholars-reformers, supporters of ijtihad and the 
constitutional state of Muhammad ʻAbdo and 
Jamal ad-Din al-Afghani. Young R. Fakhreddin 
had met with Afghani in St. Petersburg, and M. 
Abdo’s socio-political conception had a direct in-
fluence on his key socio-political treatise “Dini va 
iҗtimagy maşalelәr” (Orenburg, 1914). Thus, even 
before the start of the widespread introduction of 
Jadidism in the madrasahs, Makhmudov had sup-
ported one of its key ideologists among theologi-
ans. He collaborated with the aforementioned “The 
Ulfat” newspaper, where he published a series of 
articles on the Muslim education reform in the 
Russian Empire; eventually, he advocated the in-
troduction of the Jadid teaching method in mektebs 
and madrasahs, promoted the ijtihad (the ability to 
make an independent judgment based on the Koran 
and the Sunnah, not on the opinions of Islamic ju-
rists) and criticized taqlid (following an authorita-
tive specialist in matters of Islamic law), he also 
advocated the dissemination of the national press 
among the Turkic peoples of the Russian Empire. 
Thus, providing an example of another student 
who used to be a traditionalist theologian, we see a 
transition to a purely Jadid position. 

In 1910, Makhmudov moved from the city of 
Tara to the city of Akmolinsk (now Astana, the 

                                                 
1 the Orenburg Muslim Spiritual Assembly 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 105 

capital of Kazakhstan), where he became imam of 
the Second Cathedral Mosque. The conflict with 
the local merchant Nurmukhammed Zabirov led to 
the removal of Makhmudov from the post of imam 
and his subsequent exile to Orenburg. The proba-
ble cause of the conflict was Makhmudov’s de-
mand to redistribute the powers of the trustees 
(mutavalliyalar) at the 2nd Mosque, suggesting 
that the main administrative functions be concen-
trated in the hands of the imam, and not the mer-
chants [21, p. 106–108]. This idea was a direct bor-
rowing from Marjani. Later, Makhmudov became 
imam of the city of Turgay, the Turgay Region. 
His all-Russian career began in March 1917: after 
the removal of G. Kapkaev, the OMSA Kazyi, 
Makhmudov was elected to this position, having 
received approval from the authorities of the Ufa 
Province [22]. At the First All-Russian Muslim 
Congress in Moscow (May 1917), the Orenburg 
Mohammedan Spiritual Assembly (OMSA) was 
reorganized, and Makhmudov was elected Kazyi 
of the Provisional Mahkam-i Shargiya (Spiritual 
Administration). At the 2nd All-Russian Muslim 
Congress in Kazan (July 1917), he was elected a 
member of the Diniya Nazarata Collegium (a reli-
gious department) of the Vakytly (Provisional) 
Milli Idare [23, p. 112]. Before the First Siberian 
Muslim Congress (October 4–12, 1917), he refused 
to take the position of Kazyi of the planned Siberi-
an Regional Spiritual Assembly [23, p. 403]. It 
would not be created until the 1990s, in contrast to 
the Spiritual Administration of the Bashkir Auton-
omy, elected on December 22, 1917 by the Bashkir 
small kurultai (pre-parliament). And in this case 
again Makhmudov would act in solidarity with R. 
Fakhreddin, who would refuse to accept the posi-
tion of the Merkez Diniya Hayate Kazyi (the Main 
Spiritual Administration) of the Bashkir Autono-
my, despite being elected [24]. 

On January 11, 1918, at the session of the Mil-
let Majlis, Makhmutov was elected a member of 
the Diniya Nazarata Milli Idare board. In March 
1918, in a letter to “The Chulpan”2 newspaper, he 
again spoke out against creating a separate Spiritu-
al Administration of the Siberian Muslims. He 
claimed that provincial Muslim congresses had 
been held in Tobol, Tomsk, the Irkutsk Province 

                                                 
2“The Chulpan” was a socio-political newspaper, a body 
of the Central Siberian Muslim Council (CSMC, the 
Milli Shuro Siberian Center). It was published in Tomsk 
in January - March 1918 in the Tatar language. It was 
issued under the slogan “Long live the Siberian auton-
omy! Long live the national and cultural autonomy of 
the Muslims of Siberia.” 

and the Akmola Region, the congresses elected 
deputies to the Millet Majlis, who did not advocate 
the creation of a Spiritual Administration for the 
Muslims of Siberia. With regard to Siberian auton-
omy, Makhmudov directly stated that the Muslims 
were not ready to hear the territorial autonomy of 
Siberia to be proclaimed by local regionalists [25]. 

As the Chairman of the Congress of the Mus-
lim Clergy of Siberia in Novonikolaevsk (July 17–
23, 1919), Makhmudov again advocated the crea-
tion of the unified Spiritual Administration of the 
Muslims of Inner Russia and Siberia in the person 
of Diniya Nazaraty Milli Idare [26, p. 224–225]. 

Niyaz-Muhammad Suleymanov did not for-
mally hold high positions, but he played an out-
standing role in creating khutbs (sermons) in the 
Tatar language. A native of the village of Utuzy in 
the Tara District of the Tobolsk Province (now the 
Tevriz District of the Omsk Region), he studied 
first in the Tobolsk District, probably in the village 
of Karagai, and in the madrasah where his teachers 
were Nejmetdin hazrat in the city of Tara and 
Rakhmatulla b. Yusuf al-Yangurazi at-Tarawi in 
Petropavlovsk (1884–1887). In Petropavlovsk, he 
was engaged in bookselling. On August 20, 1907, 
the governor of Akmola approved his appointment 
to a position of imam in the 2nd Omsk Mosque. 
Niyaz-Muhammad Suleymanov published his 
works first in the newspaper “The Ulfat” in 1906; 
he was the author of a number of books, the most 
popular of which were “Törki khötbälär” (“Khutba 
in the Turkic Language”, Orenburg, 1910) [27] and 
“Torki notyklar” (“A Speech in Turki”, Orenburg, 
1911) [28], which were published in Muslim pub-
lishing houses of European Russia. N-M. 
Suleimanov insisted on the need to conduct ser-
mons not in Arabic, but in the Tatar language (the 
term “Turks” was used because of the large num-
ber of Kazakhs in the Muslim community of Omsk 
and especially in the Akmola Region). R. 
Fakhreddin adhered to the same views, which 
again contradicted the Kadimist tradition oriented 
towards Bukhara. In February 1913, the issue of 
creating a women’s school in Omsk was discussed, 
its opening was supported primarily by N-M. 
Suleimanov. On February 21, 1913, in Omsk, the 
corresponding decision was made at the Muslims’ 
meeting in honor of the 300th anniversary of the 
Romanov dynasty [29]. His eldest daughter studied 
at the women’s school at the Bubi Madrasah in the 
village of Izh-Bubi (the Sarapulsky District of the 
Vyatka Province, now the Agryzsky District of the 
Republic of Tatarstan); in 1917, she taught at the 
Omsk school for girls [30, p. 69–71]. In 1917, N-



A.YU.KHABUTDINOV 
 

 106 

M. Suleimanov died, and Makhmudov wrote his 
biography for the Kazan magazine “Mashhuret”. 
Thus, we see the close interaction of these three 
Tatars, the indigenous natives of Siberia, in the all-
Tatar socio-political, religious and cultural pro-
jects. It is typical that such facts, not fitting into the 
Bukhara-centered picture of the world, are simply 
removed from the works with the wording: “We 
will not dwell on the description of events from 
Makhmudov’s life in the period from 1913 to 
1921, since they are not directly related to the is-
sues discussed in this article” [21, p. 108]. 

In 1914, the teacher Rizvan Ibragimov pub-
lished his Siberian travel notes in “The Tormysh” 
newspaper, analyzing the changes that had taken 
place over 7 years beginning with 1907. He ana-
lyzed the progressive development of the Muslim 
community in Blagoveshchensk, its degradation in 
Chita, where the local ahun Sultan-Galeev actually 
turned the national Tatar school into an ordinary 
parish mekteb after R. Ibragimov’s departure [31]. 
R. Ibragimov recorded the maximum progress in 
Tomsk, where seven years before, akhun Kh. 
Khamitov dominated the cultural and educational 
sphere of the city, R. Ibragimov called him the en-
emy of culture. In 1914, there was a library in 
Tomsk, and the Tatars went to the Russian theater 
and arranged their own theatrical performances. R. 
Ibragimov assessed these leisure activities posi-
tively, criticizing those who spent their money in 
restaurants or cafes [32]. 

 
Infrastructure of the Jadid era in Siberia 
R. Ibragimov raised a very important issue 

concerning the infrastructure of the Jadid era. We 
will make an attempt to analyze its variants. In 
January 1918, the Tatar Muslim infrastructure of 
Tomsk consisted of: 1) Gomumi Sibiria Shurasy 
(All-Siberian Council); 2) Tomsk moselman 
burosy (Tomsk Muslim Bureau); 3) Tomsk 
moselman “musikal’ drama Zhamgyyate” (Tomsk 
Muslim “Musical and Dramatic Society”); 4) 
Khanymnar Zhamgyate (Society of Women); 5) 
Ukuchilar Zhamgyate (Society of Students); 6) 
Mөgallimnar soyuzy (Union of Teachers); 7) 
Moselman Kharbi Komitet (Muslim Military 
Committee); 8) Tomsk mөselman Zhәmgyyate-
khәiriya (Tomsk Muslim Charitable Society); 9) 
Gomumi Sibiria dar al-mogallimin (All-Siberian 
Men’s Teachers’ School) [33]. All these structures 
were products of all-Russian, primarily Tatar, 
structures. 

At the First Siberian Muslim Congress (Octo-
ber 4–12, 1917), the Gomumi Sibiria Shurasy (All-

Siberian Council) was created. This term itself 
goes back to the All-Russian Muslim Council 
(Milli Shuro), stabled at the First All-Russian Mus-
lim Congress in Moscow in May 1917. 

The name “Muslim Bureau” is typical for Tatar 
organizations that emerged immediately after the 
February Revolution of 1917 (for example, the 
Orenburg Muslim Bureau) [17, p. 284, 292]. 

The Tomsk Muslim “Musical and Dramatic 
Society” came into being under the influence of 
tours of Tatar artists from European Russia to the 
cities of Siberia, in particular, to Tomsk. In May 
1912, the Tatar theater company “Sayyar” came to 
Tomsk on tour [34]. On July 8, 1913, the “Nur” 
company performed in the building of the Com-
mercial Assembly, where a troupe of four people 
presented the plays of Galiaskar Kamal, a classic 
of dramaturgy: “Bekhetsez eget” (“An Unfortunate 
Young Man”) and “Berenche teatr” (“The First 
Theater”) [35 ]. On July 15, the performances of 
the troupe “Nur” took place in the building of the 
Commercial Assembly (the play “Khuja hem the 
Counterman”) [36]. A little later, the newspaper 
“Siberia” published an exchange of views on the 
performance of the Tatar theater luminaries: S. 
Gizzatullina-Volzhskaya, Sumchinskaya, M. Mutin 
and N. Sakaev, assisted by the Tatar youth of 
Tomsk [37]. In 1913, on their initiative, a literary 
and musical drama society was created. 

The Women’s Society was created after the 
All-Russian Congress of Muslim Women, which 
was held in Kazan on April 24–27, 1917. It should 
be noted that the congress honored the blessed 
memory of Zukhra Khanum Gasprinskaya (Ismail 
Bey's wife) and Fatima Farida Nauruzova with a 
minute of silence, the women “who devoted their 
lives to serving Muslim women from Russia”. The 
second block of decisions included organizational 
issues, planning to unite all women’s organizations 
in Russia into one [38, p. 60–61]. In 1917, associa-
tions of Muslim students functioned in the Ufa 
Province. 

The First Congress of Tatar Muslim Teachers 
was held in Kazan in April 1917. It created the 
“Rusiya Turko-Tatars ukytuchylary berlege” (“The 
Union of Russian Turko-Tatar Teachers”), which 
aimed to unite the entire educational and enlighten-
ing life of the Tatar society [39, p. 7–8]. Moselman 
Kharbi Committee (Muslim Military Committee) 
was part of the All-Russian Kharbi Shuro, with a 
center in Kazan, it was established at the First All-
Russian Muslim Military Congress, held in Kazan 
in July 1917 [17, pp. 297–302]. 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 107 

“Tomsk moselman Zhamgyyate-kheiria” 
(Tomsk Muslim Charitable Society) was first es-
tablished under the name of “Society of Progres-
sive Muslims” by the Muslims of the city in 1909. 
The format of the charitable societies, the only le-
gally possible secular organizations in Tsarist Rus-
sia, was developed by Ismail Bey Gasprinsky. In 
the 1890s, in Kazan, Moscow, St. Petersburg, 
Troitsk, Yalta, Kasimov, Astrakhan, Semipalatinsk 
and other cities, Muslim charitable societies were 
created as cultural and educational centers of 
communities with collegial management [17, pp. 
165–166]. In the third issue of the newspaper “The 
Siberia”, its editor, Muhammad-Vagiz Navruzov, 
called I. Gasprinsky the founder (sababche) of 
Jadidism and the organizer of Muslim charitable 
societies [40]. In Siberia, such societies functioned 
in Achinsk, Irkutsk, Tobolsk, Krasnoyarsk, Omsk 
and Tomsk. From 1912, the activists of the Tomsk 
Society, the Navruzovs, published the socio-
political and literary newspaper “The Siberia” in 
the Tatar language. In February 1914, permission 
was denied to create the “Society for Aiding Stu-
dents” in Tomsk. During the First World War, an 
informal Muslim Mutual Aid Society was formed 
at the Tomsk Technological Institute. In Blago-
veshchensk, from 1906, the society functioned on 
an informal basis. In 1913, a petition to establish 
the Novonikolaev Muslim Charitable Society was 
filed twice, but the Tomsk Governor refused to 
grant permission. In 1914, permission was not giv-
en to create a charitable society in Oleminsk (the 
Yakutsk Region), what is more, the natives of the 
Volga-Ural region played a key role in the creation 
of the Achinsk, Irkutsk and Krasnoyarsk public 
projects of the Novonikolaev and Olekminsky so-
cieties. In 1913–1915, societies were closed in 
Tomsk, Omsk and Tobolsk [41]. 

By 1917, in Troitsk, the Orenburg Province 
(now the Chelyabinsk Region), Tatar-speaking 
centers had been established with the aim of train-
ing teachers for both men and women. “Dar al-
mugallimin” (Men’s Teacher Training School), 
which at first had the official name of “Vazifa” 
(“Obligation”), was opened in September 1915. In 
1916–1917, the headmaster of the “Vazifa” was 
the first Tatar professor-historian, a writer, publi-
cist and public figure Doctor Gaziz Gubaidullin 
[42, p. 10]. 

Here, we note one more important structure: 
“Tomsk vilayate rukhanilar oeshmasy” (the Tomsk 
Province Organization of the Muslim Clergy). It 
was created by the imams - participants of the 
Congress of the Tomsk Province Muslims (June 28 

– July 2, 1917) in Tomsk, its Charter modeled on 
the Union of the (rukhanilar ittifaki) Ufa Province 
Clergy [43]. The Organization of the Tomsk Gov-
ernorate Muslim Clergy was established when the 
clergy of the regions of the former OMSA area 
created trade-union organizations in defense of 
their rights and became part of this process. Prepa-
rations for the Golyam congress (the congress of 
the clergy), which opened in Kazan on July 19, 
1917, activated these processes [44, p. 138]. 

 
Creators of the Siberian Muslim Tatar  

Educational Infrastructure in the New Age 
Let us have a closer look at the sphere of edu-

cation to understand how education in the literary 
Tatar language was conducted and what level of 
proficiency was achieved in Siberia. The Russian 
Revolution of 1905–1907 promoted the develop-
ment of education in the native language in the re-
gion. Thus, in September 1906, Imam Kasim 
Khamidullin opened a new school in the 
Renchinsky yurty (Renchiki of the Tobolsk District 
and Province, now the Vagaysky District of the 
Tyumen Region), where among other subjects was 
the native (Tatar) language [45]. At the beginning 
of 1913, the Tatar (native) language was taught in 
the new mekteb of Novonikolaevsk [46]. All other 
Muslim schools in Siberia and the Far East up to 
Blagoveshchensk, Yakutsk, Olekminsk and Khaba-
rovsk were described as Tatar or Russian-Tatar 
schools with the Tatar language of instruction. 

Where did the teachers, who educated the Mus-
lims of Siberia, come from? In Novonikolaevsk, 
Imam G. Valiev, who himself was educated in the 
Troitsk Madrasah, immediately set out to invite 
mugallims who had received education in the Jadid 
madrasahs of the Volga-Ural region. The 
mugallims of the mekteb in Novosibirsk were 
Zakirjan Hanafi, a graduate of the Jadid madrasah 
“Bubi” in the Vyatka Province (now the Agyz Dis-
trict of the Republic of Tatarstan); Zakir Khalfa 
Nurulin, a graduate of the Ufa Jadid madrasah 
“Usmania”; Bayazitov (from September 1914) - a 
graduate of the Ufa madrasah “Galya” [47]. In 
1915–1916, two mugallims and two mugallimas 
worked in Irkutsk. Khanifa Khisametdinova, a 
graduate of that year who had completed pedagog-
ical courses in Ufa, joined Khadicha Shamigulova; 
Mahmud Gubaidullin, a graduate of the Jadid mad-
rasah “Bayryaka” (now the Yutazinsky District of 
the Republic of Tatarstan), joined teacher Gabitov 
[48]. 

In the 1910s, we can observe that both a hus-
band and his wife were engaged in teaching. Here, 



A.YU.KHABUTDINOV 
 

 108 

we mean the imam and his wife or a married cou-
ple. This tradition also came from the Volga-Ural 
Region. Urmanov Salihdzhan was born on No-
vember 13, 1879 in the village of Dyusmeteva, the 
Bakaev Volost, the Ufa District and Province. On 
October 31, 1905, he was appointed imam of the 
city of Blagoveshchensk, the Amur Region, where 
he worked until 1915, when he was appointed 
kazyi of the OMSA. He put a lot of effort into 
building a mosque in Blagoveshchensk, created a 
Jadid mekteb and the “Ismailiya” School (named 
after Ismail Gasprinsky, the founding father of 
Jadidism), where he taught the Tatar language and 
religious doctrine, and his wife Hanifa taught Rus-
sian [49]. Hanifa Khanum described the mosque. It 
was two stories high. Half of the lower floor was 
occupied by a library, another half by a taharat-
khane (the ritual washing). On the second floor 
there was a prayer hall, as well as a room where 
documentation was stored (including registers of 
birth); there, nikakhs and talaks were also held, and 
decisions were made according to Sharia. An im-
portant feature and an innovation of that time was 
the presence of a separate room for women [50]. 

At the First Ufa Provincial Congress of Mus-
lims (14.04–17.04, 1917), Urmanov, on behalf of 
the OMSA, stated that the Spiritual Assembly did 
not object to women’s suffrage, in case it corre-
sponded to Sharia law [51]. At the First All-
Russian Muslim Congress in Moscow, he made a 
report on the provisional organization of Muslims 
and was elected qadi. During Mufti G. Barudi’s 
trips to the All-Russian Muslim Congresses in Ka-
zan in late July - early August 1917, he served as 
acting chairman of the OMSA. While holding this 
position, Urmanov signed the OMSA appeal of Ju-
ly 30, 1917, in defense of women’s election rights 
[52]. 

If the imam could count on a stable income and 
create the infrastructure of his parish in the form of 
a mosque and a mekteb, the teachers were hired la-
bor, dependent either on the bai, who could drive 
them away at any moment, or, at best, on the 
community, which entered into an agreement with 
them for one or two years. However, they also 
made every effort to create the Tatar Jadid infra-
structure. If the teachers of government schools 
had a stable salary and benefits, and their careers 
could be traced by track records, the careers of 
mugallims (male teachers) and especially 
mugallimas (female teachers) had almost no source 
of financial support. We were able to obtain the 
most complete information on Ibragimov Rizvan 
and his wife. He was born in 1883 in the village of 

Bigeevo (Bigi) of the Kuznetsk District, the Sara-
tov Province (now the Neverkinsky District of the 
Penza Region), where he received his primary edu-
cation. From 1896, he went to the Kazan Jadid 
madrasah “Muhammadiya”, where he studied Rus-
sian. From 1903, he taught in the village of 
Tashbilga (Tyazhberdino) of the Spassky District, 
the Kazan Province (now the Alkeevsky District of 
the Republic of Tatarstan); later, in 1905 he 
worked in Achinsk (now the Krasnoyarsk Territo-
ry), and in 1907 - in Chita, where he created the 1st 
Mekteb with instruction in the Tatar language, and 
his wife Ferkhane-khanum taught girls; from 1911 
he was a teacher in Khabarovsk, where he also cre-
ated the 1st Mekteb [53]. He was guided by the ide-
as of Qasim Amin (1865‒1908), an Arab writer 
who, for the first time in Arabic literature, advo-
cated equal rights for Arab women [54]. Unfortu-
nately, it was not possible to obtain information 
about the distance between Achinsk and Khaba-
rovsk along the Trans-Siberian Railway, but along 
the highway it is 4.407 km. 

The largest madrasah in Siberia, in 
Yembayevo, had the 1st primary department where 
among the subjects was (ibtidai) - reading in the 
Turkic-Tatar language, and the 2nd department 
(igdadiya - above average), which, in addition to 
the Turkic-Tatar, had the Arabic language and lit-
erature [55, pp. 189‒190]. There was no full cycle 
of education in Yemabaevo: the Shakirs studied 
only for 7 years, so the benefactor Nigmatulla 
Karymshakovich Saidukov (1829‒1901) sent the 
best graduates of the madrasah to study at his own 
expense in the madrasahs of Kazan, Ufa, Oren-
burg, where education was also conducted in the 
Tatar language. The Tobolsk madrasah provided 
primary education (ibtidiya) and the first stages of 
secondary education (rushdiya). In accordance 
with the ideas of Jadidism, secular objects were in-
troduced along with religious ones. The Tatar lan-
guage was taught in these schools. On April 29 - 
May 1, 1912, shakirdas read poems in the Tatar 
language at demonstration tests [56]. 

In the summer of 1913, the newspaper “The 
Siberia” advertised the Ufa “Galiya” Madrasah as 
an advanced school, where teaching was conducted 
in Arabic, Tatar and Russian, and Tatar literature 
was taught [57]. To enter the 1st grade of this mad-
rasah, it was necessary to be able to read, to write 
dictations and compositions in the Turkic language 
[58]. Since Tatar and Bashkir schools officially 
operated in the Ufa Province, they used the nomi-
nation “the Turkic language” not “Tatar”. More 
precise were the requirements of the 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 109 

“Muhammadiya Madrasah” school board in 
Troitsk, which expected the applicants to the 1st 
grade of the Rushdiya category to have knowledge 
of the Tatar language morphology, an ability to 
write dictations in Tatar, knowledge of literary 
words and Tatar history for admission. For the 1st 
class of the “igdadiya” category, the school re-
quired knowledge of the Tatar language morpholo-
gy and lexicology, and an ability to write dictations 
and compositions in Tatar. Knowledge of the fa-
mous works of Tatar literature was also required. 
Those willing to go to the 2nd grade of the 
“igdadiya” category, should be able to write essays 
on given topics and translate Arabic stories into the 
Tatar language [59]. 

In 1909, in Olekminsk, the Yakutsk Region 
(now the Republic of Sakha (Yakutia)), there was a 
private Russian-Tatar school (15 boys and 10 
girls); from 1910 it was financed by the state. In 
1913, 23 boys and 18 girls studied there, in April 
1914 the school had 70 students (their teacher was 
Ilyas Enikeev, who had been educated in Ufa) [60]. 

 
Building an education system for girls 

As we have already mentioned, the most im-
portant indicator of the influence, exerted by the 
Volga-Ural Region Muslims and a clear sign of 
their opposition to the Bukhara tradition, was their 
desire to the create a Muslim Tatar education for 
girls. The newspapers specifically noted if boys 
and girls studied together, like in Olekminsk, Chi-
ta, Novonikolaevsk, Blagoveshchensk and Khaba-
rovsk, or a separate mekteb was created for each of 
them, like in Irkutsk, Tomsk and Embaevo. The 
conception of education for girls in Siberia ap-
peared only in the 1910s. 

“The Siberia” positioned itself as the only Rus-
sian Muslim newspaper, which was dedicated to 
protecting the rights of girls and women. In the 
third issue of the newspaper, Fatima-Farida 
Navruzova published a keynote article and started 
the regular column “Khatyn-kyzlar donyasy” 
(“The Woman’s World”) [61]. She set the goal of 
Tatar girls’ education for them to be able to help 
their husbands. The purpose of women’s education 
was to bring up “Tarbiyale ana” (“a good-natured / 
educated mother”), exactly what a true Muslim 
woman should be like. The term “Tarbiyale ana” is 
the name of the manifesto book (1898) by Riza 
Fakhreddin, an outstanding ulema and writer [62]. 
“The Siberia” claimed that the newspaper was 
solving the problem of women’s progress [63]. In 
the fourth issue of the newspaper, an article by F. 
Navruzova was published, where she advocated in-

struction in the Turkic language, including the 
training of mugallimas (female teachers) [64]. 

In the 45th issue of “The Siberia”, F.-F. 
Navruzova placed a questionnaire of eight ques-
tions, to which the editors received more than 30 
answers. On February 15, 1913, the educator pub-
lished her analysis. Taking into consideration the 
answers to Question No. 1, F.-F. Navruzova stated 
general dissatisfaction with the position of the Ta-
tar woman: the lack of normal schools and harass-
ment by husbands. Analyzing the answers to Ques-
tion No. 2, she came to the conclusion that national 
schools did not provide a comprehensive educa-
tion, and in Russian schools girls were forced to 
hide their national feelings (milli khis) and their 
Muslim identity. The educator called for the intro-
duction of secular disciplines, as well as the Rus-
sian language, into the curriculum of national 
schools, and Islamic religious studies in state 
schools [65]. 

F.-F. Navruzova was not only a theorist, but al-
so a practitioner. On January 1, 1910, in Tomsk, at 
14 Tatarsky Lane, a legal Navruzova’s Muslim 
women’s school was opened - the first elementary 
school in the city for girls from Muslim families. 
On April 16, 1912, the founder held public exami-
nations in her mekteb [66]. In 1912, the second 
Mohammedan girls’ school headed by Akhun 
Khamitov was officially opened [3, p. 174]. In the 
Tobolsk Province, next to the largest Jadid mad-
rasah in Yembayevo, the Saidukovs, at their own 
expense (5 thousand rubles), founded a women’s 
madrasah (actually a mekteb). In the Tobolsk Prov-
ince, classes for girls were also conducted at the 
madrasas of the city of Tara, the city of Tobolsk 
and the Turbinsky madrasah [55, pp. 189–190]. 

 
Idols and holidays 

Who were considered to be idols in Jadid 
mektebs and madrasas, and what new holidays 
were celebrated there and in general by the Mus-
lims of Siberia? The year 1913 will remain in the 
Tatar culture, first of all, as the year of G. Tukay’s 
death (1886–1913). The 26-year-old poet will be-
come the first of the well-known national figures 
of his contemporary and even older generations 
that passed away. After his death, his cult has be-
gun to build up, and the Muslims of Siberia did not 
stay out of it. In April 1913, the Irkutsk imam and 
mughallim G. Abdrashitov compared the signifi-
cance of G. Tukay’s death to the death of the clas-
sic of Turkish literature Ahmad Midhat. In Irkutsk, 
after the Friday prayer, a meeting of shakirds was 
organized, where they read a prayer in honor of 



A.YU.KHABUTDINOV 
 

 110 

Tukay and told his biography [67]. On April 4, 
1913, an evening in memory of G. Tukay was held 
in the madrasah at the 1st Cathedral Mosque of 
Tomsk (imam Kh. Khamitov), the Koran and a 
prayer in his honor were read, and the teachers in-
troduced the participants to his works [68]. 

The celebration of Mawlid became an im-
portant innovation among the Muslims of Siberia 
in the early 1910s. This tradition was founded by 
G. Barudi, the imam of the 5th Mosque and the 
mudarris of the Muhammadiya Madrasah in Ka-
zan. On February 17, 1913, a Mawlid celebration 
was held in a mekteb at the same 1st Cathedral 
Mosque of Tomsk. A theatrical performance, orga-
nized by the Tomsk Society of Progressive Mus-
lims, was called to help poor shakirds. It included 
Tatar melodies and music and managed to collect 
300 rubles [68]. On January 13, 1915, the evening 
of Mawlid was held in the Irkutsk mosque. 
Speeches were delivered by Imam G. Abdrashitov 
(“Religion of Islam”), teacher H. Gabitov (“Histo-
ry of Islam”) and K. Yuldashev (“On the Prophet 
Muhammad”). On January 14, Mawlid was held in 
the women’s mekteb, where their teacher Khadicha 
Shamigulova spoke about the Prophet Muhammad. 
Here again we see girls’ (kyzlar) access to the 
Muslim space [69]. On February 4, 1913, Mawlid 
was celebrated in Olekminsk where national poems 
were read, including “Bayram Bugen” (“It Is a 
Holiday Today”) by the classic of Tatar literature 
G. Tukay [60]. This is the example of how Muslim 
and actually national Tatar traditions are interrelat-
ed. As there was no female mektebs in Omsk, 
Imam M. N. Suleimanov organized a celebration 
of Mawlid for girls in the house of Akhmad-bay 
Abdulmenov on February 18, 1913. [29]. On Feb-
ruary 21–22, 1913, during Mawlid, a literary even-
ing was organized in Chita, in a mekteb; a theatri-
cal performance in the Tatar language was shown, 
presenting the classic Tatar comedy “Berenche 
Theater” (“The First Theater”) by Galiaskar Kamal 
[70]. The play glorifies progressive Tatar youth 
who, having staged a play, attract the Muslim pop-
ulation of the entire city to the performance. 

Another new holiday was the Hijri New Year 
celebration. On October 25, 1915, the festival 
marking the beginning of Muharram, that is, the 
Hijri New Year, took place in the Irkutsk Cathedral 
Mosque. The newspaper article about this event 
was called “A New Holiday in Irkutsk”. It was 
held in the mosque after the yastu prayer. Children 
read the Koran and verses. Gubaidullin, a teacher, 
spoke about the meaning of Muharram’s first day 
and read pieces from the Prophet Muhammad’s 

sira (biography). Teacher Gabitov described what 
religion and Sharia were, what public mind was 
from the point of view of religion and Sharia, what 
place “adab” occupied. At the request of Gabitov, 
26 rubles were collected to help the orphans of 
Kars, the victims of the First World War. At the 
women’s school, Khadicha Shamigulova and 
Khanifa Khisametdinova read beautiful sermons 
about the beginning of Muharram [71]. 

Charitable societies have created a tradition of 
holding Sabantuy in Siberia, the festival which had 
no roots in the Siberian Tatar soil. They began to 
raise funds for public needs. On June 29, 1912, the 
Charitable Society organized a Sabantuy celebra-
tion at the Tomsk hippodrome, Tatar music was 
played there. On May 19, 1913, the Sabantuy cele-
bration raised the sum which amounted to about 
1,000 rubles. [72]. Sabantuy, held on May 18, 
1914, raised 431 rubles. Compared with 1913, it 
showed a sharp reduction in the amount of dona-
tion. In 1913, the Charitable Society managed to 
mobilize almost all segments of the population, 
while in 1914 many people listened to the opinion 
of the akhun and the local native Kh. Khamitov, 
who said that those who went to the celebration 
would return “wearing a curse collar” [73]. In 
1914, the authorities of Irkutsk provided a hippo-
drome for free for Sabantuy celebrations. The or-
ganizer was the Irkutsk Muslim Charitable Society, 
for which 458 rubles were raised [74]. 

 
Results 

Our analysis of the press of 1905–1918 proves 
that the Muslim Tatars of Siberia in the 1910s 
formed full-fledged Jadid infrastructures of Mus-
lim communities, primarily urban ones, serving the 
needs of the Muslims in the cultural and educa-
tional spheres in the region. At the same time, the-
se structures were formed based on the model of 
the Tatar structures in the Volga-Ural region. The-
se regions provided personnel for the Jadid educa-
tion, including girls’ education. The natives of Si-
beria preferred to be part of these all-Russian Mus-
lim structures with centers in European Russia, es-
pecially the OMSA-CSBM (Central Spiritual 
Board of Muslims), rather than create autonomous 
Muslim Siberian structures like Russian Siberian 
regionals used to do. 

 
Conclusions 

In the 1910s, we observe the emergence of the 
Muslim Jadid infrastructure of the Siberian Mus-
lims, which generally repeated the infrastructure of 
the Muslims of European Russia, as well as the 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 111 

system of its symbols. The peak of Siberian struc-
tures was reached in Tomsk, where in January 
1918 the process of unification affected both polit-
ical structures (Milli Shuro, the Muslim Bureau) 
and charitable (a charitable society), educational (3 
male and 2 female mektebs), сultural (library), mil-
itary (Harbi Shuro), theatrical (musical and theatri-
cal societies) institutions, the press (the newspaper 
“The Chulpan”) and even the Tomsk provincial 
organization of the clergy. 

If we take only the educational and cultural 
spheres, we see that the Muslim Tatars of Siberia 
and European Russia were united by their desire to 
create a Jadid education (including women’s edu-
cation), translations of sermons into their native 
Tatar language, contacts with the all-Russian Mus-
lim Jadid press (here G.-R. Ibragimov played the 
key role in 1905–1907; the Navruzovs– in Febru-
ary 1912 –February 1914; Z. Kadiri– from October 
1914 to April 1918), the creation of Muslim librar-
ies [75], theatrical performances in the Tatar lan-
guage, cooperation with the Tatar publishing hous-
es of European Russia, which published their 
works. New holidays for the Muslims of Siberia 
were Mawlid, Hijri New Year and Sabantuy. In Si-
beria, the cult of Tukay as a Tatar national poet 
was taking shape. However, on the pages of more 
than a thousand newspapers, we were unable to 
find any traces of building a Siberian Muslim, Si-
berian-Tatar, or any other non-Tatar identity 
among the Muslims of Siberia. However, we will 
be very grateful if such information is provided in 
a comprehensive and conceptual way. 

 
References 

1. Pavlinova, R. N. (2018). Musul'manskie 
obshhiny Aziatskoj chasti Rossiiskoi imperii v seredine 
XIX – nachale XX v.: po materialam uchetnyh 
vedomostei OMDS [Muslim Communities of the Asian 
Part of the Russian Empire in the Middle of the 19th – 
early 20th Centuries: Based on the OMSA Accounting 
Statements]. R. N. Pavlinova, A. N. Starostin, A. P. 
Jarkov; Kazanskii federal'nyi universitet. 489 p. Kazan', 
izd-vo Kazanskogo un-ta. (In Russian) 

2. Musul'mane na Dal'nem Vostoke Rossii: 
istoriya i sovremennost' (2020) [Muslims in the Russian 
Far East: History and Modernity]. A. S. Garifullin, R. 
N. Pavlinova, D. V. Rudenkin, A. N. Starostin; avtor-
sost., gl. redaktor A. N. Starostin. 590 p. Kazan', 
Algoritm+. (In Russian) 

3. Markova, M. F. (2008). Tatary-musul'mane 
Tomskoi gubernii: 1880-e gg. – fevral' 1917 g.: dis. … 
kandidata istor. nauk [Muslim Tatars of the Tomsk 
Province: 1880s– February 1917: Ph.D. Thesis]. Tomsk, 
257 p. (In Russian) 

4. Bobkova, G. I. (2009). Tatarskie obshhiny 
Irkutskoi gubernii (konets XIX – nachalo XX v.) [Tatar 

Communities of the Irkutsk Province (the late 19th– ear-
ly 20thcc.]. 219 p. Irkutsk, izd-vo Irkut. gos. un-ta. (In 
Russian) 

5. Bustanov, A. K. (2013). Knizhnaya kul'tura 
sibirskih musul'man [The Book Culture of the Siberian 
Muslims]. 264 p. Moscow, Marjani. (In Russian) 

6. Bustanov, A. K., Korusenko, S. N. (2010). 
Rodoslovnye sibirskih bukhartsev: Im'yaminovy [Gene-
alogies of Siberian Bukharians: Imyaminovs]. 
Arheologiya, etnografiya i antropologiya Evrazii, No. 2, 
pp. 97–105. (In Russian) 

7. Muhammad-Vagiz (1912). Sibiriya [The Sibe-
ria]. No. 1, February 18. (In Tatar) 

8. Muhammad-Vagiz (1912). Sibiriyage kuchu-
meselese [The Issue of Settlement in Siberia]. Sibiriya. 
No. 5, March 17. (In Tatar) 

9. Fahreddin,  R.  (1902). Asar [The Memorials]. 
1 jild. 3 yuz'ya.  Orenburg, pp. 87–160. (In Tatar) 

10. Fahreddin, R. (2010). Asar [The Memorials]. 
Vol. 3-4. 648 p. Kazan, Ruhiyat. (In Tatar) 

11. Bustanov, A. (2015). Abd al-Rashid Ibrahim’s 
Biographical Dictionary on Siberian Islamic Scholars. 
Kazan Islamic Review. No. 1, pp. 10–78. (In English) 

12. Ibraһimov, G.-R. (no year given). Tarjemai 
halem [An Autobiography]. 123 p. Saint-Petersburg. (In 
Tatar) 

13. Tomski muselman mekteplere (1913) [Moslem 
Schools in Tomsk]. Sibiriya. No. 118. June 9. (In Tatar) 

14. Tomski (1917) [Tomsk]. Tormysh. No. 626. 
April 12. (In Tatar) 

15. Tomski heberlere (1917) [News from Tomsk]. 
Tormysh. No. 641. May 3. (In Tatar) 

16. Galimullin, F. F. (2003). Publitsisticheskie 
proizvedeniya G-R. Ibragimova kak istochnik dlya 
izucheniya tatarskogo obshhestvennogo-
publitsisticheskogo dvizheniya (nachalo XX v.): dis. … 
kand. istor. nauk [The Journalistic Works of Mr. 
Ibragimov as a Source for the Study of the Tatar Social 
and Journalistic Movement (early 20th c.): Ph.D. The-
sis]. Kazan', 182 p. (In Russian) 

17. Khabutdinov, A. Ju. (2001). Formirovanie 
natsii i osnovnye napravleniya razvitiya tatarskogo 
obshhestva v kontse XVIII – nachale XX v. [Formation 
of the Nation and the Main Directions of the Tatar Soci-
ety Development in the Late 18th– early 20th Centuries]. 
383 p. Kazan', Idel. (In Russian) 

18. Cwiklinski, S. (2012). Abdürreşid İbrahim 
(1857–1944) [Abdürreşid İbrahim (1857–1944)]. Eine 
Biografie Inauguraldissertation zur Erlangung des Gra-
des eines Doktors der Philosophie. 182 p. Berlin. (In 
German) 

19. Turkoǧlu, I. (1997). Sibiryalı Meşhur Seyyah 
Abdurreşid İbrahim [The Famous Siberian Traveler 
Abdurreşid İbrahim]. (Turkiye Diyanet Vakfı Yayınları 
256). 103 p. Ankara. (In Turkish) 

20. Garipova, R. (2020). Rol' Rizaetdina 
Fahreddina v reforme musul'manskogo semeinogo 
prava v Rossiiskoi imperii [The Role of Rizaetdin 
Fahreddin in the Reform of Muslim Family Law in the 



A.YU.KHABUTDINOV 
 

 112 

Russian Empire]. Istoricheskaya etnologiya. Vol. No. 2, 
pp. 206–224. (In Russian) 

21. Shablei, P. S. (2021). Musul'mane goroda Tary 
i Kazahskaya step': sotsiokul'turnye vzaimodeistviya v 
XIX – nachale XX veka [The Muslims of the City of 
Tara and the Kazakh Steppe: Socio–Cultural Interac-
tions in the 19th- Early 20th Centuries]. Iz istorii i 
kul'tury narodov Srednego Povolzh'ya. No. 11. Vol. 1, 
pp. 104–114. (In Russian) 

22. Tormysh [Tormysh]. (1917). March 25. (In Ta-
tar) 

23. 100-letie Obrazovaniya Tatarskoi ASSR: 
Sbornik dokumentov i materialov (2017) [The 100th An-
niversary of the Formation of the Tatar ASSR: A Col-
lection of Documents and Materials]. V 3 tomakh. Sost. 
Z. S. Minnullin, red. R. R. Fahrutdinov., R. R. 
Hairutdinov. T. 1. 520 p. Kazan', Zaman. (In Russian) 

24. Bashkort kechkene parlamenty һeyate (1918) 
[The Commission of the Small Bashkir Parliament]. 
Tormysh. No. 779, January 5. (In Tatar) 

25. Khoiyat al-Khakim Mahmudovnyn haty (1918) 
[The Letter of Khoiyat al-Khakim Mahmudov]. 
Chulpan. No. 3, March 5. (In Tatar) 

26. Grazhdanskaya voina v Rossii i musul'mane 
(2014) [The Civil War in Russia and Muslims]. Sbornik 
dokumentov i materialov. 808 p. Moscow, Centr 
strategicheskoi konyunktury. (In Tatar) 

27. Suleimanov, N.-M. (1910). Turki hutbalar 
[Hutbas in the Turkic Language]. 1oe izd. 300 p. Oren-
burg. (In Tatar) 

28. Suleimanov, N.-M. (1911). Turki notyklar 
[Speeches in the Turkic Language]. 52 p. Orenburg. (In 
Tatar) 

29. Sibiriya. Omski maktub (1913) [Siberia. The 
Letter from Omsk]. Sibiriya. No. 92, March 28. (In Ta-
tar) 

30. Mahmudov, H. H. (1917). Marhum Niyaz Mu-
hammad efende Suleimanov [The Deceased Niyaz Mu-
hammad efende Suleimanov]. Meshuret. Pp. 69–71. (In 
Tatar) 

31. Ibraһimov, R. (1914). Sibiriyaden baryshlyi 
[Driving through Siberia]. Tormysh. No. 96, August 6. 
(In Tatar) 

32. Ibraһimov, R. (1914). Sibiriyaden baryshlyi 
[Driving through Siberia]. Tormysh. No. 100, August 
20. (In Tatar) 

33. Tomski heberlere (1918) [News from Tomsk]. 
Tormysh. No. 790, January 23. (In Tatar) 

34. Sibiriya [Siberia]. (1912). No. 13, May 20. (In 
Tatar) 

35. Tomski heberlere (1913) [News from Tomsk]. 
Sibirija. No. 127, July 5 (In Tatar) 

36. Tomski heberlere (1913) [News from Tomsk]. 
Sibirija. No. 131, July 14 (In Tatar) 

37. Tomski heberlere (1913) [News from Tomsk]. 
Sibirija. No. 132, July 18. (In Tatar) 

38. Khabutdinov, A. Ju. (2017). Vserossiiskii sezd 
musul'manok [The All-Russian Congress of Muslim 
Women]. Islam v Tatarstane. Entsiklopedicheskii 
slovar'. Pp. 60–61. Moscow, ID Medina. (In Russian) 

39. Khabutdinov, A. Ju. (2001). Organy 
natsional'noi avtonomii tyurko-tatar Vnutrennei Rossii i 
Sibiri v 1917–1918 gg. [The Bodies of the National Au-
tonomy of the Turko-Tatars from Inner Russia and Sibe-
ria in 1917-1918].Vologda, 61 p. (In Russian) 

40. Muhammad-Vagiz. Yardem emgyiatemez 
(1912) [Our Charitable Societies]. Sibiriya. No. 3, 
March 3. (In Tatar) 

41. Khabutdinov, A. Ju. (2022). Blagotvoritel'nye 
musul'manskie obshhestva [Charitable Muslim Socie-
ties]. Islam v Sibiri. Entsiklopedicheskii slovar'. Mos-
cow, ID Medina. (In print). (In Russian) 

42. Denisov, D. N. (2011). Ocherki po istorii 
musul'manskih obshhin Chelyabinskogo kraya (XVIII – 
nachalo XX v.) [Essays on the History of Muslim Com-
munities of the Chelyabinsk Region (the 18th– Early 20th 
Centuries)]. 255 p. Moscow, ID Marjani. (In Russian) 

43. Rukhaniler oeshmasy (1917) [The Society of 
Clergy]. Tormysh. No. 690, July 27. (In Tatar) 

44. Khabutdinov, A. Ju. (2022.). Religioznye 
deyateli v obshhestvennom dvizhenii musul'man Volgo-
Ural'skogo regiona v 1917 g. [Muslim Clergy Activities 
in the Volga-Ural Region in 1917]. Islam v 
sovremennom mire. No. 2. pp. 133–146. (In Russian) 

45. Yanga mektep (1906.) [The New School]. 
Ulfat. No. 38, September 6. (In Tatar) 

46. Veliev, G. (1913). Tomski gubernasy 
Novonikolaevsk sheһereneng mektebe [The School in 
the Town of Novonikolaevsk in the Tomsk Province]. 
Sibiriya. No. 68, January 8. (In Tatar) 

47. Suleimanov, Z. (1914). Sibiriyaden. 
Novonikolaevsk [From Siberia. Novonikolaevsk]. 
Tormysh. No. 114, September 24. (In Tatar) 

48. Gabitov, H. (1915). Irkutskida mekteplere 
[Schools in Irkutsk]. Tormysh. No. 335, October 11. (In 
Tatar) 

49. Ibraһimov, R. (1914). Sibiriyadәn baryshlyi 
[Driving through Siberia]. Tormysh. No. 94, August 1. 
(In Tatar) 

50. Urmanova, Kh. (1912). Hatyn-kyzlar [Women 
and Girls]. Sibiriya. No. 16, June 10. (In Tatar) 

51. Khabutdinov, A. Ju. (2022). Sezd musul'man 
Ufimskii gubernskii, Pervyi [the First Congress of Ufa 
Provincial Muslims]. Islam v Bashkortostane. 
Entsiklopedicheskii slovar'. Moscow, ID Medina, (in 
print). (In Russian) 

52. Hatynnarynyng sajlau eshlerene katnashulary 
Mehkeme-i-Shargyja hitaby (1917) [The Appeal of 
Mehkeme-i-Shargiya on Participation of Women in the 
Elections]. Tormysh. No. 693, August 1. (In Tatar) 

53. Rizvan efende Ibraһimov (1913) [Rizvan 
Efende Ibraһimov]. Sibiriya. No. 131, July 14. (In Ta-
tar) 

54. Amin Kasim (1912). Novaya zhenshhina [The 
New Woman]. 119 p. St. Petersburg, Tipografiya V. F. 
Kirshbauma. (In Russian) 

55. Medreselerde kitap kishtese (1992) [The Shelf 
of Books in the Madrasah]. 236 p. Kazan, 
Tatknigoizdat. (In Tatar) 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 113 

56. Rechebakiev M.-R. (1912) [Rechebakiev M.-
R.]. Sibiriya. No. 16, June 10. (In Tatar) 

57. “Tatar ugly”. Medrese Galiya diniya (1913) 
[The Madrasah Galiya Diniya]. Sibiriya. No. 108. May 
15. (In Tatar) 

58. Ufadagy “Medrese Galiya diniya” idaresennen 
(1913) [From the Board of “Madrasah Galiya Diniya” in 
Ufa]. Sibiriya. No. 132, July 11. (In Tatar) 

59. Troitskede medrese “Muhammadiya” idarese 
tarafynnan (1913) [From the Board of Madrasah 
“Muhammadiya” in Troitsk]. Sibiriya. No. 136, July 28. 
(In Tatar) 

60. Sibiriya heberlere (1913) [The News from Si-
beria]. Sibiriya. No. 81, March 1. (In Tatar) 

61. Fatyima-Feride (1912). Khatyn-kyzlar dun'yasy 
[The Women and Girls’ World]. Sibiriya. No. 3, March 
3. (In Tatar) 

62. Fahreddin, R. (1898). Tarbiyale ana [The En-
lightened Mother]. Kazan', izd-vo Imperatorskogo un-ta. 
(In Tatar) 

63. Sibiriya (1913) [The Siberia]. No. 77, February 
15. (In Tatar) 

64. Fatyima-Feride (1912). Khatyn-kyzlar dun'yasy 
[The Women and Girls’ World].| Sibiriya. No. 4. March 
10 (In Tatar) 

65. Fatyima-Feride (1913). Khatyn-kyzlar dun'yasy 
[The Women and Girls’ World]. Sibiriya. No. 77. Feb-
ruary 15. (In Tatar) 

66. Sibiriya (1912) [The Siberia]. No. 8, April 14. 
(In Tatar) 

67. Sibiriyade (1913) [In Siberia]. Sibiriya. No. 99, 
April 21. (In Tatar) 

68. Sibiriya (1913) [The Siberia]. No. 95, April 5. 
(In Tatar) 

69. Gabitov, H. (1915). Sibiriyaden. Irkutskida 
meulid kichese [From Siberia. Christmas Party in Ir-
kutsk]. Tormysh. No. 179, February 5. (In Tatar) 

70. Sibiriyade (1913) [In Siberia]. Sibiriya. No. 97, 
April 15. (In Tatar) 

71. Sibiriyade. Irkutta yanga beireme (1915) [In 
Siberia. The New Holiday in Irkutsk]. Tormysh. No. 
353, November 10. (In Tatar) 

72. Tomski heberlere (1913) [News from Tomsk]. 
Sibiriya. No. 111. May 22. (In Tatar) 

73. Tomski heberlere. Saban tue (1914) [News 
from Tomsk. Saban Tue]. Tormysh. No. 70. June 1. (In 
Tatar) 

74. Teshekkur (1914) [Acknowledgments]. 
Tormysh. No. 74. June 11. (In Tatar) 

75. Khabutdinov, A. Ju., Yarkov, A. (2022). 
Biblioteki musul'manskie [Moslem Libraries]. Islam v 
Sibiri. Entsiklopedicheskii slovar'. Moscow, ID Medina 
(in print). (In Russian) 

_______________________ 
 

ТАТАРСКИЕ СТРУКТУРЫ СИБИРИ НАЧАЛА XX ВЕКА 
 

Айдар Юрьевич Хабутдинов, 
Казанский филиал Российского государственного университета правосудия, 

Россия, 420088, г. Казань, ул. 2-я Азинская, д. 7А, 
aihabutdinov@mail.ru. 

 
Статья посвящается изучению эволюции татарских структур Сибири начала XX века. На 

основе анализа прессы в указанный период доказывается, что в этот период абсолютное 
большинство мусульман Сибири идентифицировало себя как татар, членов единой нации-
миллета, обладающих татарским литературным языком, который использовался как язык 
обучения. В работе констатируется, что среди структур, созданных до Февральской революции 
1917 г., преобладают благотворительные общества, библиотеки, мужские и женские мектебы. 
В Томске были созданы газета «Сибирь» и музыкально-театральное общество. В 1917 – начале 
1918 г. появляются Мусульманские бюро в городах, проводятся губернские мусульманские 
съезды, оформляются Мусульманские Шуро (Национальные Советы), отделения Харби Шуро 
(Военные Советы). Мусульмане Сибири фактически отказались от создания параллельных 
структур, например собственного Духовного Собрания. В статье зафиксировано появление 
моды у мусульман Сибири по образцу мусульман Европейской России на проведение 
праздников: Мавлид, Новый год по хиджре, Сабантуй. Доказано, что в галерее символических 
лидеров ключевое место занимает Габдулла Тукай как татарский национальный поэт. 

 
Ключевые слова: татары, мусульманская община, Cибирь, благотворительные общества, 

пресса, женское образование 
 

Введение 
С 1990-х гг. делается упор на разработку 

темы «сибирских татар» как особой нацио-

нальной общности со своим языком, литерату-
рой, особой историей и своими общественно-
политическими структурами. Во время работы 



A.YU.KHABUTDINOV 
 

 114 

над словарем «Ислам в Сибири» (одним из се-
рии словарей «Ислам в Российской Федера-
ции») мы не задавались целью развенчать ка-
кую-либо концепцию. Вынуждены констатиро-
вать отсутствие в регионах Сибири специали-
стов, владеющих литературным татарским язы-
ком начала прошлого века и умеющих читать 
источники на арабском шрифте. Оказалось, что 
сибирские специалисты знают реалии своего 
региона, но, к сожалению, не способны вы-
строить ситуацию в общесибирском и обще-
российском контексте.  

Цель данного исследования – рассмотреть 
мусульманские структуры Сибири в начале XX 
века. В нашу задачу входит выявление измене-
ний в их деятельности в указанный период че-
рез сравнение с аналогичными татарскими 
структурами джадидской эпохи. Мы постара-
емся сформировать представление об основных 
субъектах создания этих структур и новых по-
казателях идентичности. 

Новизна нашего исследования состоит в 
изучении эволюции структур мусульман Сиби-
ри начала ХХ века как целостного феномена. В 
фокусе нашего внимания оказались националь-
ное образование для мальчиков и девочек, бла-
готворительные общества, пресса, деятельность 
лидеров в сфере религии, образования, прессы, 
а также специфика структуры татарской нацио-
нальной картины мира. В статье также рассмат-
ривается новая система координат, складываю-
щаяся у мусульман Сибири в начале прошлого 
века в лице понимания места мусульман Сиби-
ри в общетатарском пространстве, включая на-
циональные общественные организации, сис-
тему образования на родном языке, роль дево-
чек и женщин, новые праздники и новых куми-
ров 

Целостного научного исследования истории 
мусульман Сибири не существует. Имеющиеся 
два труда, скорее, выполняют функции траве-
логов, то есть собрания данных по регионам, 
где просто подбираются примеры, данные по 
приходам сведены в таблицы [1],1 приводятся 
интервью и объединена информация по теме, 
имеющаяся на русском языке [2]. Особен-
ностью ряда детальных исследований является 
их ограничение по времени Февральской рево-
люцией, хотя реальная возможность создать 
самые различные структуры, включая образо-
вательные (например, Томская дар уль-
мугаллимин – мужская учительская школа), по-
                                                 
1 Показательно, что здесь в качестве первого автора 
фигурирует магистрант. 

являются как раз после падения царского ре-
жима.  

М. Ф. Маркова проанализировала жизнь та-
тар-мусульман Томской губернии [3], а 
Г. И. Бобкова – Иркутской губернии (конец 
XIX – начало XX в.) [4]. Недостатком работ яв-
ляется отсутствие в базе источников докумен-
тов на литературном татарском языке, в том 
числе татароязычной прессы.  

В историографии вне Татарстана, особенно 
у татар – «коренных уроженцев» Западной Си-
бири, принято делать акцент на связи татар Си-
бири с Бухарой и изображать элитарную в ин-
теллектуальном плане группу мусульманского 
населения Сибири как «сибирские бухарцы». В 
качестве обобщающего термина эти исследова-
тели используют термин не «сибирские тата-
ры», а сибирские мусульмане» (см. напр.: [5], 
[6]). 

 
Методы и методы исследования 

В нашем исследовании в качестве источни-
ков мы сосредоточили внимание на татарской 
прессе, описывающей религиозные, образова-
тельные, общественно-политические процессы 
среди мусульман Сибири. Это три основных 
источника:  

1) газета «Ульфат» (всего 85 номеров), кото-
рую издавал в Санкт-Петербурге в 1905–1907 
гг. отец общественно-политического движения 
мусульман России, выходец из рода имамов и 
мударрисов г. Тары (тогда Тобольской губер-
нии) и сам уроженец этого города (Габ-
дер)рашид казый Ибрагим(ов). Там статьи о 
жизни мусульман Сибири немногочисленны, но 
Рашид казый стремился дать в корреспонден-
циях с мест анализ ситуации в мусульманской 
общине Тобольской губернии в сферах образо-
вания и политики;  

2) газета «Сибирия», которая выходила в 
Томске в феврале 1912 – августе 1913 г. и ре-
дактировалась супругами Наврузовыми (уро-
женцами Казанской губернии). Несмотря на ко-
роткий период своего существования (145 но-
меров), в газете нашла отражение широкая кар-
тина общественной жизни Сибири и прежде 
всего мусульман Томска (благотворительность, 
мусульманское образование для мальчиков и 
девочек, деятельность мусульманских библио-
тек) в период относительной оттепели в нацио-
нально-религиозной политике государства, на-
ступившей при председателе Совета министров 
Российской империи В. Н. Коковцове (сентябрь 
1911 – январь 1914 г.) и связанной с празднова-



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 115 

нием 100-летия Отечественной войны 1812 г. и 
300-летия династии Романовых. Переводы ста-
тей из этих двух газет хотя бы частично исполь-
зуются в научных исследованиях и на сайтах 
татар Сибири. 

3) Газета «Тормыш», которая выходила в 
Уфе в октябре 1913 – апреле 1918 г. (всего 832 
номера). Она была создана супругами Наврузо-
выми, активно сотрудничавшими в ней до 
февраля 1914 г. В этом издании была рубрика 
«В Сибири». К сожалению, этот источник был 
проигнорирован учеными и краеведами при 
изучении мусульман Сибири. 

Все три газеты испытывали трудности из-за 
отсутствия корреспондентов на местах. Благо-
даря этим изданиям, мы имеем наиболее цело-
стную картину мусульманской общественной 
жизни по Томску, частично Иркутску, другим 
губерниям и областям Сибири, изредка – Якут-
ской областей и Приамурского ген-
губернаторства (включавшего территории со-
временной Амурской области и Хабаровского 
края).  

Особо хотелось бы выделить материалы, 
подписанные Нури (Мухаммад-Нури Бухараев), 
в которых дается картина общественно-
политической и образовательной жизни му-
сульманской общины Томска в 1917 – начале 
1918 г. в контексте движения Сибирского обла-
стничества, когда именно в Томске собирались 
Сибирские съезды, провозгласившие автоно-
мию Сибири и создавшие ее правительство.  

Наиболее активно была освещена деятель-
ность бессменного главы прихода Новоникола-
евска (ныне Новосибирска), а затем имама ме-
чети Гариф(уллы) Валиева (1907–1935.) и вто-
рого имама Иркутской мечети Губайдуллы Габ-
дуррашитова (1911–1915). 

Статья основана на использовании 
сравнительно-исторического, проблемно-
хронологического методов, метода синхронного 
анализа, периодизации, классификации и др. 

 
Обсуждение 

Мухаммад-Вагиз Наврузов в первых номе-
рах первой сибирской татарской газеты 
«Сибирия» выступил с рядом программных 
статей. Так, в передовице первого номера он 
размышляет о необходимости газеты на татар-
ском языке для мусульман Сибири, чьей целью 
должно стать служение татарской нации 
(«милләт»). Сибирское государство 
(«мәмләкәт») он назвал колыбелью наших ге-
роических предков, сотрясавших мир 

(«каhарман бабаларымыз»). По его убеждению, 
газета должна была превратиться национальное 
и религиозное руководство («hидаят») для на-
писания статей из татарского жизни [7]. 

В № 5 М.-В. Наврузов опубликовал статью 
про переселение в Сибирь. Он выступил против 
эмиграции мусульман Крыма и Кавказа в Ос-
манскую империю, раскритиковал российских 
мусульман за слабое переселение в Сибирь. М.-
В. Наврузов заявил, что «Сибирия» должна ока-
зывать помощь переселенцам, а имамы обязаны 
объяснять мусульманам условия переселения в 
Сибирь [8]. 

Связи в сфере образования и религиозного 
устройства между Волго-Уральским регионом и 
Сибирью возникли в начале XIX века. На это 
указывают материалы «Асар» Ризы Фахреддина 
[9], [10] и биографический словарь ученых Си-
бири у (Габдер)рашид казый Ибрагим(ова) [11]. 
Нельзя забывать, что, согласно «Указу 
именного, данного Сенату 22 сентября 1788 г., 
,,о назначении муфтия над всеми людьми 
магометанского закона, обитающими в 
России“», Оренбургское магометанское 
Духовное собрание (ОМДС) распространяло 
свою юрисдикцию на всех мусульман России, 
«исключая Таврическую область» [12, с. 1107–
1108], то есть включая всю Сибирь и Дальний 
Восток. 

Наиболее старым по времени основания из 
стабильно существующих в досоветский 
период медресе было медресе г. Тары 
Тобольской губернии (ныне Омская область). 
Его основал Фазыл бин Ибрагим бин Кутлугах-
мед аль-Эчкени аль-Альмени (?–1822), чей род 
происходил из г. Касимова Рязанской губернии 
(ныне области). Он был имамом и мударрисом в 
д. Альменево Челябинского уезда Оренбург-
ской губернии (ныне райцентр одноименного 
района Курганской области). Образование по-
лучили в медресе Абдулваххаба б. Шариф в Бе-
лебеевском уезде Уфимской губернии (ныне 
Республика Башкортостан), затем в медресе 
Каргалы под Оренбургом. Был сторонником 
идей Абуннасыра аль-Курсави. В 1816 г. совер-
шил поездку в г. Тару, где преподавал в медресе 
и фактически его создал. Вернулся в родную 
деревню, оставив в г. Таре вместо себя своего 
ученика Ибрагима бин Джагфара. Среди из-
вестных улемов Сибири, учеников Фазыла бин 
Ибрагима, Р. Фахреддин упоминает только 
шейха Рузи-ишана ат-Тубули, не оставившего 
влиятельных учеников [9, с. 159]. Эти связи Та-
ры и Альменево продолжали существовать и в 



A.YU.KHABUTDINOV 
 

 116 

следующие десятилетия. Рашид-казый Ибрагим 
(1857–1944) после первоначального обучения в 
родной Таре образование получил в медресе 
Альменево (1867–1871), затем Тюмени (1872–
1876) и прибыл в медресе Кышкара Казанской 
губернии (ныне Арский район Республики Та-
тарстан) в 1877 г. [12, с. 15–21]. Таким образом, 
речь здесь идет именно о традиции мусульман-
ской учености Волго-Уральского региона, да 
еще в таком крайнем варианте противостояния 
бухарской схоластике и всему религиозному 
истеблишменту, как идеи Абуннасыра аль-
Курсави. 

Гораздо более влиятельными были ученики 
другого мударриса в Таре – Рахматуллы б. Йу-
суф ал-Йангурази ат-Тарави (Янгуразов, ок. 
1824–1887). Он родился в д. Енгураз(ово) Тем-
никовского уезда Тамбовской губернии (ныне 
Енгуразово Темниковского района Республики 
Мордовия). Первоначальное образование полу-
чил у отца, а затем у Ниʼматуллаха б. ʼАбд ар-
Рахима (Нигматулла Габдрахимов) в медресе 
при 1-й Соборной мечети Оренбурга, Якуба б. 
Яхьи аль-Кышкари и Исмаила б. Мусы аль-
Кышкари (оба в медресе Кышкар Казанского 
уезда и губернии) [10, с. 139–143], то есть речь 
идет о центрах традиционного образования, ко-
торые можно отождествить с кадимизмом. Рах-
матулла б. Йусуф не направился в Бухару ни за 
получением богословского знания, ни даже для 
получения документа о легитимности суфского 
шейха – иджазы. В Османской империи его 
шейхом был Муджаби, там Рахматулла стал по-
следователем суфийского тариката накшбан-
дийа-халидийа. Отметим, что за получением 
иджазы накшбандийа-халидийа отправился в 
Стамбул и виднейший из шейхов-джадидов 
Зайнулла Расули. В 1876 г. Рахматулла уехал в 
Петропавловск (ныне Казахстан), где попытал-
ся стать имамом 4-й мечети, и только в 1884 г. 
стал имамом 6-й мечети Петропавловска. Влия-
ние Рахматуллы б. Йусуфа на улемов Сибири 
было велико, так как два его ученика играли 
важную роль в двух ключевых регионах Вос-
точной и Западной Сибири: Хамза-ахун б. Му-
хаммад-Амин (Хамза ахун Хамитов – имам и 
ахун в Томске, занимал пост и имама долгие 55 
лет с 1876 г. по 1931 г.) и Мутасам б. Билал аль-
Камрави (имам в Камаруских юртах Тоболь-
ской губернии, ныне Тюменская область). Лич-
ность первого крайне неоднозначна. С одной 
стороны, его действия были вполне в стиле ка-
димизма, когда он не дал провести джадидскую 
реформу Томского медресе, начавшуюся в пе-

риод революции 1905–1907 гг. [13]. Но это 
можно объяснить его личными интересами, так 
как речь шла о потере им реального контроля 
над медресе. При этом другие действия Хамзы 
ахуна Хамитова ставят его в ряды сторонников 
идей джадидов. 22 мая 1910 г. собрание под 
председательством ахуна Х. Хамитова постано-
вило учредить в Томске общественное мусуль-
манское женское училище рядом с Соборной 
(«Красной») мечетью г. Томска. Учительницей 
русского языка была избрана Х. К. Комарова, 
дочь ахуна Хамитова. Школа содержалась на 
средства Томского мусульманского общества-
прогрессистов, однозначно джадидской органи-
зации. Х. Хамитова не удержало даже то, что 16 
июня 1910 г. попечитель Западно-Сибирского 
учебного округа отказал благотворительному 
обществу в ходатайстве об открытии в Томске 
женского мусульманского училища, школа была 
создана и действовала без разрешения губерн-
ского управления до 1912 г. [3, с. 171–173]. По-
сле Февральской революции 1917 г. на волне 
смещения муфтия ОМДС М.-С. Баязитова и 
других близких к властям имамов 12 апреля 
Томское Мусульманское бюро приняло реше-
ние временно отстранить ахуна Хамитова [14]. 
Однако татараская молодежь Томска выступила 
в защиту ахуна: в письме с 39 подписями ут-
верждалось, что ахун поддерживал деятель-
ность театра, мектеба и медресе, библиотеки. 
Хамитов якобы выпустил фетву, по которой 
женщины могли посещать мечеть, читать там 
намаз, участвовать в деятельности театра, биб-
лиотеки и благотворительных обществ наряду с 
мужчинами, так как это не противоречит Кора-
ну [15]. Популярного в 1917 г. опровержения 
этому письму не последовало, что ставит идеи 
и деяния Х. Хамитова близкими к идеям в жен-
ском вопросе радикальных джадидов, таких как 
Зыя Камали, Муса Биги. Такое равноправие 
женщин, разумеется, бесконечно далеко от бу-
харской схоластической традиции.  

Р. Фахреддин, кроме Хамзы Хамитова, на-
зывает авторами биографии Рахматуллы трех 
виднейших джадидов – его учеников: Г.-Р. Иб-
рагимова и имама, затем казыя ЦДУМ в 1917–
1920 гг. Худжат аль-хакима Махмудова, а также 
имама Нияза-Мухаммада Сулейманова. Первый 
и второй по сословному признаку проходят как 
сибирские бухарцы, второй как «сибирский 
инородец», но все трое сыграли большую роль 
в борьбе против бухарской схоластики и кади-
мизма и за единство мусульман-татар Европы и 
Азиатской России. Деятельность Г.-Р. Ибрагима 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 117 

как отца общественно-политического движения 
мусульман России в начале прошлого века, 
инициатора созыва I-III Всероссийских му-
сульманских съездов 1905–1906 гг. и создания 
всероссийской мусульманской либеральной 
партии «Иттифак аль-муслимин» широко изу-
чена [16], [17, с. 180, 194–201, 206–214], [18], 
[19].  

Остановимся на деятельности последних 
двух деятелей, которые менее известны, но 
сыграли важнейшую роль в обеспечении пра-
вового и организационного единства мусульман 
Европейской России и мусульман Сибири в 
1900–1910 гг.  

Махмудов Худжат ал-Хаким (Худжат ал-
Хаким б. Дауд б. Махмуд б. Нияз-Мухаммад б. 
Махмуд ал-Махмуди ат-Тарави (1871(3)–1946) 
– мусульманский религиозный деятель, уроже-
нец г. Тары или Тарского уезда Тобольской гу-
бернии, получивший образование у Рахматуллы 
б. Йусуфа в г. Петропавловске. С 1897 г. служил 
имам-хатыбом и мударрисом в Соборной мече-
ти (1843) в деревне Аубаткан Тарского уезда 
Тобольской губернии (ныне Большереченского 
района Омской области). В 1901 г. в Казани он 
публикует труд «Интикад аль-аквал би ал-
тахкик фи таджвиз ал-никах би ал-таʻлик» 
(«Критическое рассмотрение утверждений, ка-
сающихся исполнения брака при определенных 
условиях»). Эта работа была выполнена по за-
данию великого улема Ризаэтдина Фахреддино-
ва (тогда кади ОМДС) [20, с. 209]. В ней утвер-
ждалась необходимость реформировать некото-
рые принципы семейного права среди мусуль-
ман Российской империи.  

Это изменило его судьбу, и около 1902 г. он 
покидает Аубаткан и после непродолжительно-
го пребывания в городе Атбасаре (Акмолинская 
область, ныне Казахстан) отправляется в Ос-
манскую империю. В Стамбуле с 1902 по 1907 
год он изучал работы исламских ученых-
реформаторов, сторонников иджтихада и кон-
ституционного государства Мухаммада ʻАбдо и 
Джамал ад-Дина ал-Афгани. Молодой 
Р. Фахреддин встречался с Афгани в Санкт-
Петербурге, а ключевой общественно-
политический трактат Р. Фахреддина «Дини ва 
иҗтимагый мәсъәлеләр» (Оренбург, 1914) на-
писан под прямым влиянием общественно-
политической концепции М. Абдо. Таким обра-
зом, даже до начала широкого внедрения джа-
дидизма в медресе Махмудов примыкает к од-
ному из его ключевых идеологов среди бого-
словов. Он сотрудничал с вышеуказанной газе-

той «Ульфат», где публиковал серию статей, 
посвященных реформе мусульманского образо-
вания в Российской империи, в итоге выступил 
за введение джадидского метода обучения в 
мектебах и медресе, пропагандировал иджтихад 
(способность выносить самостоятельное суж-
дение, основываясь на Коране и Сунне, а не на 
мнениях исламских правоведов) и критиковал 
таклид (следование авторитетному специалисту 
в вопросах мусульманского права), ратовал за 
распространение национальной печати среди 
тюркских народов Российской империи. Таким 
образом, на примере еще одного ученика тра-
диционалистского богослова мы видим переход 
к сугубо джадидской позиции. 

В 1910 году Махмудов переезжает из г. Та-
ры в г. Акмолинск (ныне столица Казахстана 
Астана), где становится имамом второй собор-
ной мечети. Конфликт с местным купцом Нур-
мухаммедом Забировым привел к устранению 
Махмудова с должности имама и последующей 
ссылке в Оренбург. Вероятной причиной кон-
фликта было требование Махмудова о перерас-
пределении полномочий попечителей 
(мутаваллияләр) при 2-й мечети: предлагалось 
основные распорядительные функции сосредо-
точить в руках имама, а не купцов [21, с. 106–
108]. Эта идея является прямым заимствовани-
ем из Марджани. Затем Махмудов был имамом 
г. Тургая Тургайской области. Его всероссий-
ская карьера начинается в марте 1917 г.: после 
смещения казыя ОМДС Г. Капкаева Махмудов 
был избран на его место, получив одобрение от 
властей Уфимской губернии [22]. На I Всерос-
сийском мусульманском съезде в г. Москве (май 
1917 г.) Оренбургское магометанское Духовное 
собрание (ОМДС) было реорганизовано, и 
Махмудов был избран казыем Временного 
Махкама-и шаргия (Духовное управление), на II 
Всерос. мусульманском съезде в г. Казани 
(июль 1917 г.) избран членом коллегии Диния 
назараты (религиозного ведомства) Вакытлы 
(Временного) Милли Идарэ [23, с. 112]. Перед 
Первым Cибирским мусульманским съездом 
(4–12 октября 1917 г.) он отказался занять пост 
казыя планируемого Сибирского областного 
Духовного собрания [Там же, с. 403]. Оно так и 
не будет создано вплоть до 1990-х гг., в отличие 
от Духовного управления Башкирской автоно-
мии, избранного 22 декабря 1917 года Башкир-
ским малым курултаем (предпарламентом). И 
здесь Махмудов вновь займет солидарную по-
зицию с Р. Фахреддином, который откажется 
занять пост члена-казыя Меркез Диния хаяте 



A.YU.KHABUTDINOV 
 

 118 

(Главного Духовного управления) Башкирской 
автономии, несмотря на избрание [24]. 

11 января 1918 г. на сессии Миллет Медж-
лисе Махмутов был избран членом коллегии 
Диния назараты Милли Идарэ. В марте 1918 г. в 
письме в газету «Чулпан»2 он вновь выступил 
против создания отдельного Духовного управ-
ления мусульман Сибири. Он утверждал, что 
были проведены губернские мусульманские 
съезды в Тоболе, Томске, Иркутской губернии, 
Акмолинской области, съезды избрали депута-
тов в Миллет Меджлисе, которые не выступили 
за создание Духовного управления для мусуль-
ман Сибири. В отношении сибирского автоно-
мизма Махмудов прямо заявляет, что мусуль-
мане не были готовы к провозглашению терри-
ториальной автономии Сибири местными обла-
стниками [25]. Как Председатель съезда му-
сульманского духовенства Сибири в г. Новони-
колаевске (17–23.07.1919 г.) Махмудов вновь 
выступил за единое Духовное управление 
мусульман Внутренней России и Сибири в лице 
Диния назараты Милли Идарэ [26, с. 224–225].  

Нияз-Мухаммад Сулейманов формально не 
занимал высоких постов, однако он сыграл вы-
дающуюся роль в создании хутб (проповедей) 
на татарском языке. Уроженец деревни Утузы 
Тарского уезда Тобольской губернии (ныне 
Тевризский район Омской области) обучался 
сначала в Тобольском уезде, вероятно в деревне 
Карагай, а также в медресе г. Тары у Неджмет-
дина хазрата, в Петропавловске у Рахматуллы б. 
Йусуф ал-Йангурази ат-Тарави (1884–1887). В 
Петропавловске он занимался книготорговлей. 
20 августа 1907 г. был утвержден акмолинским 
губернатором на пост имама 2-й мечети Омска. 
Нияз-Мухаммад Сулейманов публиковался в 
печати сначала в 1906 году в той же газете 
«Ульфат», являлся автором ряда книг, самыми 
популярными из которых были «Төрки 
хөтбәләр» («Хутбы на тюркском языке», Орен-
бург, 1910) [27], «Төрки нотыклар» («Речи на 
тюрки», Оренбург, 1911) [28], которые печата-
лись в мусульманских издательствах 
Европейской России. Н-М. Сулейманов настаи-
вал на необходимости проведения проповедей 

                                                 
2 «Чулпан» – общественно-политическая газета, ор-
ган Центрального Сибирского Мусульманского со-
вета (ЦСМС, Сибирский центр Милли Шуро). 
Издавалась в Томске в январе – марте 1918 г. на та-
тарском языке. Выходила под лозунгом «Да здрав-
ствует Сибирская автономия! Да здравствует нацио-
нальная и культурная автономия мусульман Сиби-
ри». 

не на арабском, а на татарском языке (термин 
«тюрки» использовался из-за многочисленно-
сти казахов в мусульманской общине Омска и 
особенно Акмолинской области). Таких же 
взглядов придерживался Р. Фахреддин, что 
опять-таки противоречило кадимистской тра-
диции, ориентированной на Бухару. В феврале 
1913 г. обсуждался вопрос о создании женской 
школы г. Омска, открытие которой поддержал 
прежде всего Н-М. Сулейманов. 21 февраля 
1913 г. соответствующее решение было принято 
на собрании мусульман Омска в честь 300-
летия династии Романовых [29]. Его старшая 
дочь обучалась в женском училище при медре-
се Буби в деревне Иж-Буби (Сарапульский уезд 
Вятской губернии, ныне Агрызский район Рес-
публики Татарстан), в 1917 г. преподавала в 
Омской школе для девочек [30, c. 69–71]. В 
1917 г. Н-М. Сулейманов умирает, и его био-
графию для казанского журнала «Мәшүрәт» 
пишет Махмудов. Таким образом, мы видим 
тесное взаимодействие этих трех татар, корен-
ных уроженцев Сибири в общетатарском обще-
ственно-политическом, религиозном и культур-
ном проектах. Характерно, что такого рода фак-
ты, не вписывающиеся в бухарско-
центрированную картину мира, просто изыма-
ются из трудов с формулировкой: «Мы не будем 
останавливаться на описании событий из жизни 
Махмудова в период с 1913 по 1921 год, так как 
они не имеют прямого отношения к проблемам 
этой статьи» [21, с. 108]. 

В 1914 г. педагог Ризван Ибрагимов публи-
кует в газете «Тормыш» путевые заметки по 
Сибири, где анализирует изменения, произо-
шедшие за 7 лет, с 1907 г. Он анализирует про-
грессивное развитие мусульманской общины 
Благовещенска, деградацию в Чите, где мест-
ный ахун Султан-Галеев фактически превратил 
национальную татарскую школу в обычный 
приходской мектеб после отъезда Р. Ибрагимо-
ва [31]. Максимальный прогресс Р. Ибрагимов 
фиксирует в Томске, где семь лет назад в куль-
турной и образовательной сфере было преобла-
дание ахуна Х. Хамитова, которого Р. Ибраги-
мов называет врагом культуры. На 1914 г. в 
Томске существует библиотека, и татары ходят 
в русский театр, сами устраивают театральные 
представления. Этот досуг Р. Ибрагимов оцени-
вает положительно, критикует тех, кто проси-
живает деньги в ресторанах или кафешантанах 
[32].  

 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 119 

Инфраструктура джадидской эпохи  
в Сибири 

Р. Ибрагимов ставит очень важный вопрос 
об инфраструктуре джадидской эпохи. Поста-
раемся проанализировать ее варианты. На ян-
варь 1918 г. татарскую мусульманскую инфра-
структуру Томска составляли: 1) Гомуми Сиби-
рия Шурасы (Всесибирский Совет); 2) Томск 
мөселман бюросы (Томск мусульманское бю-
ро); 3) Томск мөселман «музыкаль-драма 
Жәмгыяте» (Томское мусульманское «музы-
кально-драматическое общество»); 4) Ханым-
нар Жәмгыяте (Общество женщин); 5) Укучы-
лар Жәмгыяте (Общество учащихся); 6) 
Мөгаллимнәр союзы (Союз учителей); 7) 
Мөселман Хәрби Комитет (Мусульманский Во-
енный Комитет); 8) Томск мөселман Жәмгыяте-
хәйрия (Томское мусульманское благотвори-
тельное общество); 9) Гомуми Сибирия дар әл-
мөгаллимин (Всесибирская Мужская Учитель-
ская школа) [33]. Все эти структуры являются 
продуктами общероссийских, прежде всего та-
тарских, структур.  

На I Сибирском мусульманском съезде  
(4–12 октября 1917 г.) был создан «Гомуми Си-
бирия Шурасы» (Всесибирский Совет). Сам 
этот термин восходит к Всероссийскому Му-
сульманскому совету (Милли Шуро), созданно-
му на I Всероссийском мусульманском съезде в 
Москве в мае 1917 г.  

Название «Мусульманское бюро» характер-
но для татарских организаций, которые стали 
возникать сразу после Февральской революции 
1917 г. (например, Оренбургское Мусульман-
ское бюро) [17, с. 284, 292]. 

Томское мусульманское «музыкально-
драматическое общество» возникло под влия-
нием поездок татарских артистов Европейской 
России в горoда Сибири и, в частности, в 
Томск. В мае 1912 г. с гастролями в Томске по-
бывала татарская театральная труппа «Сайяр» 
[34]. 8 июля 1913 г. в здании Коммерческого со-
брания прошли гастроли труппы «Нур», где 
труппой из 4 человек игрались пьесы классика 
драматургии Галиаскара Камала «Бехетсез 
егет» («Несчастный юноша») и «Беренче театр» 
(«Первый театр») [35]. 15 июля состоялись 
спектакли труппы «Нур» в коммерческом соб-
рании (пьеса «Хужа хем приказчик») [36]. Чуть 
позднее на страницах «Сибирия» состоялся об-
мен мнениями после выступления корифеев та-
тарского театра С. Гиззатуллиной-Волжской, 
Сумчинской, М. Мутина, Н. Сакаева, ассисти-
ровала им татарская молодежь Томска [37]. В 

1913 г. по их инициативе был создан литера-
турно-музыкальный драматический кружок. 

Общество женщин было создано после Все-
российского съезда мусульманок, работавшего 
в Казани 24–27 апреля 1917 г. Отметим, что 
съезд почтил минутой молчания светлую па-
мять Зухры-ханум Гаспринской (супруги Исма-
ил-бея) и Фатимы-Фариды Наурузовой, «посвя-
тивших свою жизнь служению мусульманкам 
России». Второй блок решений включал в себя 
организационные вопросы, где предусматрива-
лось объединить все женские организации Рос-
сии в одну [38, с. 60–61]. Объединения мусуль-
манских учащихся действовали в 1917 г. в 
Уфимской губернии.  

Первый съезд татарских мусульманских 
учителей проходит также в Казани в апреле 
1917 г. Он создает «Русия тюрек-татар укыту-
чылары берлеге» («Союз российских тюрко-
татарских учителей»), который ставит своей 
целью объединение всей образовательной и 
просветительной жизни татарского общества 
[39, с. 7–8]. Мөселман Хәрби Комитет (Му-
сульманский военный комитет) являлся частью 
Всероссийского Харби Шуро, также с центром 
в Казани, создание которого прошло на I Все-
российском мусульманском военном съезде, 
прошедшем в Казани в июле 1917 г. [17, с. 297–
302]. 

«Томск мөселман Жәмгыяте-хәйрия» (Том-
ское мусульманское благотворительное обще-
ство) было впервые создано в 1909 г. мусуль-
манами города под названием «Общество му-
сульман-прогрессистов». Формат благотвори-
тельных обществ, единственных легально воз-
можных светских организаций в царской Рос-
сии, был разработан Исмаил-беем Гасприн-
ским. В 1890-е гг. в Казани, Москве, Санкт-
Петербурге, Троицке, Ялте, Касимове, Астра-
хани, Семипалатинске и других городах созда-
ются мусульманские благотворительные обще-
ства как культурно-просветительские центры 
общин, имеющих коллегиальное управление 
[17, с. 165–166]. Редактор газеты «Сибирия» 
Мухаммад-Вагиз Наврузов в третьем номере 
газеты назвал И. Гаспринского основателем 
(сәбәбче) джадидизма и организатором му-
сульманских благотворительных обществ [40]. 
В Сибири такие общества действовали в 
Ачинске, Иркутске, Тобольске, Красноярске, 
Омске, Томске. Активистами Томского 
общества супругами Наврузовыми с 1912 г. 
издавалась на татарском языке общественно-
политическая и литературная газета 



A.YU.KHABUTDINOV 
 

 120 

«Сибирия». В феврале 1914 г. в Томске не было 
дано разрешение на создание «Общества 
помощи ученикам». 

В Томском технологическом институте в 
годы Первой мировой войны возникло 
неформальное мусульманское Общество 
взаимопомощи. В Благовещенске с 1906 г. 
общество также действовало на неформальной 
основе. В 1913 г. было дважды подано 
ходатайство о создании Новониколаевского 
мусульманского благотворительного общества, 
но Томский губернатор ответил отказом. В 1914 
г. не было дано разрешение на создание 
Благотворительного общества в Олекминске 
(Якутская область), причем в создании 
Ачинского, Иркутского, Красноярскского 
общественных проектов Новониколаевского и 
Олекминского обществ ключевую роль сыграли 
уроженцы Волго-Уральского региона. В 1913–
1915 гг. были закрыты общества в Томске, 
Омске и Тобольске [41].  

К 1917 г. в Троицке Оренбургской губернии 
(ныне Челябинская область) действовали тата-
розычные центры подготовки учителей как 
мужчин, так и женщин. «Дар аль-мугаллимин» 
(Мужская Учительская школа), носившая вна-
чале официальное название «Вазифа» («Обя-
занность»), была открыта в сентябре 1915 г. В 
1916–1917 гг. директором «Вазифы» был пер-
вый профессор-историк из татар, доктор наук, 
писатель, публицист, общественный деятель 
Газиз Губайдуллин [42, с. 10]. 

Отметим еще одну важную структуру: 
«Томск вилаяте руханиляр оешмасы» (Органи-
зация мусульманского духовенства Томской гу-
бернии) была создана имамами – участниками 
Съезда мусульман Томской губернии (28 июня 
– 2 июля 1917 г.) – в Томске с Уставом по об-
разцу Союза духовенства (руханиләр иттифакы) 
Уфимской губернии [43]. Создание Организа-
ции мусульманского духовенства Томской гу-
бернии было частью процесса, когда духовен-
ство регионов округа бывшего ОМДС создава-
ло профорганизации в защиту своих прав. Под-
готовка к проведению Голяма съезды (съезд ду-
ховенства), открывшегося в Казани 19 июля 
1917 г., актуализировала эти процессы [44, с. 
138].  

 
Создатели мусульманской татарской  

образовательной инфраструктуры Сибири  
Нового времени 

Рассмотрим сферу образования и 
попытаемся понять, как велось обучение на 

литературном татарском языке и каков уровень 
владения им в Сибири. Российская революция 
1905–1907 гг. способствовала развитию 
образования на родном языке в регионе. Так, в 
сентябре 1906 г. имам Касим Хамидулллин в 
юрте «Ренчинские» (Ренчики Тобольского уезда 
и губернии, ныне Вагайский район Тюменской 
области) открыл новую школу, где среди пред-
метов числится родной (татарский) язык [45]. В 
начале 1913 г. в новом мектебе Новониколаев-
ска преподавался татарский (родной) язык [46]. 
Все другие мусульманские школы Сибири и 
Дальнего Востока вплоть до Благовещенска, 
Якутска, Олекминска и Хабаровска описывают-
ся как татарские или русско-татарские с татар-
ским языком преподавания.  

Откуда прибывали кадры, обучавшие му-
сульман Сибири? В Новониколаевске имам 
Г. Валиев, сам получивший образование в мед-
ресе Троицка, сразу взял курс на приглашение 
мугаллимов, получивших образование в джа-
дидских медресе Волго-Уральского региона. 
Мугаллимами мектеба в Новосибирске были 
Закирджан Ханафи – выпускник джадидского 
медресе «Буби» Вятской губернии (ныне Аг-
рызский район Республики Татарстан), Закир 
хальфа Нурулин – выпускник джадидского 
уфимского медресе «Усмания», Баязитов (с сен-
тября 1914 г.) – выпускник уфимского медресе 
«Галия» [47]. В 1915–1916 гг. в Иркутске рабо-
тали 2 мугаллима и 2 мугаллимы. К Хадиче 
Шамигуловой присоединилась выпускница того 
года, закончившая педагогические курсы в Уфе, 
Ханифа Хисаметдинова, к учителю Габитову – 
Махмуд Губайдуллин, выпускник джадидского 
медресе «Байряка» (ныне Ютазинский район 
Республики Татарстан) [48].  

В 1910-е гг. мы видим феномен, когда оба 
супруга занимались преподаванием. Речь здесь 
идет как об имаме и его жене или о двух супру-
гах-учителях. Эта традиция также была прив-
несена из Волго-Уральского региона. Урманов 
Салихджан родился 13 ноября 1879 г. в д. Дюс-
метевой Бакаевской волости Уфимского уезда и 
губернии. 31октября 1905 г. утвержден имамом 
г. Благовещенска Амурской области, где пробыл 
до 1915 г., когда был утвержден казыем ОМДС. 
Он приложил немало усилий для строительства 
мечети в Благовещенске, создал джадидский 
мектеб и училище «Исмаилия» (названное в 
честь отца-основателя джадидизма Исмаила 
Гаспринского), где преподавал татарский язык и 
вероучение, а его жена Ханифа – русский язык 
[49]. Ханифа-ханум создала описание мечети. 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 121 

Она была двухэтажной. Половину нижнего 
этажа занимала библиотека, половину – таха-
рат-хане. На втором этаже размещался молель-
ный зал, а также комната, где хранилась доку-
ментация (включая метрические книги), прохо-
дили никахи и талаки, а также выносились ре-
шения по шариату. Важной особенностью и то-
гда новшеством было наличие отдельной ком-
наты для женщин [50].  

На первом Уфимском губернском съезде 
мусульман (14–17.04.1917) Урманов от имени 
ОМДС заявил, что Духовное собрание не воз-
ражает против предоставления избирательного 
права женщинам при соблюдении шариатского 
права [51]. На I Всероссийском мусульманском 
съезде в Москве он выступил с докладом о вре-
менной организации мусульман, был избран 
кади. В период поездки муфтия Г. Баруди на 
Всероссийские мусульманские съезды в Казани 
в конце июля – начале августа 1917 г. он вы-
полнял функции и.о. председателя ОМДС. В 
этой функции он подписал обращение ОМДС 
от 30 июля 1917 г. в защиту участия женщин в 
выборах [52].  

Если имам мог себе рассчитывать стабиль-
ные доходы и заниматься созданием инфра-
структуры прихода в лице мечети и мектеба, то 
учителя были наемной рабочей силой, завися-
щей от бая, который мог их прогнать в любой 
момент, или в лучшем случае от общины, кото-
рая заключала с ними договор на один или два 
года. Однако и они прилагали все усилия для 
создания татарской джадидской инфраструкту-
ры. Если учителя правительственных училищ 
обладали стабильной зарплатой и льготами и 
можно проследить их карьеры по послужным 
спискам, то карьеры мугаллимов (учителей) и 
особенно мугаллим (учительниц) почти не 
имеют источникового обеспечения. Наиболее 
полную информацию нам удалось получить по 
Ибрагимову Ризвану и его жене. Он родился в 
1883 г. в ауле Бигеево (Биги) Кузнецкого уезда 
Саратовской губернии (ныне Неверкинский 
район Пензенской области), где и получил на-
чальное образование. С 1896 г. учился в казан-
ском джадидском медресе «Мухаммадия», где 
изучал русский язык. С 1903 г. преподавал в ау-
ле Ташбилге (Тяжбердино) Спасского уезда Ка-
занской губернии (ныне Алькеевский район 
Республики Татарстан), с 1905г. – в Ачинске 
(ныне Красноярский край), с 1907 г. – в Чите, 
где создал 1-й мектеб с обучением на татарском 
языке, а его жена Ферхане-ханум обучала дево-
чек, с 1911 г. – в Хабаровске, где также создал 

1-й мектеб [53]. Он руководствовался идеями 
Касима Амина (1865‒1908), арабского писате-
ля, который впервые в арабской литературе вы-
ступил за предоставление равноправия араб-
ской женщине [54]. К сожалению, не удалось 
получить сведения о расстоянии между Ачин-
ском и Хабаровском по Транссибу, но по шоссе 
оно составляет 4.407 км. 

В крупнейшем в Сибири медресе в Ембаево 
среди предметов числились 1-е начальное отде-
ление (ибтидаи) ‒ чтение на тюрко-татарском 
языке, а также 2-е отделение (игъдадия – выше 
среднего) ‒ кроме тюрко-татарского, арабский 
язык и литература [55, с. 189‒190]. В Емабаево 
не было полного цикла обучения: шакирды 
учились только 7 лет, поэтому благотворитель 
Нигматулла Карымшакович Сайдуков 
(1829‒1901) лучших выпускников медресе на-
правлял учиться за свой счет в медресе Казани, 
Уфы, Оренбурга, где обучение также шло на та-
тарском языке. Тобольское медресе давало на-
чальное образование (ибтидаийа) и начало 
среднего образования (рушдия). В соответствии 
с идеями джадидизма, наряду с религиозными, 
вводились светские предметы. Здесь препода-
вали татарский язык. 29 апреля – 1 мая 1912 г. 
на показательных испытаниях шакирды читали 
стихотворения на татарском языке [56]. 

В газете «Сибирия» летом 1913 г. 
рекламировалась в качестве передового 
медресе уфимская «Галия», где преподавание 
велось на арабском, татарском и русском 
языках, преподавалась татарская литература 
[57]. Для поступления в 1-й класс данного 
медресе необходимо было уметь читать на 
тюркском языке, уметь писать на нем диктанты 
и сочинения [58]. Поскольку в Уфимской 
губернии официально действовали татарские и 
башкирские училища, то там бытовало 
выражение не «татарский», а «тюркский язык». 
Более точными были требования дирекции 
медресе «Мухаммадия» в Троицке, где для 
поступления в 1-й класс разряда «рушдия» 
требовалось знание морфологии татарского 
языка, умение писать на нем диктанты, знание 
литературных слов, татарской истории. Для  
1-го класса разряда «игъдадия» требовалось 
знание морфологии и лексикологии татарского 
языка, умение писать на нем диктанты и 
сочинения. Также требовалось знание 
знаменитых произведений татарской 
литературы. Для 2-го класса разряда «игъда-
дия» требовалось умение писать сочинения на 



A.YU.KHABUTDINOV 
 

 122 

заданные темы и переводить арабские рассказы 
на татарский язык [59].  

С 1909 г. в Олекминске Якутской области 
(ныне Республика Саха (Якутия)) действовала 
частная русско-татарская школа (15 мальчиков 
и 10 девочек), с 1910 г. принятая на госсчет. В 
1913 г. там учились 23 мальчика и 18 девочек, в 
апреле 1914 г. – 70 учащихся (учитель Ильяс 
Еникеев, учившийся в Уфе) [60]. 

 
Создание системы образования для девочек 

Как уже указывалось, важнейшим показате-
лем влияния мусульман Волго-Уральского ре-
гиона и явным признаком противостояния бу-
харской традиции была ориентация на создание 
мусульманского татарского образования для де-
вочек. В газетах особо отмечалось, что мальчи-
ки и девочки учились вместе в Олекминске, 
Чите, Новониколаевске, Благовещенске или Ха-
баровске, или для них создавался отдельный 
мектеб, как в Иркутске, Томске или Ембаево. 
Феномен образования для девочек в Сибири 
возникает только в 1910-е гг.  

«Сибирия» позиционировала себя как един-
ственную у российских мусульман газету, за-
нимающуюся защитой прав девушек и женщин. 
Фатима-Фарида Наврузова выступила с про-
граммной статьей в 3-м номере газеты, открыв 
рубрику «Хатын-кызлар дөньясы» («Мир жен-
щины») [61]. Она поставила целью образование 
татарских девушек, которые должны будут по-
том быть способными оказывать помощь мужь-
ям. Целью обучения являлось воспитание 
«Тәрбияле ана» («Благонравная/воспитанная 
мать») как истинной мусульманской женщины. 
Сам термин «Тәрбияле ана» является названием 
программной книги (1898) выдающегося улема 
и писателя Ризы Фахреддина [62]. В «Сибирии» 
утверждалось, что газета занимается решением 
проблемы прогресса женщин [63]. В № 4 газеты 
выходит статья Ф. Ф. Наврузовой, где она вы-
ступает за обучение на тюркском языке, вклю-
чая обучение мугаллим (учительниц) [64].  

Ф.-Ф. Наврузова в 45-м номере «Сибирии» 
поместила анкету из восьми вопросов, на кото-
рую редакция получила более 30 ответов. 15 
февраля 1913 г. просветительница опубликова-
ла свой анализ. Отталкиваясь от ответа на во-
прос №1, Ф.-Ф. Наврузова констатировала все-
общее недовольство положением татарской 
женщины: отсутствие нормальных школ, при-
теснение со стороны мужей. Исходя из ответов 
на вопрос 2, она пришла к заключению, что на-
циональные школы не дают общего образова-

ния, а в русских школах девочки вынуждены 
скрывать свои национальные чувства (милли 
хис), свое мусульманство. Просветительница 
призвала ввести в программу национальных 
школ светские дисциплины, а также русский 
язык, в государственных – исламское вероуче-
ние [65].  

Ф.-Ф. Наврузова была не только 
теоретиком, но и практиком. 1 января 1910 г. в 
Томске, в переулке Татарском, 14 открылось 
легальное мусульманское женское училище 
Наврузовой – первая в городе начальная школа 
для девочек из мусульманских семей. 16 апреля 
1912 г. основательница провела публичнные 
экзамены в своем метебе [66]. В 1912 г. было 
официально открыто второе магометанское 
училище для девочек под руководством ахуна 
Хамитова [3, с. 174]. В Тобольской губернии 
рядом с крупнейшим джадидским медресе края 
в Ембаево Сайдуковы на свои средства (5 тысяч 
рублей) основали женское медресе (реально 
мектеб). Занятия для девочек в Тобольской 
губернии также велись при медресе г. Тары, г. 
Тобольска, Турбинском медресе [55, с. 189–
190]. 

 
Кумиры и праздники 

Кого считали своими кумирами в 
джадидских мектебах и медресе и какие новые 
праздники начали отмечаться там и в целом 
мусульманами Сибири? 1913-й год останется в 
татарской культуре прежде всего годом смерти 
Г. Тукая (1886–1913). 26-летний поэт станет 
первым из широко известных национальных 
деятелей своего и даже более старшего 
поколения, ушедших из жизни. После его 
смерти начинается выстраиваться его культ, от 
которого не оказались в стороне и мусульмане 
Сибири. В апреле 1913 г. иркутский имам и 
мугаллим Г. Абдрашитов сравнил значение 
смерти Г. Тукая со смертью классика турецкой 
литературы Ахмада Мидхата. В Иркутске после 
пятничного намаза было организовано 
собрание шакирдов, где прочли молитву в честь 
Тукая и рассказали его биографию [67]. 4 
апреля 1913 г. прошел вечер памяти Г. Тукая в 
медресе при 1-й Соборной мечети Томска 
(имам Х. Хамитов), был прочитаны Коран и 
молитва в его честь, учителя познакомили с его 
произведениями [68].  

Важным новшеством среди мусульман 
Сибири в начале 1910-х гг. стало празднование 
Мавлида. Эта традиция была заложена в Казани 
имамом 5-й мечети и мударрисом медресе 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 123 

«Мухаммадия» Г. Баруди. 17 фев. 1913 г. в 
мектебе при той же 1-й Соборной мечети 
Томска прошел мавлид, театральное 
представление в помощь бедным шакирдам, 
организованное Томским обществом 
мусульман-прогрессистов, включавшее 
татарские мелодии и музыку, было собрано 300 
рублей [68]. 13 янвяря 1915 г. в Иркутской 
мечети прошел вечер Мавлида. Речи 
произнесли имам Г. Абдрашитов («Религия 
Ислама»), учитель Х. Габитов («История 
Ислама»), К. Юлдашев («О пророке Мухамма-
де»). 14 января прошел Мавлид в женском 
мектебе, где учительница Хадича Шамигулова 
расказала о пророке Мухаммаде. Здесь опять 
мы видим вовлечение девочек (кызлар) в 
мусульманское пространство [69]. В 
Олекминске 4 февраля 1913 г. прошло 
празднование Мавлида, где читались 
национальные стихи, включая «Бәйрәм бүген» 
(«Сегодня праздник») классика татарской 
литературы Г. Тукая [60]. На лицо переплетение 
мусульманских и собственно национальных 
татарских традиций. В Омске 18 февраля 1913 
г. имамом М. Н. Сулеймановым было 
организовано празднование Мавлида для 
девочек в доме Ахмад-бая Абдулменова, так как 
в Омске не было женского мектеба [29]. В Чите 
в мектебе 21–22 февраля 1913 г. во время 
Мавлида прошел литературный вечер и 
театральное представление на татарском языке, 
представлена была классическая татарская 
комедия «Беренче театр» («Первый театр») 
Галиаскара Камала [70]. В ней поднимается на 
щит прогрессивная татарская молодежь, 
которая, поставив пьесу, привлекла к ее 
посещению мусульманское население всего 
города. 

Новшеством также стало празднование 
Нового года по хиджре. 25 октября 1915 г. в 
Иркутской Соборной мечети прошло 
празднование начала мухаррама, то есть Нового 
года по хиджре. Сообщение о нем называется 
«Новый праздник в Иркутске». Он прошел в 
мечети после намаза «ясту». Дети читали Коран 
и стихи. Учитель Губайдуллин рассказал о 
значении начала мухаррама и из сиры 
(жизнеписания) пророка Мухаммада. Учитель 
Габитов рассказал о том, что такое религия и 
шариат, общественный разум с точки зрения 
религии и шариата, какое место занимает 
«адаб». По просьбе Габитова было собрано 26 
рублей в помощь сиротам Карса, жертвам 
Первой мировой войны. В женской школе 

Хадича Шамигулова и Ханифа Хисаметдинова 
прочитали красивые проповеди о начале 
мухаррама [71].  

Благотворительные общества создали 
традицию проведения Сабантуя в Сибири, не 
имевшего корней у собственно сибирских 
татар, и сбора на нем средств на общественные 
нужды. 29 июня 1912 г. Благотворительное 
общество организовало Сабантуй на томском 
ипподроме, там играла татарская музыка. 19 
мая 1913 г. прошел Сабантуй, доходы от 
которого составили около 1.000 рублей [72]. 18 
мая 1914 г. прошел Сабантуй, доходы от 
которого составили 431 рублей. По сравнению с 
1913 г., произошло их резкое сокращение. В 
1913 г. Благотворительное общество сумело 
мобилизовать практически все слои населения, 
в 1914 г. многие прислушались к мнению ахуна 
и местного уроженца Х. Хамитова, который 
сказал, что те, кто пойдут, вернутся, надев 
хомут проклятия [73]. В 1914 г. власти 
Иркутска бесплатно предоставили ипподром 
для проведения сабантуя. Организатором 
выступило Иркутское Мусульманское 
Благотворительное Общество, в пользу 
которого было собрано 458 рублей [74].  

 
Результаты 

На основе анализа прессы 1905–1918 гг. мы 
доказали, что мусульмане-татары Сибири в 
1910-е гг. сформировали полноценные 
джадидские инфраструктуры мусульманских, 
прежде всего городских, общин, 
обслуживающие потребности мусульман 
региона в образовательной и культурно-
просветительской сферах. При этом эти 
структуры были сформированы по образцу 
татарских структур Волго-Уральского региона. 
Отсюда же заимствовались кадры для 
джадидского образования, включая образование 
девочек. Сами уроженцы Сибири предпочитали 
быть частью этих общероссийских 
мусульманских структур с центрами в 
Европейской России, особенно ОМДС-ЦДУМ, 
а не создавать автономные мусульманские 
сибирские структуры по образцу русских 
сибирских областников. 

 
Выводы 

В 1910-е гг. наблюдается выстраивание 
мусульманской джадидской инфраструктуры 
мусульман Сибири, которая в целом повторяет 
инфраструктуру мусульман Европейской 
России, а также систему ее символов. Высшая 



A.YU.KHABUTDINOV 
 

 124 

точка в Сибири была достигнута в Томске, где в 
январе 1918 году объединились как полити-
ческие структуры (Милли Шуро, Мусуль-
манское бюро), так и благотворительные 
(благотворительное общество), образователь-
ные (3 мужских и 2 женских мектеба), просве-
тительные (библиотека), военные (Харби 
Шуро), театральные (музыкально-театральное 
общество), пресса (газета «Чулпан») и даже 
Томская губернская организация духовенства.  

Если взять только образовательную и 
культурно-просветительную сферы, мы видим, 
что татар-мусульман Сибири и Европейской 
России объединяет стремление к созданию 
джадидского образования (включая женское 
образование), переводов проповедей на родной 
татарский язык, контактов с общероссийской 
мусульманской джадидской печатью (здесь 
ключевую роль в 1905–1907 гг. играет  
Г.-Р. Ибрагимов, в феврале 1912 – феврале 1914 
г. супруги Наврузовы, с октября 1914 г. по 
апрель 1918 г. З. Кадыри), создание мусуль-
манских библиотек [75], театральных поста-
новок на татарском языке, сотрудничество с 
татарскими издательствами Европейской 
России и публикация в них своих трудов. 
Новыми праздниками для мусульман Сибири 
становятся Мавлид, Новый год по хиджре, 
Сабантуй. В Сибири складывается культ Тукая 
как татарского национального поэта. Однако на 
страницах более чем тысячи газет нам не 
удалось обнаружить следы выстраивания 
сибирской мусульманской, сибирско-татарской 
или иной нетатарской идентичности среди 
мусульман Сибири. Впрочем, мы будем очень 
благодарны, если такая информация будет 
предоставлена в комплексном и концеп-
туальном плане.  

 
Литература 

1. Павлинова Р. Н. Мусульманские общины 
Азиатской части Российской империи в середине 
XIX – начале XX в.: по материалам учетных ведо-
мостей ОМДС / Р. Н. Павлинова, А. Н. Старостин, 
А. П. Ярков; Казанский федеральный университет. 
Казань: Изд-во Казанского ун-та, 2018. 489 с. 

2. Мусульмане на Дальнем Востоке России: 
история и современность. А. С. Гарифуллин, Р. Н. 
Павлинова, Д. В. Руденкин, А. Н. Старостин / автор-
сост., гл. редактор А. Н. Старостин. Казань: Алго-
ритм+, 2020. 590 с. 

3. Маркова М. Ф. Татары-мусульмане Томской 
губернии: 1880-е гг. – февраль 1917 г.: дис. … канд. 
истор. наук. Томск, 2008. 257 с. 

4. Бобкова Г. И. Татарские общины Иркутской 
губернии (конец XIX – начало XX в.). Иркутск: Изд-
во Иркут. гос. ун-та, 2009. 219 с. 

5. Бустанов А. К. Книжная культура сибир-
ских мусульман. М.: Марджани, 2013. 264 c. 

6. Бустанов А. К., Корусенко С. Н. Родослов-
ные сибирских бухарцев: Имьяминовы // Археоло-
гия, этнография и антропология Евразии. 2010. № 2. 
С. 97–105. 

7. Мөхәммәд-Вагыйз // Сибирия. 1912. № 1. 18 
февраля. 

8. Мөхәммәд-Вагыйз. Сибириягә күчү-
мәсьәләсе // Сибирия. 1912. № 5. 17 марта. 

9. Фәхреддин  Р.  Асар. 1 җилд. 3 җөзья.  Орен-
бург, 1902. 87–160 б. 

10. Фәхреддин Р. Асар. 3 һәм 4 томнар. Казан: 
Рухият, 2010. 648 б. 

11. Bustanov A. Abd al-Rashid Ibrahim’s Bio-
graphical Dictionary on Siberian Islamic Scholars // Ka-
zan Islamic Review. 2015. № 1. P. 10–78. 

12. Ибраһимов Г.-Р. Тәрҗемәи хәлем. СПб., 
елы юк. 123 б. 

13. Томски мөселман мәктәпләре // Cибирия. 
1913. № 118. 9 июня. 

14. Томски // Тормыш. 1917. № 626. 12 апреля. 
15. Томски хәбәрләре // Тормыш. 1917. № 641. 

3 май. 
16. Галимуллин Ф. Ф. Публицистические произ-

ведения Г-Р. Ибрагимова как источник для изучения 
татарского общественного-публицистического дви-
жения (начало ХХ в.). дис. … канд. истор. наук. Ка-
зань, 2003. 182 c. 

17. Хабутдинов А. Ю. Формирование нации и 
основные направления развития татарского общест-
ва в конце XVIII – начале XX в. Казань, 2001. 383 с. 

18. Cwiklinski S. Abdürreşid İbrahim (1857–1944) 
Eine Biografie Inauguraldissertation zur Erlangung des 
Grades eines. Berlin, 2012. 182 s. 

19. Turkoǧlu I. Sibiryalı Meşhur Seyyah 
Abdurreşid İbrahim (Turkiye Diyanet Vakfı Yayınları 
256). Ankara, 1997. 103 s. 

20. Гарипова Р. Роль Ризаэтдина Фахреддина в 
реформе мусульманского семейного права в Россий-
ской империи // Историческая этнология. 2020. Том 
5. № 2. C. 206–224. 

21. Шаблей П. С. Мусульмане города Тары и 
Казахская степь: социокультурные взаимодействия 
в XIX – начале XX века // Из истории и культуры 
народов Среднего Поволжья. 2021. № 11. Т. 1. С. 
104–114. 

22. Тормыш. 1917. 25 март. 
23. 100-летие образования Татарской АССР: 

Сборник документов и материалов: В 3 т. / авт.-сост. 
З. С. Миннуллин, науч. Ред. Р. Р. Фахрутдинов., Р. Р. 
Хайрутдинов. Т. 1. Казань: Заман, 2017. 520 С. 

24. Башкорт кечкенә парламенты хәяте // 
Тормыш. 1918. № 779. 5 январь. 

25. Хөҗҗәт әл-Хәким Мәхмудовның хаты // 
Чулпан. 1918. № 3. 5 март. 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 125 

26. Гражданская война в России и мусульмане. 
Сборник документов и материалов. М.: Центр стра-
тегической конъюнктуры, 2014. 808 с. 

27. Сөләйманов Н.-М. Төрки хөтбәләр. 1 нче ел. 
Оренбург. 1910. 300 б. 

28. Сөләйманов Н.-М. Төрки нотыклар. Орен-
бург. 1911. 52 б. 

29. Сибирия. Омски мәктүбе // Cибирия. 1913. 
№ 92. 28 марта. 

30. Мәхмүдов Х. Х. Мәрхүм Нияз Мөхәммәд 
әфәнде Сөләйманов// Мәшүрәт. 1917. С. 69–71. 

31. Ибраһимов Р. Сибириядән барышлый // 
Тормыш. 1914. № 96. 6 августа. 

32. Ибраһимов Р. Сибириядән барышлый // 
Тормыш. 1914. № 100. 20 август. 

33. Томски хәберләре // Тормыш. 1918. № 790. 
23 январь. 

34. Cибирия. 1912. № 13. 20 мая. 
35. Томски хәбәрләре // Cибирия. 1913. № 127. 

5 июля. 
36. Томски хәбәрләре // Cибирия. 1913. № 131. 

14 июля. 
37. Томски хәбәрләре // Cибирия. 1913. № 132. 

18 июля. 
38. Хабутдинов А. Ю. Всероссийский съезд му-

сульманок // Ислам в Татарстане. Энциклопедиче-
ский словарь. М.: ИД Медина, 2017. С. 60–61. 

39. Хабутдинов А. Ю. Органы национальной 
автономии тюрко-татар Внутренней России и Сиби-
ри в 1917–1918 гг. Вологда, 2001. 61 с. 

40. Мөхәммәд-Вагыйз. Ярдәм җәмгыятемез // 
Сибирия. 1912. № 3. 3 март. 

41. Хабутдинов А. Ю. Благотворительные му-
сульманские общества // Ислам в Сибири. Энцикло-
педический словарь. М.: ИД Медина, 2022 (в печа-
ти). 

42. Денисов Д. Н. Очерки по истории мусуль-
манских общин Челябинского края (XVIII – начало 
XX в.). М.: ИД Марджани, 2011. 255 с. 

43. Руханилар оешмасы // Тормыш. 1917. 
№ 690. 27 июль. 

44. Хабутдинов А. Ю. Религиозные деятели в 
общественном движении мусульман Волго-
Уральского региона в 1917 г. // Ислам в современ-
ном мире. 2022. № 2. С. 133–146. 

45. Яңа мәктәп // Өлфәт. 1906. № 38. 6 сен-
тябрь. 

46. Вәлиев Г. Томски губернасы Новоникола-
евск шәһәренең мәктәбе // Сибирия. 1913. № 68. 8 
января. 

47. Сөләйманов З. Сибириядән. Новониколаевск 
// Тормыш. 1914. № 114. 24 сентября. 

48. Габитов Х. Иркутскида мәктәпләр // 
Тормыш. 1915. № 335. 11 октября. 

49. Ибраһимов Р. Сибириядән барышлый // 
Тормыш. 1914. № 94. 1 август. 

50. Урманова Х. Хатын-кызлар // Сибирия. 
1912. № 16. 10 июня. 

51. Хабутдинов А. Ю. Съезд мусульман Уфим-
ский губернский, Первый // Ислам в Башкортостане. 
Энциклопедический словарь. М: ИД Медина, 2022 
(в печати). 

52. Хатыннарның сайлау эшләренә катнашула-
ры Мәхкәмә-и-Шаргыя хитабы. // Тормыш. 1917. 
№ 693. 1 августа. 

53. Ризван әфәнде Ибраһимов // Сибирия. 1913. 
№ 131. 14 июля. 

54. Амин Касим. Новая женщина / пер. со 2-го 
араб. изд. и предисл. И. Ю. Крачковского. СПб.: Ти-
пография В. Ф. Киршбаума, 1912. 119 c. 

55. Мәдрәсәләрдә китап киштәсе. Казан, 1992. 
236 б. 

56. Речебакиев М.-Р. // Сибирия. 1912. № 16. 10 
июня. 

57. «Татар углы». Мәдрәсә Галия диния // 
Cибирия. 1913. № 108. 15 мая. 

58. Уфадагы «Мәдрәсе Галия диния» 
идарәсеннән // Cибирия.1913. № 132. 11 июля. 

59. Троицкидагы «Мәдрәсә Мөхәммәдия» 
идарәсе тарафыннан // Cибирия. 1913. № 136. 28 
июля. 

60. Сибирия хәбәрләре // Cибирия. 1913. № 81. 
1 марта. 

61. Фатыйма-Фәридә. Хатын-кызлар дөньясы 
// Сибирия. 1912. № 3. 3 марта. 

62. Фәхреддин Р. Тәрбияле ана. Казань: изд-во 
Императорского ун-та, 1898. 

63. Сибирия 1913. № 77. 15 февраля. 
64. Фатыйма-Фәридә. Хатын-кызлар дөньясы 

// Сибирия. 1912. № 4. 10 марта. 
65. Фатима-Фарида. Хатын-кызлар дөньясы // 

Сибирия. 1913. № 77. 15 февраля. 
66. Сибирия. 1912. № 8. 14 апреля. 
67. Сибириядә // Cибирия. 1913. № 99. 21 

апрель. 
68. Cибирия. 1913. № 95. 5 апреля. 
69. Габитов Х. Cибириядән. Иркутскида 

мәүлид кичәсе // Тормыш. 1915. № 179. 5 февраль. 
70. Сибириядә // Cибирия. 1913. № 97. 15 

апрель. 
71. Cибириядә. Иркутта яңа ел бәйрәме // 

Тормыш. 1915. № 353. 10 ноябрь. 
72. Томски хәбәрләре // Сибирия. 1913. № 111. 

22 май. 
73. Томски хәбәрләре. Сабан туе // Тормыш. 

1914. № 70. 1 июнь. 
74. Тәшәккүр // Тормыш. 1914. № 74. 11 июнь. 
75. Хабутдинов А. Ю., Ярков А. Библиотеки 

мусульманские // Ислам в Сибири. Энциклопедиче-
ский словарь. М.: ИД Медина, 2022 (в печати). 

_______________________ 
 



A.YU.KHABUTDINOV 
 

 126 

XX ГАСЫР БАШЫНДА СЕБЕРДӘ ТАТАР СТРУКТУРАЛАРЫ 
 

Айдар Юрий улы Хәбетдинов, 
Россия гадел хөкем университетының Казан филиалы, 

Россия, 420088, Казан ш., Кремль ур., 18 нче йорт, 
aihabutdinov@mail.ru.  

 
Мәкалә XX гасыр башында Себернең татар структуралары эволюциясен өйрәнүгә 

багышлана. Шул чорның вакытлы матбугатын анализлау нигезендә ул вакытта Себер 
мөселманнарының үзләрен бердәм татар милләте әгъзалары дип таныганлыгы, уку-укыту теле 
буларак кулланылган татар әдәби теленә ия булганлыгы исбатлана. Хезмәттә 1917 елның 
Февраль революциясенә кадәр оешкан структуралар арасында хәйрия җәмгыятьләре, 
китапханәләр, ир-атлар һәм хатын-кызлар мәктәпләренең өстенлек итүе раслана. Томскида 
«Сибирь» газетасы һәм музыка-театр җәмгыяте оештырыла. 1917–1918 ел башында 
шәһәрләрдә Мөселман бюролары барлыкка килә, губерна мөселман съездлары үткәрелә, 
Мөселман шуралары (Милли советлар), Хәрби шура бүлекләре (Хәрби советлар) барлыкка 
килә. Мәкаләдә Себер мөселманнары арасында Россиянең Европа өлешендә яшәүче 
мөселманнары үрнәгендә Мәүлид, һиҗри буенча яңа ел, Сабантуй бәйрәмнәрен үткәрү модасы 
таралуы теркәлә. Символик лидерлар галереясендә Габдулла Тукайның татар милли шагыйре 
буларак төп урынны алып торуы исбатлана.  

 
Төп төшенчәләр: татарлар, мөселман җәмгыяте, Себер, хәйриячелек җәмгыятьләре, 

матубгат, хатын-кызлар мәгарифе 
 

mailto:aihabutdinov@mail.ru


TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 127 

 
 
 

DOI: 10.26907/2311-2042-2022-19-2-127-138 

M. IIDRISOV AS A CREATOR OF THE UNIFIED ARABIC FONT  
AND AN INVENTOR-POLYGRAPHIST 

 
Svetlana Vladimirovna Morozova, 

Museum of the History of Printing, Book Publishing and  
Ivan Fedorov Moscow State University of Printing Arts, 

7 Mikhailovskaya Str., Moscow, 125493, Russian Federation, 
 morozova840@mail.ru. 

 
The article systematizes information on the extent to which the Tatar printing scholar Idrisov 

Mukhammed’s activities (1882–1948) have been explored and describes his contribution to the 
creation of a unified Arabic script. The research has been conducted using the biographical method 
and is based on the archival materials, stored in the funds of the National Museum of the Republic of 
Tatarstan.  

 
Key words: Tatars, Tatar culture, history of printing, Idrisov Mukhammed, polygraphist and 

scholar 
 

Introduction 
Idrisov Mukhammed Ibragimovich (1882–

1948) was a printer, calligrapher, cartographer, 
graphic artist, creator of the unified Arabic script 
and a connoisseur of Oriental and Turkic lan-
guages. The son of the publisher and bookseller 
Ibragim Idrisov, the founder of the “Millat” pub-
lishing house, he gained fame in the history of Ta-
tar culture as one of the first Tatar professional 
book artists. 

The first newspaper reviews of his multifaceted 
activities date back to the 1920s. In 1926, M. 
Rafikov was the first to tell about the printer’s con-
tribution to the improvement of the Tatar typewrit-
er [1]. In the 1960s and 1990s, Z. Tukhvatullin, G. 
Kushaev [2], [3], S. Latypov [4], [5] and A. 

Karimullin [6], [7] published their newspaper arti-
cles devoted to the selfless work of the scholar. 
The creator of the unified Arabic script and his 
achievements attracted the scholarly community’s 
attention during the years of the “Thaw”. Kh. 
Kurbatov analyzed M. Idrisov’s role in reforming 
the Tatar alphabet [8, pp. 64–65]. A. Karimullin 
systematized information on the history of the Ta-
tar Soviet book and briefly described the activities 
of the book printing innovator [9, pp. 262–276], 
[10, pp. 168]. The next stage of scientific research 
into the Tatar printer’s activities fell on the post-
Soviet period. At the beginning of the 21st century, 
M. Akhmetzyanov systematized information about 
M. Idrisov as a cartographer [11], [12], [13], [14]; 
I. Novitskaya described the life and work of this 



S.V.MOROZOVA 
 

 128 

talented son of the Tatar people for the “Tatar En-
cyclopedia” [15]. Unfortunately, the study of M. 
Idrisov’s archive began only in 2020. N. 
Miftahutdinova introduced the speech of M. 
Idrisov about Tatar typewriters (1926) into scien-
tific circulation [16, pp. 47–65]. Thanks to the con-
siderable efforts of his relatives, the book “The 
Genealogy of the Ibragimovs and Naskhi 
Mukhamed Idrisi” was published in 2019, it pre-
sents information about M. Idrisov’s relatives start-
ing from 1790 [17]. In 2022, in Ufa, the book 
“Mukhammed Idrisov as a Type Master” [16] was 
published; it took a fresh look at the existing mate-
rial on the activities of the Arabic type master and 
contained new archival sources, including the larg-
est complete bibliography of his works. 

 
Materials and methods of research 

This study is based on archival materials, relat-
ing to the Moscow period of the Tatar printer’s ac-
tivities. The author has donated some of the mate-
rials to the National Museum of the Republic of 
Tatarstan. This work was carried out using the bio-
graphical method. 

 
Discussion 

Our family is related to the Idrisov family. 
Rabiga, M. Idrisov’s wife, was the sister of 
Gabdrakhman Iibragimov. Gabdrakhman’s first 
wife, Maryam, died early, leaving two daughters, 
Khazhar and Sarah. She had two elder brothers - 
Mullahmet and Shaimukhamat, and sister Zainap 
(Zyannat). My grandmother Gulsum is the 
Zainap’s daughter. Shaimukhamet had a daughter, 
Maryam. 

Mohammed Idrisov was a master of the Arabic 
type. He began his career in Kazan, being a suc-
cessor to the work of the “Millat” publishing house 
founder. Muhammed Idrisov was born on March 
19, 1882, in Kazan, and even as a child, he enthu-
siastically typeset texts in his father’s printing 
house. He received his secondary education in the 
“Muhammadiya” madrasah, while simultaneously 
studying the Russian language. Looking ahead, we 
should note that he was a polyglot - he mastered 
Arabic, Persian, Turkish, Kazakh, Bashkir, Uzbek 
and other languages. 

His interest in printing was supported by I. 
Idrisov who sent his son to study at the litho-
printing house of I. Kharitonov; later, at the age of 
15, for a year, Mohammed was a clerk in a 
bookstore in the city of Orenburg. 

On returning, Mohammed started working for 
his father, then, in 1905, he went to Turkey, visited 

Lebanon and Egypt, where he studied typography 
and different styles of artistic calligraphic Arabic 
writing. 

From the age of 23, M. Idrisov worked pur-
posefully and enthusiastically in various printing 
houses in Russia and abroad, absorbing knowledge 
and skills that made it possible for him to rise to 
the rank of a major printer, artist, engraver, callig-
rapher and inventor in the future. 

In 1906–1908, Idrisov learned engraving, car-
tography and word foundry from I. Kharitonov and 
mastered the technology of casting fonts. Later, he 
improved his knowledge of printing in the famous 
foundry of Kazan University. 

In Moscow (in 1908–1909), he became ac-
quainted with the experience of Russian typogra-
phy based on Arabic graphics: at the printing house 
“Leman and Co” he improved his skills as an en-
graver, while at the Lazarev Institute of Oriental 
Languages of O. Gerbek and M. Ottay he could not 
but get interested in their book printing in oriental 
languages. 

In 1911, the “Millat” printing house, where he 
worked, sent him to Germany, as its printing 
equipment was known all over the world and was 
purchased by Russian printing houses. He studied 
the latest printing technology in the printing houses 
of Leipzig, Munich and Frankfurt am Main. 

The knowledge that he had accumulated over 
the years, M. Idrisov successfully used in his work 
at the “Millat” printing house (1909–1916), where 
he, as a mechanical engineer, was engaged in the 
installation of equipment, was a typesetter, engrav-
er and cartographer, and cast fonts based on his 
own drawings. 

In 1915, M. Idrisov became the head of the 
printing house and the type foundry. All this, of 
course, raised the printed products of the “Millat” 
to an even higher level. The fonts, made according 
to M. Idrisov’s sketches, were successfully sold in 
printing houses not only in Kazan, but also in other 
cities and regions of Russia. 

And yet, at the beginning of 1917, M. Idrisov 
left the “Millat”. His studies of the state of the 
printing industry, engaged in Arabic scripts print-
ing, made him realize that, first of all, it was neces-
sary to reform the Arabic alphabet, which was 
complex, cumbersome and difficult to read and 
write. Without this reform, technical re-equipment 
of the printing houses was impossible. He decided 
to devote himself completely to the unification of 
Arabic graphics and, on this basis, to create new 
fonts, which would be simple, but would not lose 
their beauty. 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 129 

The simplification of fonts was supposed to fa-
cilitate both reading and writing, and thus to con-
tribute to the dissemination of knowledge. While 
still working for his father in the printing house in 
1911, he used capital letters, cut out and corrected 
by him, for printing the titles of books. In 1915, he 
published the results of his work in the brochure 
“A Project for the Creation of the Tatar Type”. 

In the type foundry, which he founded in 1917, 
M. Idrisov continued his searches. Here, he cast 
Arabic fonts of a simplified configuration, easy to 
read and beautifully made according to his sketch-
es. From September 1917 to the middle of 1918, he 
personally produced 638 poods and 12 funts of 
new fonts, which were in demand not only in the 
printing houses of Kazan, but also in the countries 
where Arabic fonts were common. 

After the liberation of Kazan from the White 
Guards (September 1918), in his type foundry, 
Idrisov produced Arabic fonts according to his 
sketches for military units, party and Soviet organ-
izations with the support of the Central Committee 
of the Communist Organizations of the Peoples of 
the East under the Central Committee of the 
RCP (b). 

In 1921, M. Idrisov cut out improved small 
capital letters. As he himself later wrote, in the 
process of working on them, he tried to correct the 
shortcomings of his previous attempts and make 
the letters easy to read. In the course of his work, 
M. Idrisov created two styles of fonts from trun-
cated capital letters, and at the competition, held by 
the People's Commissariat of Education of the 
TASSR in 1921, they were recognized as the best 
type of font (see more in the work of N. 
Miftakhutdinova “Reform of the Tatar Script” [16, 
pp. 47–63]). The author was awarded a diploma of 
the first degree. He was instructed to prepare seven 
sets of matrices for new fonts to be introduced into 
the press of the TASSR and other eastern repub-
lics. He made 400 matrices, which were purchased 
by the Kazan state type foundry for unlimited ex-
ploitation. The certificate, signed by Mukhtarov, 
the former chairman of the triad for the reform of 
the Tatar font on 04/09/1924, states that “… at pre-
sent, fonts are being cast on them and are gradually 
being put into use in the Tatar press of the TASSR 
and other eastern republics and countries… Idrisov 
is the only sufficiently qualified specialist in this 
field among the Tatars.” 

In 1921–1923, M. Idrisov continued to work 
on the reformation of the Tatar alphabet in the la-
boratories-shops at the Tatsovnarkhoz. 

M. Idrisov was a famous cartographer. Prof. 
M. Akhmetzyanov, Doctor of Philology, explored 
his activities in this field. He listed the maps, pub-
lished by M. Idrisov, and gave their descriptions 
[11], [12], [13], [14]. We recall here that as early 
as in I. Kharitonov’s printing house, M. Idrisov 
began to study the production and printing of geo-
graphical maps; after returning from Germany, he 
began to translate geographical names and issue 
educational maps for national schools. In 1909, he 
wrote the textbook “Geography Lessons” in the 
Tatar language. In 1912, he made a map for A. 
Validov’s book “History of the Turks and Tatars - 
the Great Turkic-Mongolian Khanate”. In 1919–
1920, he published geographical maps for the Tatar 
Military Collegium in the city of Kazan, the Tatar 
Narkompros. In the year of the TASSR formation, 
M. Idrisov prepared the “Map of the Tatar-Bashkir 
Social Republics” for the book by G. Sharaf [12–
15], and also the “Ethnographic Map of the Tatar 
Republic”. We should also mention the color map 
of the Earth Hemisphere, published in Moscow, 
and a globe with names in the Tatar language 
(1922–1924) [18], [19], [20], [21]. 

In 1924, M. Idrisov, “as one of the best profes-
sionals, a well-known expert in all styles of the Ar-
abic alphabet and an engraver,” was invited to 
Moscow by the Central Publishing House of the 
Peoples of the USSR as the head of a special type 
foundry for the production of fonts in the lan-
guages of the peoples of the USSR. There, he was 
actively engaged in the rationalization and optimi-
zation of typesetting. He did his best to create 
commercial font production at the publishing 
house in order to further supply national regional 
printing houses with fonts. In the same year, he 
prepared a reference book “Samples of Arabic 
Fonts, Characters of the Central Publishing House 
of the Peoples of the USSR”; in 1926, his “Funda-
mentals of Font” and “On Capital Letters” were 
published [23]. He continued working on the unifi-
cation of the Arabic-Turkic graphics, participated 
in the Competition for Projects Aiming to Reform 
Turko-Tatar Typographic Letters, held by the 
Commissariat of Education in Tatarstan in 1927 in 
order to implement the decision of the 7th Republi-
can Congress on the reform of the alphabet. M. 
Idrisov’s project of the Tatar alphabet two-digit 
simplified system won the first place. All his life 
M. Idrisov was a man of self-sacrifice, modes-
ty and civil attitudes. This, in particular, was mani-
fested in Moscow, in 1926, in his speech at the Re-
form of the Alphabet Conference with the partici-
pation of representatives from the national repub-



S.V.MOROZOVA 
 

 130 

lics. Introducing his title fonts, he stated that he did 
not mean to dominate in this area and suggested 
that those who wished “… should work along this 
line … to improve the technique of the Arabic font 
and, as a result, to facilitate the dissemination of 
knowledge among the working people” [16]. 

In 1927–1933, while working at 
NIIPolygraphmash (Moscow) in the department of 
new fonts, M. Idrisov was engaged in the devel-
opment of Turkic-Tatar keyboards for typewriters, 
typesetting cases and linotypes - typesetting ma-
chines. 

Mankind has come a long way to computer 
typing, printers and modern polygraphy. Before 
printing, at a preparatory level, the most important 
invention (from the author to printing) was the in-
vention of typewriters and linotype-machine typ-
ing. Without going back in history, we will only 
point out that the first typewriter was invented in 
England in 1714, but it was not commercially pro-
duced. In the 19th century, there was an urgent 
need for copying equipment to cope with the in-
creased document flow. More than one inventor 
applied their abilities and efforts to create and im-
prove them in the 19th–20th centuries. A lot of these 
machines were manufactured in different countries. 
The first typewriter, made in the USSR, was 
“Yanalif”: in 1928 it was assembled from domestic 
parts by engineer Sheikh-Ali in Kazan (see other 
[17]). 

Each nation has its own language and script, 
which must have a corresponding series of charac-
ters located on a typewriter in a certain way, con-
venient for the author and printing, the way which 
is still followed in computers today. 

This is what M. Idrisov devoted his work to, 
being a printer, calligrapher, graphic artist and a 
creator of a simple and at the same time beautiful 
Arabic font, convenient for printing. 

The Arabic-Tatar graphics, improved and uni-
fied by him, made it possible to create such a key-
board that led to the creation of typewriters without 
changing their designs and to use his “Naskhi Mo-
hammed Idrisi” fonts in linotypes that were pro-
duced for the republics of Central Asia, Kazakh-
stan and the countries of the Arab East. 

In the article, dated 01/01/1927 and published 
in the newspaper “Eshche” (“Worker”), Idrisov 
himself discussed the issues associated with the 
problems of creating typewriters in the Arabic-
Turkic typeface. He recalled that the first attempts 
to create a keyboard (1912) for the “Gammond” 
typewriter caused great difficulties due to the in-

troduction of the complex Arabic-Tatar alphabet 
[23]. 

The reform of the alphabet began in 1921 and 
led to the introduction of the initial letters of the 
Arabic-Tatar alphabet system into printing at the 
conference in 1926. This concerned, first of all, 
typewriters and typesetting printing houses. 

Madyarov and Sheikh-Ali adapted typewriters 
to the Tatar script. This meant making a lot of 
changes in the mechanism of machines, thoroughly 
destroying them, and led to the alteration of their 
parts, “and I, on the contrary, try to adapt the fonts 
to the typewriter without causing any changes and 
alterations in it,” wrote M. Idrisov in the article 
“On the Typewriter” [23]. 

It was important to create a keyboard. To make 
it, M. Idrisov used his own 37-character fonts of 
the initial-letter system, which were approved by 
the conference on the reform of the Turkic-Tatar 
alphabet in 1926 and were already used by the 
printing house of the Tsentroizdat book factory. He 
placed two sets of different size and style freely on 
the typewriter, installing ordinary fonts in the low-
er case and larger (bold) ones in the upper case. It 
should be noted that previously no one had man-
aged to freely place even one set of the alphabet. 
This method did not require time-consuming disas-
sembly and assembly of the machine. Within two 
days, using removable levers, a pre-prepared key-
board was installed on a foreign typewriter (be-
cause this country did not produce its own type-
writers at that time). “Underwood” was such type 
of a typewriter, as Idrisov knew from his own ex-
perience. It belonged, in particular, to the satirist 
writer V. Ardov. There are similar ones in the Mu-
seum of the History of Printing and Publishing and 
Ivan Fedorov Moscow State University of Printing 
Arts in Moscow. Thus, M. Idrisov’s typewriter did 
not require large material investments and reduced 
the production time. It opened up the possibility of 
printing in the languages of other eastern peoples 
using the Arabic alphabet as it was enough just to 
replace the removable levers in the machine and 
insert another set. 

In 1928, in the USSR, the period of transition 
from the Arabic to the Latinized script “Yanalif” 
(New font) began for the Turkic peoples, and M. 
Idrisov was entrusted with the task of developing 
keyboards for typewriters and linotypes on a new 
basis. In 1929, he presented the scheme “of a 
typewriter keyboard and a type-setting case for the 
Kazan-Tatar dialect” (see in [17, 118–128]). It was 
assembled according to the American ten-finger 
system, and the typesetting box was based on the 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 131 

concentration of the most popular characters for 
the right hand of the typesetter. According to the 
same principles, the work on the Bashkir, Kazakh, 
Kyrgyz, Uzbek, Turkmen, Azerbaijani, Crimean 
Tatar and other languages was accomplished. All 
of these versions of typewriters were implemented 
in the respective republics. 

He developed linotype keyboards for the peo-
ples of the East, as well as Finnish, French, Polish, 
Hungarian, German and Turkish ones for blind 
typing (introduced in 1939). 

The next reform of the Tatar alphabet was con-
nected with the transition (from 1939 to the present 
days) to the Cyrillic alphabet. M. Idrisov was again 
involved in this work, busy with creating typeset-
ting cases for the linotype based on the Russian 
graphic of the languages of the peoples from the 
USSR at the Research Institute of Printing Indus-
try. 

In 1941–1943, M. Idrisov was evacuated to 
Kazan. He worked as an engraver at the third type 
foundry of the OGIZ (Association of State Book 
and Magazine Publishing Houses) of the RSFSR, 
which was evacuated from Moscow. In 1941, he 
developed font sets for typesetting in a number of 
languages for front-line printing houses (they were 
introduced in 1941). Here, he wrote a number of 
works devoted to printing and its separate branches 
([16, pp. 94–99]). 

In subsequent years, from May 1947, he 
worked in Moscow as a senior researcher at 
NIIPolygraphmash in the Department of New 
Fonts until he passed away on September 28, 1948. 

 
Conclusion 

In 1921–1927, M. Idrisov was awarded four 
prizes of the Academic Center of the RSFSR Peo-
ple’s Commissariat of Education, the Ministry of 
Education of the TASSR and the medal “For Val-
iant Labor during the Great Patriotic War of 1941–
1945” at the courses “NUS All-Russian Central 
Committee of the New Alphabet under the Central 
Executive Committee of the USSR”. The academic 
title, senior researcher at the Research Institute of 
Polygraphic Engineering, was awarded to Idrisov 
by the Higher Attestation Commission in 1939 
“For great merits in the field of theory and practice 
of printing” (as an exception, since he did not have 
either an academic degree, or a university diplo-
ma). 

Throughout his life, he kept proving that he 
was an innovator of printing. 

Born in the family of a printer, Mukhammed 
Ibragimovich Idrisov got acquainted with the work 

of a printing house in his childhood and devoted 
his life to printing. He was a talented graphic artist, 
a skilled type designer and an engineer-inventor. 

His main achievement was his reform in type-
casting and typesetting areas, which would have 
been impossible without the unification of the Ar-
abic script, the task he devoted many years to. The 
creation of a simple and beautiful font contributed 
to the design of keyboards in Arabic, Latinized and 
Cyrillic alphabets for typewriters and linotypes for 
35 peoples of the USSR and foreign countries. 

In 1933, B. Goltsev, a scientific consultant of 
the Institute of Technology of the Central Commit-
tee of the USSR RCT (Workers’ and Peasants’ In-
spectorate) in the “Conclusion on the draft stand-
ard of the Turkic-Tatar keyboards of the M. Idrisov 
typewriter” noted that they were built by him 
strictly according to the scientific requirements of 
the standards, regardless of the language for which 
they were intended. These principles were: the fre-
quency of characters in the language, the frequency 
of character combinations, the switching of hands 
and fingers and their compliance with the require-
ments of the ten-finger mandatory method of work. 
“If keyboards are implemented, then they will be 
the world’s first standard keyboards built on scien-
tific principles,” he concluded. Prof. A. Bruzhes 
fully supported this conclusion in 1934. [16, pp. 
46–47]. 

At the request of the eastern countries, the So-
viet Union began to manufacture linotype ma-
chines for typing texts based on Arabic graphics 
after the Second World War. They were developed 
on the basis of Muhammad Idrisov’s unified 
graphics. Before computer typing, in many coun-
tries - in the printing houses of India, Afghanistan, 
Pakistan, Egypt, Iran, etc., linotypes were used 
with the name Naskhi Muhammad Idrisi cast on 
metal. 

In the report of the NIIPM (the Research Insti-
tute of Polygraphmash) of 1960, A. Kuznetsova 
wrote that in 1956, they were given the task to 
adapt the design of domestic letter machines (lino-
types) for typing in Arabic. And when designing 
the frame scheme, they focused on the Arabic font 
“Naskhi Mohammed Idrisi” previously created in 
the Department of New Fonts of the Institute [10, 
46–47]. 

Later, the “Department of New Fonts” of 
NIIPolygraphmash was to fulfil an order from 
Lebanon (the An-Nakhr publishing house) for digi-
tal typesetting. In 1975, their sketches were ap-
proved by the publisher. With some adjustments, 



S.V.MOROZOVA 
 

 132 

they were created on the basis of M. Idrisov’s 
fonts. 

 
Conclusions 

The activities of M. Idrisov as an educator and 
writer remained outside the scope of our study. At 
the beginning of the twentieth century, he was 
known as the author of textbooks on geography 
and arithmetic. His stories were published in the 
journal “Aң” (Consciousness) under the pseudo-
nym I. Muhammad. In the future, researchers will 
do further research into this facet of the printing 
scholar’s personality traits. 

 
References 

1. Rәfyikov, M. (1926). Usovershenstvovannaya 
Idrisovym tatarskaya pishushchaya mashina [Tatar 
Typewriter Improved by Idrisov]. Ehshche. No. 243. 18 
dekabr'. (In Russian) 

2. Tөkhfatullin, Z., Kushaev, G. (1966). Ul 
bezneң safta [He Is One of Us]. Sots. Tatarstan. 5 mai. 
(In Tatar) 

3. Tukhfatullin, Z., Kushaev, G. (1966). 
Samorodok [A Self-Made Man]. Sov. Tatariya. 30 
iyunya. (In Russian) 

4. Latypov, S. (1966). Poligrafist-uchenyi [A 
Printer and a Scientist]. Sov. Bashkiriya. 28 avgusta. (In 
Russian) 

5. Latipov, S. (1967). Kүrenekle poligrafisebez 
[Our Famous Printer]. Agizel. No. 5, pp. 93–95. (In Ta-
tar) 

6. Karimullin, A. (1982). Kүpkyrly talant [A Ver-
satile Talent]. Sots. Tatarstan.. 14 sentyabr'. (In Tatar) 

7. Karimullin, A. (1982). Novator 
knigopechataniya [A Printing Innovator]. Sov. Tatariya. 
4 dekabr'. (In Russian) 

8. Kurbatov, Kh. R. (1960). Tatar teleneң alfavit 
һәm orfografiya tarikhy [Alphabet and Orthographic 
History of the Tatar Language]. 132 p. Kazan, Tatar. kit. 
nәshr. (In Tatar) 

9. Karimullin, A. G. (1985). Knigi i lyudi: 1917-
1932 [Books and People: 1917-1932]. 303 p. Kazan', 
Tatar.kn. izd-vo. (In Russian) 

10. Karimullin, A. G. (1999). Tatarskoe 
gosudarstvennoe knizhnoe izdatel'stvo i tatarskaya 
kniga Rossii (1917—1932) [Tatar State Book Publishing 
House and the Tatar Book of Russia (1917—1932)]. 
317 p. Kazan', Tatar.kn. izd-vo. (In Russian) 

11. Әkhmәtҗanov, M. (2003). Tatarcha basma 
kartalar tarikhynnan [From the History of Tatar Printed 
Maps]. Fәn һәm tel. No. 3, pp. 67—68. (In Tatar) 

12. Әkhmәtҗanov, M. (2003). Tatar һәm bashkort 
sotsial' shuralar җөmһүriyatlәreneң kharitasy: 
Galimҗan Shәrәf tarafynnan tөzelep, 1920 elda 
Mөkhәmmәt Idrisi kalәme belәn ehshlәngәn karta 

turynda [Map of Tatar and Bashkortostan Social Fed-
erative Republics: On the Map Created by Galimzhan 
Sharaf and Penned by Mohammad Idrisi in 1920]. Fәn 
һәm tel. No. 3. (In Tatar) 

13. Әkhmәtҗanov, M. (2004). Mөkhәmmәt Idrisi 
tarafynnan tatar tarikhyna mөnәsәbәttә syzylgan karta 
[A Map Related to the Tatar History and Drawn by Mo-
hammad Idrisi]. Fәn һәm tel. No.1, 4 tyshl. b.: karta b-n. 
(In Tatar) 

14. Әkhmәtҗanov, M. (2004). Sugysh kharitasy: 
Mөkhәmmәt Idrisi syzgan, 1914 elda “Millәt” 
nәshriyaty bastyryp chygargan karta turynda [A War 
Map: On the Map Drawn by Mohammad Idrisi and 
Published by the Millat in 1914]. Fәn ҺӘM tel. No. 3, 4 
tyshl. b.: karta b-n. (In Tatar) 

15. Novitskaya, I. A. (2005). Idrisov Mukhammed 
Ibragimovich [Idrisov Mukhammed Ibragimovich]. 
Tatarskaya ehntsiklpediya. V 6 t. T. 2, pp. 532—533. 
Kazan', Inst-t Tatarskoi ehntsiklopedii. (In Russian) 

16. Mukhammed Idrisov – master shrifta (2022) 
[Mukhammed Idrisov as a Type Master]. L. I. Galiev. S. 
V. Morozova, N. M. Miftakhutdinova, M. L. 
Akhmadullina, I. G. Khadiev, R. F. Mardamanova. 104 
p. Ufa, izd-vo “Vostochnaya pechat'”. (In Russian) 

17. Khamatkhanova, S. Rodoslovnaya 
Ibragimovykh i Naskhi Mukhammed Idrisi [Genealogy 
of the Ibragimovs and Naskhi Muhammad Idrisi]. 219 p. 
Orenburg, Tipografiya “Yuzhnyi Ural”. (In Russian) 

18. Shәrәf, G., Idrisi, M. (1920). Tatar һәm 
bashkort sotsial' shuralar җөmnүriyatlәreneң kharitasy 
[Map of the Tatarstan and Bashkortostan Social Federa-
tive Republics]. 1 kgz.: 69x44 sm; tөsle. Kazan. (In Ta-
tar) 

19. Shәrәf, G., Idrisi, M. (1920). Tatarstan 
җөmһүriyateneң ehtnografik kharitasy [Ethnographic 
Map of the Republic of Tatarstan]. 1 kgz.: 46,5x36,5 
sm; tөsle. Kazan. (In Tatar) 

20. Idrisi, M. (1921). Tatar sotsial' shuralar 
җөmһүriyateneң kharitasy [The Map of the Tatar Sovi-
et Socialist Republic]. 1 kgz.: 51,7 kh 35,6 sm; tөsle. 
Kazan. (In Tatar) 

21. Politicheskaya karta Evropy (1928) [Political 
Map of Europe]. Sost. Mukhamed Idrisov. 4 l.: tsv. Ka-
zan', Tatgosizdat. (In Russian) 

22. Idrisov Mөkhәmmәd. Bash khәreflәr turynda: 
bash khәreflәrne tөzәtep yaңadan kisүem mөnәsәbәte 
belәn (1926) [On Capital Letters: How I Cut Out Capi-
tal Letters Anew]. 12 p. Mәskәү, SSSR khalyklarynyң 
Үzәk nәshriyaty. (In Tatar)` 

23. Idrisov, M. (1927). O pishushchei mashine [On 
the Typewriter]. Ehshche. 1 gyinvar (No. 1). (In Rus-
sian) 

24. Badrutdinova, M. Sh. (2019). Ehkho vekov. 
Sud'ba izobretatelya [The Echo of the Ages. The Fate of 
the Inventor]. 215 p. Kazan', AO “Ai Si ehl – KPO VS”. 
(In Russian) 

_______________________ 
 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 133 

М. И. ИДРИСОВ – СОЗДАТЕЛЬ УНИФИЦИРОВАННОГО 
АРАБСКОГО ШРИФТА, ИЗОБРЕТАТЕЛЬ-ПОЛИГРАФИСТ 

 
Светлана Владимировна Морозова, 

Музей истории полиграфии, книгоиздания и МГУП им. Ивана Федорова, 
Россия, 125493, г. Москва, ул. Михайловская, д. 7, 

morozova840@mail.ru. 
 

В статье систематизированы сведения, касающиеся степени изученности деятельности 
татарского ученого-полиграфиста Идрисова Мухаммеда Ибрагимовича (1882–1948). Выявлен 
вклад татарского просветителя в создание унифицированного арабского шрифта, рассмотрены 
архивные материалы, хранящиеся в фондах Национального музея Республики Татарстан. 
Исследование велось с помощью биографического метода. 

 
Ключевые слова: татары, татарская культура, история книгопечатания, Идрисов 

Мухаммед Ибрагимович, полиграфист-ученый 
 

Введение 
Мухаммед Ибрагимович Идрисов (1882–

1948) – полиграфист, каллиграф, картограф, 
художник-график, создатель унифицированно-
го арабского шрифта, знаток восточных и 
тюркских языков. Сын издателя и книготоргов-
ца Ибрагима Сулеймановича Идрисова, основа-
теля издательства «Миллят», снискал в истории 
татарской культуры славу одного из первых 
профессиональных татарских художников кни-
ги. 

Первые газетные отзывы о его многогран-
ной деятельности датируются 1920 гг. В 1926 г. 
М. Рафиков был первым, кто рассказал в газете 
«Эшче» о вкладе полиграфиста в дело усовер-
шенствования татарской пишущей машинки 
[1]. О подвижничестве ученого в 1960–1990-е 
гг. писали в газетных статьях З. Тухватуллин, 
Г. Кушаев [2], [3], С. Латыпов [4], [5], А. Кари-
муллин [6], [7]. В орбите внимания ученых дея-
тельность создателя унифицированного араб-
ского шрифта оказалась лишь в годы «оттепе-
ли». Х. Курбатов проанализировал вклад 
М. И. Идрисова в реформирование татарского 
алфавита [8, с. 64–65]. А. Каримуллин, систе-
матизируя сведения по истории татарской со-
ветской книги, кратко охарактеризовал дея-
тельность новатора книгопечатания [9, с. 262–
276], [10, с. 168]. 

Следующий этап изучения деятельности 
татарского полиграфиста приходится на пост-
советский период. В начале ХХI в. М. Ахмет-
зянов в ряде своих работ систематизировал 
сведения о М. И. Идрисове-картографе [11], 
[12], [13], [14]. И. А. Новицкая систематизиро-
вала сведения о жизни и деятельности этого та-
лантливого сына татарского народа для «Та-

тарской энциклопедии» [15]. К сожалению, изу-
чение архива М. И. Идрисова началось лишь в 
2020 г. Н. Мифтахутдинова ввела в научный 
оборот выступление М. И. Идрисова о татар-
ских пишущих машинках (1926) [16, с. 47–65]. 
Благодаря подвижничеству родственников, в 
2019 г. увидела свет книга «Родословная Ибра-
гимовых и Насхи Мухамед Идриси», в которой 
систематизированы сведения о родных 
М. И. Идрисова начиная с 1790 г. [17]. В 2022 г. 
в Уфе увидела свет книга «Мухаммед Идрисов 
– мастер шрифта» [16], где была предпринята 
попытка по-новому взглянуть на имеющийся 
материал о деятельности мастера арабского 
шрифта, введены в оборот новые архивные 
источники, опубликована наиболее полная 
библиография его трудов и материалов о нем. 

 
Материалы и методы исследования 

Материалом для данного исследования по-
служили архивные материалы, касающиеся мо-
сковского периода деятельности татарского по-
лиграфиста, часть которых автором была пере-
дана в Национальный музей РТ. Работа велась с 
помощью биографического метода. 

 
Обсуждение 

С семьей Идрисовых нашу семью связыва-
ют родственные отношения. Рабига, жена 
М. Идрисова, была сестрой Габдрахмана Ибра-
гимова. Первая жена Габдрахмана, Марьям, ра-
но умерла, оставив двух дочерей – Хажар и Са-
ру. У нее были два старших брата – Муллахмет 
и Шаймухамат, сестра Зайнап (Зяннат). Моя 
бабушка Гульсум – дочь Зайнап. У Шаймуха-
мета была дочь Марьям. 



S.V.MOROZOVA 
 

 134 

Мухаммед Идрисов – мастер арабского 
шрифта, начавший свою трудовую деятель-
ность в Казани, являвшийся продолжателем де-
ла основателя издательства «Миллят». Мухам-
мед Ибрагимович родился 19 марта 1882 года в 
Казани и уже в раннем детстве с увлечением 
набирал тексты в типографии своего отца. 
Среднее образование получил в медресе «Му-
хаммадия», одновременно изучая русский язык. 
Забегая вперед, отметим, что он был полигло-
том – овладел арабским, персидским, турецким, 
казахским, башкирским, узбекским и др. язы-
ками. 

Интерес к полиграфии поддерживался 
И. С. Идрисовым: он отправляет сына учиться в 
лито-типографию И. Н. Харитонова, а в 15 лет 
на год – приказчиком в книжный магазин в го-
роде Оренбурге. 

После возвращения Мухаммед работает у 
отца, затем – в 1905 году направляется в Тур-
цию, посещает Ливан и Египет, изучает типо-
графское дело и разные стили художественного 
каллиграфического арабского письма. 

С двадцати трех лет М. Идрисов целена-
правленно и увлеченно работает в разных типо-
графиях России и за рубежом, впитывая знания 
и умения, которые возвели его в будущем в 
ранг крупного полиграфиста, художника, гра-
вера, каллиграфиста, изобретателя. 

В 1906–1908 гг. у И. Н. Харитонова изучает 
граверное, картографическое и словолитное де-
ло, осваивает технологию отливки шрифтов. 

Совершенствует знания в известной слово-
литне Казанского университета. 

В Москве (в 1908–1909 гг.) знакомится с 
опытом российского книгопечатания на основе 
арабской графики: в типографии «Леман и Ко» 
углубляет свои навыки как гравер, а в Лазарев-
ском институте восточных языков О. Гербека и 
М. Оттая не мог не заинтересоваться их книго-
печатанием на восточных языках. 

В 1911 году типография «Миллят», где он 
работал, командирует его в Германию – страну, 
полиграфическое оборудование которой было 
известно во всем мире и приобреталось типо-
графиями России. Новейшую полиграфическую 
технику он изучает в типографиях Лейпцига, 
Мюнхена, Франкфурта-на-Майне. 

Знания, которые он накапливал годами, с 
успехом употреблял в работе типографии 
«Миллят» (1909–1916 гг.), где он как инженер-
механик занимался монтажом оборудования, 
был наборщиком, гравером, картографом, от-
ливал шрифты по собственным рисункам. 

В 1915 году М. Идрисов становится заве-
дующим типографией и словолитней. Все это, 
безусловно, подняло на еще более высокий 
уровень печатную продукцию «Миллят». 
Шрифты, выполняемые по эскизам М. Идрисо-
ва, с успехом продавались в типографии не 
только Казани, но и в других городах и регио-
нах России. 

И все же в начале 1917 года М. Идрисов 
уходит из «Миллят». Изучая состояние поли-
графии, связанной с печатью арабскими шриф-
тами, он приходит к мысли, что прежде всего 
необходимо реформировать сложный, громозд-
кий, трудный для чтения и письма арабский 
алфавит. Без этого невозможно техническое 
перевооружение типографий. Он решает посвя-
тить себя полностью унификации арабской 
графики и созданию на этой основе новых 
шрифтов, которые были бы простыми, но не 
потеряли бы своей красоты. 

Упрощение шрифтов должно было облег-
чить и чтение, и письменность, а значит спо-
собствовать распространению знаний. Еще ра-
ботая у отца, в 1911 году он использовал в ти-
пографии вырезанные им, исправленные за-
главные буквы для печатания названий книг. 
Результаты своей работы он опубликовал в 
1915 году в брошюре «Проект создания татар-
ского шрифта». 

В словолитне, которую он основал в 1917 
году, М. Идрисов продолжал начатые поиски. В 
ней он отливал арабские шрифты упрощенной 
конфигурации, удобочитаемые и красивые, вы-
полненные по своим эскизам. С сентября 1917 
года до середины 1918 года он собственноруч-
но изготовил 638 пудов 12 фунтов новых 
шрифтов, которые были востребованы не толь-
ко в типографиях Казани, но и в странах, где 
были распространены арабские шрифты. 

После освобождения Казани от белогвар-
дейцев (сентябрь 1918 г.) в своей словолитне 
при поддержке ЦК Коммунистических органи-
заций народов Востока при ЦК РКП(б) Идри-
сов изготавливает по своим эскизам арабские 
шрифты для воинских частей, партийных и со-
ветских организаций. 

В 1921 году М. Идрисовым были вырезаны 
усовершенствованные мелкие заглавные буквы. 
Как он сам позднее писал, в процессе работы 
над ними постарался исправить недостатки 
предыдущих поисков и сделать буквы удобны-
ми для чтения. Продолжая работу, М. Идрисов 
создает шрифты в двух начертаниях из усечен-
ных заглавных букв, и на конкурсе, проведен-



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 135 

ном Наркомпросом ТАССР в 1921 году, они 
признаются лучшими (см. подр. в работе 
Н. Мифтахутдиновой «Реформа татарской 
письменности»: [16, с. 47–63]). Автор награж-
дается дипломом первой степени. Ему поруче-
но подготовить 7 комплектов матриц новых 
шрифтов для внедрения в печать ТАССР и дру-
гих восточных республик. Выполненные им 
400 матриц были приобретены Казанской госу-
дарственной словолитней для неограниченной 
эксплуатации. В аттестате, подписанном быв-
шим председателем тройки по реформе татар-
ского шрифта Мухтаровым 09.04.1924 г., ука-
зывается, что «…в настоящее время по ним от-
ливаются шрифты и постепенно вводятся в 
употребление в Татарской печати ТАССР и 
других восточных республиках и странах… 
Идрисов – единственный достаточно квалифи-
цированный специалист в данной области сре-
ди татар». 

В 1921–1923 гг. М. Идрисов продолжал ра-
боту по реформированию татарского алфавита 
в лабораториях-мастерских при Татсовнархозе. 

М. Идрисов был известным картографом. 
Его деятельность в этом направлении изучена 
доктором филологических наук, профессором 
М. Ахметзяновым. Он перечисляет опублико-
ванные М. Идрисовым карты, дает их описания 
[11], [12], [13], [14]. Напомним здесь, что уже в 
типографии И. Н. Харитонова М. Идрисов на-
чинает изучать изготовление и печатание гео-
графических карт, а после возвращения из Гер-
мании приступает к переводу географических 
названий и выпуску учебных карт для нацио-
нальных школ. В 1909 году он написал учебник 
«Уроки географии» на татарском языке. В 1912 
изготавливает карту к книге А. Валидова «Ис-
тория тюрков и татар – Великое тюрко-
монгольское ханство». В 1919–1920 гг. выпол-
няет географические карты для Татарской во-
енной коллегии в городе Казани, Татарского 
Наркомпроса. В год образования ТАССР М. 
Идрисов подготовил «Карту татаро-
башкирских социальных республик» для книги 
Г. Шарафа. Для него же «Этнографическую 
карту Татарской Республики». Следует отме-
тить цветную карту «Полушария земли», из-
данную в Москве, а в 1922–1924 гг. – глобус с 
названиями на татарском языке [18], [19], [20], 
[21]. 

В 1924 году М. Идрисов, «как один из луч-
ших специалистов» и известный «знаток всех 
стилей арабского алфавита и гравер» пригла-
шается Центральным издательством народов 

СССР в Москву заведующим специальной сло-
волитней для производства шрифтов на языках 
народов СССР, где он активно занимается ра-
ционализацией, оптимизацией наборного дела, 
много делает для создания шрифтового хозяй-
ства издательства и дальнейшего снабжения 
шрифтами национальных типографий на мес-
тах. В этом же году он подготовил справочник 
«Образцы арабских шрифтов, литер Централь-
ного издательства народов СССР», в 1926 году 
– «Основы шрифта» и «О заглавных буквах» 
[23]. Он продолжает работу над унификацией 
арабо-тюркской графики, участвует в Конкурсе 
проектов реформирования тюрко-татарских ти-
пографских букв, проведенного Комиссариатом 
просвещения Татарстана в 1927 году в свете 
реализации решения VII съезда республики о 
реформе алфавита. Проект двузначной упро-
щенной системы татарского алфавита М. Идри-
сова занял первое место. Гражданская позиция, 
подвижничество и скромность М. Идрисова со-
провождали его всю жизнь. Это, в частности, 
проявилось в его выступлении на конференции, 
посвященной реформе букв, с участием пред-
ставителей национальных республик в Москве 
в 1926 году. Представляя свои титульные 
шрифты, он заявил, что не претендует на гос-
подство в этой области и предлагает желающим 
«...работать по этой линии... пусть улучшается 
техника арабского шрифта и в результате этого 
облегчится распространение знаний среди тру-
дящихся» [16]. 

В 1927–1933 гг., работая в Нииполиграф-
маше (Москва) в отделе новых шрифтов, 
М. Идрисов занимается разработкой тюркско-
татарских клавиатур пишущих машин, набор-
ных касс и линотипов – наборных машин. 

Человечество прошло длительный путь до 
компьютерного набора, принтера, современной 
полиграфии. На допечатном, подготовительном 
уровне важнейшим изобретением (от автора к 
печати) было изобретение пишущих машин и 
линотипно-машинного набора текста. Не вда-
ваясь в историю, укажем лишь, что первая пи-
шущая машина была изобретена в Англии в 
1714 году, но не получила промышленного 
производства. Острая необходимость в множи-
тельной технике для возросшего документо-
оборота появилась в XIX в. Не один изобрета-
тель приложил свои способности и труд для 
создания и усовершенствования их в XIX–XX 
вв. Выпущено этих машин было немало в раз-
ных странах. Первая пишущая машина в СССР 
«Яналиф» – в 1928 году в Казани инженером 



S.V.MOROZOVA 
 

 136 

Шейх-Али из отечественных деталей (см подр.: 
[17]). 

Каждый народ имеет свой язык и письмен-
ность, которой должен соответствовать свой 
ряд литер, расположенных в пишущей машине 
определенным, удобным для автора и печати 
способом, чего и сегодня придерживаются в 
компьютерах. 

Вот этому и посвятил свои труды М. Идри-
сов – полиграфист, каллиграф, художник-
график, создатель простого и вместе с тем кра-
сивого арабского шрифта, удобного для печати. 

Усовершенствованная и унифицированная 
им арабско-татарская графика позволила соз-
дать такую клавиатуру, которая привела к соз-
данию пишущих машин без изменения их кон-
струкций, ввести его шрифты «Насхи Мухам-
мед Идриси» в линотипы, которые выпускались 
для республик Средней Азии, Казахстана и 
стран арабского Востока. 

В статье, опубликованной в газете «Эшче» 
(«Рабочий») от 01.01.1927 г., сам Идрисов ос-
танавливался на проблемах, связанных с про-
блемами создания пишущих машин на арабско-
тюркской гарнитуре. Он вспоминает, что пер-
вые попытки создания клавиатуры (1912 г.) в 
пишущую машину «Гаммонд» вызвали боль-
шие трудности с введением сложного арабо-
татарского алфавита [23]. 

Реформа алфавита, начатая в 1921 году, 
привела к тому, что в 1926 году упомянутая 
нами конференция приняла решение о введе-
нии в полиграфию начальных букв системы 
арабо-татарского алфавита. Это касалось преж-
де всего пишущих машин и машинного набора 
типографий. 

Мадьяров, Шейх-Али приспосабливали 
пишущие машины к татарскому письму. Это 
вносило массу изменений в механизм машин, 
основательно разрушая их, и приводило к пере-
делке ее частей, в то время как М. И. Идрисов в 
статье «О пишущей машине» писал, что он 
«наоборот, старается приспособить шрифты к 
пишущей машине, не вызывая в ней никаких 
изменений и переделок» [23]. 

Важным было создание клавиатуры. М. Ид-
рисов использовал для нее свои 37-значные 
шрифты начально-буквенной системы, которые 
были одобрены конференцией 1926 года по ре-
формированию тюрко-татарской письменности 
и уже использовались типографией книжной 
фабрики Центроиздата. Он свободно поместил 
два разных по кеглю и начертанию комплекта в 
машину. На нижнем регистре установил обык-

новенные шрифты, на верхнем – более крупные 
(жирные). Следует отметить, что до этого ни-
кто не мог свободно разместить алфавит даже 
одного комплекта. Этот метод не требовал за-
трат времени на разборку и сборку машины. В 
течение двух дней на зарубежную печатную 
машину (так как в СССР в то время свои не вы-
пускались) устанавливалась заранее подготов-
ленная клавиатура, которая заменялась с по-
мощью съемных рычагов. Такой машиной, как 
на своем опыте он и убедился, стала «Ундер-
вуд». Она принадлежала, в частности, писате-
лю-сатирику В. Ардову. В музее истории поли-
графии, книгоиздания и МГУП имени Ивана 
Федорова в Москве есть подобная. Таким обра-
зом, пишущая машина М. Идрисова не требо-
вала больших материальных вложений и со-
кращала время изготовления. Она открывала 
возможность печатать и на языках других вос-
точных народов, использующих арабский ал-
фавит, достаточно было лишь заменить в ма-
шине съемные рычаги и вставить свой набор. 

В 1928 году в СССР начинается переход 
тюркских народов с арабского на латинизиро-
ванную графику «Яналиф» (Новый шрифт), и 
М. Идрисову поручена ВЦК НТА разработка 
клавиатуры для пишущих машин и линотипов 
на новой основе. В 1929 году он представляет 
схему «Клавиатуры пишущей машины и на-
борной кассы казанско-татарского наречия» 
(см.: [17, с. 118–128]). Она была составлена по 
американской десятипальцевой системе, а на-
борная касса – на основе сконцентрирования 
наиболее ходовых знаков под правую руку на-
борщика. На этих же основах произведена им 
работа по башкирскому, казахскому, киргиз-
скому, узбекскому, туркменскому, азербай-
джанскому, крымско-татарскому и др. языкам. 
Все они были внедрены в соответствующих 
республиках. 

Им были разработаны клавиатуры линотипа 
для народов Востока, а также финского, фран-
цузского, польского, венгерского, немецкого и 
турецкого языков для набора по слепому мето-
ду (внедрены в 1939 году). 

Следующая реформа татарского алфавита 
связана с переходом (с 1939 года по настоящее 
время) на кириллицу. М. И. Идрисов снова 
включен в эту работу, занимаясь созданием на-
борных касс для линотипа на русской графиче-
ской основе языков народов СССР в НИИ по-
лиграфической промышленности. 

В 1941–1943 гг. М. И. Идрисов был эваку-
ирован в Казань. Работал гравером на третьем 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 137 

шрифтолитейном заводе ОГИЗа РСФСР, эва-
куированном из Москвы. В 1941 году он разра-
батывает комплекты шрифтов для набора на 
ряде языков в фронтовых типографиях (были 
внедрены в 1941 году). Здесь он написал ряд 
работ, посвященных полиграфии и отдельным 
ее отраслям (см. подр.: [16, с. 94–99]). 

В последующие годы в Москве, с мая 1947 
года в Нииполиграфмаше в должности старше-
го научного сотрудника работает в Отделе но-
вых шрифтов до ухода из жизни 28 сентября 
1948 года. 

 
Заключение 

М. И. Идрисов был награжден четырьмя 
премиями Академцентра Народного комисса-
риата просвещения РСФСР, Министерства про-
свещения ТАССР в 1921–1927 гг. и на курсах 
«НУС ВЦК нового алфавита при ЦИК СССР», 
медалью «За доблестный труд в период Вели-
кой Отечественной войны 1941–1945 гг.». Уче-
ное звание – старший научный сотрудник НИИ 
полиграфического машиностроения – было 
присвоено Идрисову ВАКом в 1939 году «За 
большие заслуги в области теории и практики 
полиграфии» (в порядке исключения, посколь-
ку у него не было не только ученой степени, но 
и вузовского диплома). 

Всей своей жизнью он доказал, что был но-
ватором книгопечатания. 

Родившись в семье полиграфиста, Мухам-
мед Ибрагимович Идрисов с детства познако-
мился с работой типографии и жизнь посвятил 
полиграфии. Он был талантливым художни-
ком-графиком, искусным шрифтовиком, инже-
нером-изобретателем. 

Главная его заслуга в том, что он провел 
реформу в словолитном и наборном деле, это 
было бы невозможным без унификации араб-
ской графики, которой он посвятил многие го-
ды. Создание простого и красивого шрифта 
способствовало конструированию им клавиатур 
для пишущих машин и линотипов для 35 наро-
дов СССР и зарубежных стран на арабском, ла-
тинизированном и кириллическом алфавитах. 

В 1933 году Б. А. Гольцевым, научным кон-
сультантом Института техники Управления ЦК 
РКИ СССР, в «Заключении по проекту стан-
дарта тюрко-татарских клавиатур пишущей 
машинки М. Идрисова» отмечается, что они 
построены по строго научным требованиям 
стандартов, независимо от языка, для которого 
предназначены. Эти принципы – частота знаков 
в языке, частота сочетаний знаков, переключе-

ния рук и пальцев, соответствия требованиям 
десятипальцевого обязательного метода рабо-
ты. «В случае проведения клавиатур в жизнь 
эти будут первые в мире стандартные клавиа-
туры, построенные на научных принципах», – 
заключает он. Полностью поддержал это за-
ключение профессор А. Бружес в 1934 году [16, 
с. 46–47]. 

По просьбе стран Востока Советский Союз 
после Великой Отечественной войны начал из-
готавливать линотипные машины для набора 
текстов на основе арабской графики. Они были 
разработаны на базе унифицированной графики 
Мухаммеда Идрисова. И во многих странах, в 
типографиях Индии, Афганистана, Пакистана, 
Египта, Ирана и др., до компьютерного набора 
работали линотипы, на которых отлито на ме-
талле «Насхи Мухаммед Идриси». 

Л. А. Кузнецова в отчете НИИПМ за 1960 
год писала, что «в 1956 году перед ними была 
поставлена задача приспособления конструк-
ции отечественных буквенных машин (лино-
тип) для набора на арабском языке. И при про-
ектировании схемы рамы они ориентировались 
на ранее созданный в Отделе новых шрифтов 
института арабский шрифт ,,Насхи Мухаммед 
Идриси“» [Там же]. 

Позже перед «Отделом новых шрифтов» 
Нииполиграфмаша была поставлена задача – 
выполнить заказ Ливана (издательство Ан-
Нахр) для цифрового набора. В 1975 году эски-
зы были одобрены издательством. С некоторы-
ми уточнениями они были созданы на основе 
шрифтов М. Идрисова. 

 
Выводы 

За рамками нашего исследования осталась 
деятельность М. И. Идрисова как педагога-
просветителя и писателя. В начале ХХ в. он 
был известен как автор учебников по географии 
и арифметике. Его рассказы были опубликова-
ны в журнале «Аң» под псевдонимом 
Мухаммед И. В будущем исследователям 
предстоит изучить и эту грань личности 
ученого-полиграфиста. 

 
Литература 

1. Рәфыйков М. Усовершенствованная 
Идрисовым татарская пишущая машина // Эшче. 
1926. № 243. 18 декабрь. 

2. Төхфатуллин З., Кушаев Г. Ул безнең сафта 
// Соц. Татарстан. 1966. 5 май. 

3. Тухфатуллин З., Кушаев Г. Самородок // 
Советская Татария. 1966. 30 июня. 



S.V.MOROZOVA 
 

 138 

4. Латыпов С. Полиграфист-ученый // 
Советская Башкирия. 1966. 28 августа. 

5. Латипов С. Күренекле полиграфисебез // 
Агизел. 1967. № 5. 93–95 б. 

6. Кәримуллин А. Күпкырлы талант // Соц. Та-
тарстан. 1982. 14 сентябрь. 

7. Каримуллин А. Новатор книгопечатания // 
Сов. Татария. 1982. 4 декабрь. 

8. Курбатов Х.Р. Татар теленең алфавит һәм 
орфография тарихы. Казан: Татар. кит. нәшр., 1960. 
132 б. 

9. Каримуллин А. Г. Книги и люди: 1917–1932. 
Казань: Татар. кн. изд-во, 1985. 303 с. 

10. Каримуллин А. Г. Татарское 
государственное книжное издательство и татарская 
книга России (1917–1932). Казань: Татар. кн. изд-во, 
1999. 317 с. 

11. Әхмәтҗанов М. Татарча басма карталар та-
рихыннан // Фән һәм тел. 2003. № 3. Б. 67–68. 

12. Әхмәтҗанов М. Татар һәм башкорт соци-
аль шуралар җөмһүриятләренең харитасы: 
Галимҗан Шәрәф тарафыннан төзелеп, 1920 елда 
Мөхәммәт Идриси каләме белән эшләнгән карта ту-
рында // Фән һәм тел. 2003. № 3. 

13. Әхмәтҗанов М. Мөхәммәт Идриси тара-
фыннан татар тарихына мөнәсәбәттә сызылган карта 
// Фән һәм тел. 2004. № 1.4 тышл. б.: карта б-н. 

14. Әхмәтҗанов М. Сугыш харитасы: 
[Мөхәммәт Идриси сызган, 1914 елда «Милләт» 
нәшрияты бастырып чыгарган карта турында] // Фән 
һәм тел. 2004. № 3. 4 тышл. б.: карта б-н. 

15. Новицкая И. А. Идрисов Мухаммед 
Ибрагимович // Татарская энциклопедия. В 6 т. Т. 2. 
Казань: Ин-т татарской энциклопедия, 2005. С. 532–
533. 

16. Мухаммед Идрисов – мастер шрифта / 
Л. И. Галиев. С. В. Морозова, Н. М. Мифтахутдино-
ва, М. Л. Ахмадуллина, И. Г. Xадиев, Р. Ф. Марда-
манова. Уфа: Восточная печать, 2022. 104 с. 

17. Xаматханова С. Родословная Ибрагимовых 
и Насхи Мухаммед Идриси. Оренбург: Типография 
«Южный Урал». 219 с. 

18. Шәрәф Г., Идриси М. Татар һәм башкорт 
социаль шуралар җөмһүриятләренең харитасы. 
Казан, 1920. 1 кгз.: 69x44 см; төсле. 

19. Шәрәф Г., Идриси М. Татарстан 
җөмһүриятенең этнографик харитасы. Казан, 1920. 1 
кгз.: 46,5x36,5 см; төсле. 

20. Идриси М. Татар социаль шуралар 
җөмһүриятенең харитасы. Казан, 1921. 1 кгз.: 51,7 х 
35,6 см; төсле. 

21. Политическая карта Европы / сост. Мухамед 
Идрисов. Казань: Татгосиздат, 1928. 4 л.: цв. 

22. Идрисов М. Баш хәрефләр турында: баш 
хәрефләрне төзәтеп яңадан кисүем мөнәсәбәте 
белән. Мәскәү: СССР халыкларының Үзәк 
нәшрияты, [1926]. 12 б. 

23. Идрисов М. О пишущей машине // Эшче. 
1927. 1 января. № 1. 

24. Бадрутдинова М. Ш. Эхо веков. Судьба 
изобретателя. Казань: АО «Ай Си эл – КПО ВС», 
2019. 215 с. 

_______________________ 
 

М. И. ИДРИСОВ – БЕРДӘМ ГАРӘП ШРИФТЫН ТӨЗҮЧЕ, 
УЙЛАП ТАБУЧЫ – ПОЛИГРАФИСТ  

 
Светлана Владимировна Морозова, 

Иван Федоров исемендәге Полиграфия, китап бастыру һәм МДМУ тарихы музее, 
Россия, 125493, Мәскәү ш., Михайлов ур., 7 нче йорт, 

morozova840@mail.ru. 
 

Мәкаләдә татар галиме, полиграфисты Идрисов Мөхәммәт Ибраһим улының (1882–1948) 
эшчәнлеген өйрәнүгә кагылышлы белешмәләр системалаштырылды. Татар мәгърифәтчесенең 
бердәм гарәп шрифтын булдыруга керткән өлеше ачыкланды. Тикшеренү материалы итеп, 
Татарстан Республикасы Милли музее фондларында саклана торган архив материаллары 
алынды. Фәнни хезмәт биографик ысул ярдәмендә башкарылды. 

 
Төп төшенчәләр: татарлар, татар мәдәнияте, китап бастыру тарихы, полиграфист галим 

Мөхәммәт Ибраһим улы Идрисов. 
 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 139 

DOI: 10.26907/2311-2042-2022-19-2-139-154 

TATARS AND RUSSIAN THEATER  
IN NINETEENTH CENTURY KAZAN 

 
Mileusha Mukhametzyanovna Khabutdinova, 

Kazan Federal University, 
18 Kremlyovskaya Str., Kazan, 420008, Russian Federation, 

mileuscha@mail.ru 
 

The article examines the history of the Tatars’ first visits to the Russian theater in Kazan. Naqi 
Isanbet was the first among Tatar researchers to raise this issue in his article published in 1962 in the 
Kazakhstan newspaper “The Kazakh Literature”. This article introduces into circulation two new 
sources on the history of Tatar theater, belonging to the encyclopedist: “Tatar theatry 25 el echende” 
(“Tatar Theater over a Period of 25 Years”, 1946/1947?); “On the National Identity of Tatar Theater” 
(1956?). When exploring the topic “The Tatars and Russian Theater in the 19th Century”, N. Isanbet 
referred to the work of Nikolay Bazhenov “The History of Kazan” (1847), and the literary and fiction-
al collection “The First Step” (1876). In this article, the range of sources on this topic is significantly 
expanded due to newspaper publications in “Kazanskie gubernskie vedomosti” (“The Kazan Provin-
cial Gazette”, 1838–1917) and “Kamsko-Volzhskaya Gazeta” (“The Gazette of the Kama and Volga 
Region”, 1872–1874), the works of Nikolay Rybushkin, Fhilipp Vigel and Mikhail Pylyaev. These 
sources indicate that as early as in the first decade of the 19th century, the Kazan Province landowner 
Pavel Esipov created special covered boxes for the Tatars at the expense of box office fees in his pub-
lic theater (1802–1814), the boxes were covered with curtains. The repertoire of his theater included 
several works on the Tatar theme, related to the fall of the Kazan Khanate in 1552 and the fate of the 
last Kazan tzarina Syuyumbike. The failure of the premiere of Voltaire’s tragedy “Mahomet” had a 
negative impact on the Tatars’ visits to the theater. The building of the Russian Theater in Kazan had 
special boxes for Muslims with wooden bars. These boxes disappeared in a new building restored af-
ter a fire in 1874, which gave reason to Russian ethnographers to conclude that the Tatars did not ex-
perience any discomfort from visiting the theater. This article systematizes a range of works on Tatar 
themes, written in the first half of the 19th century by Russian writers. 

 
Key words: theater, Tatars, Russian theater in Kazan, covered boxes for Tatars, Tatar repertoire of 

Russian theaters 
 

Introduction 
According to Yuri Blagov and Iltaniya 

Ilyalova, “the Tatar theatrical art in its modern 
stage forms took shape at the end of the 19th 
century. From 1898, performances were staged at 
the Kazan Tatar Teacher Training School, initially 
in Russian (among the participants were 
Akhmedvaleev, S. Iskanderov, Mulyukov, 
Khanbekov, Khasanov and Chanbarisov). The 
students (shakirds) of higher Tatar religious 
schools (madrasahs) staged short scenes of a 
comedic or satirical nature based on specific life 
observations [1, 601]. “At the same time, the 
progressive–minded Tatar intellectuals had a 
tradition of arranging “home” performances; 
moreover, they organized societies in which the 
first dramatic works in the Tatar language were 
read, discussed, and then acted out, these works 
were both translated and original ones” [1, 601]. 

“In Kazan, the most popular was the 
“Shimbachelar” (“those who gather on Saturdays”) 

society, which emerged in 1903 on the initiative of 
the Gabitov brothers (its members were mainly 
students, gymnasium students and madrasah 
shakirds). On December 22, 1906, the participants 
of this society staged a production based on the 
play named “Kyzganych Bala” (“The Poor Child’) 
by the Turkish playwright Namik Kemal on the 
stage of the New Club in Kazan. This day is 
officially recognized as the birthday of Tatar 
public theater (among the participants of the 
performance were Amina, Zainab and Abubakir 
Teregulovs, R. Gabitova, Shakir 
Mukhammadyarov, Sharif Sunchelei and G. 
Sayfulmulyukov)” [1, 601]. 

While working on Naqi Isanbet’s archive, we 
came across his publication in the Kazakhstan 
newspaper “Kazakh Adebieti” (“The Kazakh Lit-
erature”) dated October 26, 1962, in which the 
scholar claimed that Tatar theater was born in the 
last quarter of the 19th century (plays by 
Gabdurrakhman Ilyasi and Fatikh Khalidi). Naqi 



M.M.KHABUTDINOVA 
 

 140 

Isanbet’s statement that special boxes with curtains 
were created for Tatars in the Russian Theater in 
Kazan in 1875 due to the lack of their own theater 
[2] came as a surprise to us. This prompted us to 
search for sources that would corroborate this 
statement. 

 
Materials and methods 

Our research is based on Naqi Isanbet’s 
personal archive [3], [4], and a range of his articles 
on the history of Tatar theater and drama [5], [6], 
[7], [8], [9]. We use ethnographic sources on the 
history of the Russian theater in Kazan [10], [11], 
[12], [13], which record the facts of the Tatars 
visiting the Russian theater in the nineteenth 
century. 

The research was conducted using the cultural-
historical, descriptive and comparative methods. 

 
Discussion 

Naqi Isanbet gained his fame as a talented 
playwright. In 1959, Gabdulla Shamukov stated 
that the writer celebrated his 60th birthday being 
the author of 29 plays [14, p. 26]. His critical and 
research work on the history of Tatar theater and 
drama remained outside the literary critics’ 
attention for a long time. The literary critic Nazim 
Khanzafarov, together with the writer himself, 
systematized the bibliography of his works in this 
field. They were reviews of Tatar performances in 
the 1920s and articles on the history of Tatar 
theater in the 1940–1960s, setting out Naqi 
Isanbet’s theoretical and literary views [15, 29–
30]. As a result of our research work, we identified 
a number of sources that remained unpublished, 
due to certain circumstances. 

In N. Isanbet’s archive, we found a voluminous 
article “Tatar theatry 25 el echende” (“Tatar Thea-
ter over a Period of 25 Years”) [3], which was not 
introduced into circulation, apparently due to the 
arrest of the scholar in connection with the 
“Jideghyan” case in the early 1930s and the scan-
dal around “Edigy” dastan in the 1940s. 

Apparently, the work was written in 1946–
1947, because the scholar made the following re-
mark in it: 

 
“This year marks the 40th anniversary of the Tatar 

theater creation, 25 years of its existence in Soviet 
Tatarstan” [3, p. 1]. 

 
The article consists of several paragraphs: 
* “Folk theatricality”, 
* “Awakenings and first glimpses of Tatar the-

ater”, 

* “Tatar Theater before the Great October 
Revolution”, 

* “Tatar Theater after the February and Octo-
ber Revolutions”. 

Thus, we see that N. Isanbet associated the 
periodization of the Tatar theater history with the 
milestones of our social history. 

The encyclopedist called national holidays, 
games and performances the basis of any people’s 
theatrical art: 

 
“Every nation used to have and still has a large 

number of national folk holidays, games and festivities 
that serve as the basis for their theater, we also have 
them and they are important to us” [3, p. 2]. 

 
As different forms of folk theatricality, the 

scholar names Sabantuys, Jiens, wedding rituals 
and folk games based on dialogues, evening 
gatherings, games during community activities 
(ume), performances of folk sages, storytelling and 
Mishars’ (part of Tatars) games with bears. 

According to N. Isanbet, Tatar madrasahs were 
the second foci of folk theatricality for shakirds: 

a) participated in the celebration of Nauruz 
(Novruz), 

b) conducted atnakich uennari (the plays at the 
weekend), whose repertoire was rich in theatrical 
games (for example, the “Armai” game), 

c) organized initiation into shakirds: “jadid 
urketu” / “aigyr konzertlary”, 

d) at the end of the 19th century, created a thea-
ter behind a curtain (charshau arti theater) [3, pp. 
3– 4]. 

The Muslim rites constituted the third source: 
a) the chanting of the munajats (“al-vidag” eitu 

– the singing of “farewell songs”); 
b) the reading of prayers by mullahs in colorful 

robes for different maqams (“Muhammadism”, i.e. 
reading a book about the life of the Prophet 
Muhammad); 

c) the inclusion of elements of musical 
accompaniment on the harmonica and kurai 
(“Garnunli Ja’far-ishan” – “Ja’far-ishan with har-
monica”) by ishans (Sufi sheikhs) in their rites: 

d) the Muslim ritual bearing traces of 
shamanism: loud recitations of prayers by Sufis 
(“Sufilyk negrelere” – “Sufi chants”), exorcism 
(“junlenu kureneshlerene”) [3, p. 4]. 

Naqi Isanbet believed that the emergence of 
Tatar theater was facilitated by Enlightenment in 
the person of the Khalfin dynasty, the Faizkhanov 
brothers, Shihab Marjani, Kayum Nasyri, as well 
as owing to the birth of the New Time literature. 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 141 

The scholar described the changes, which had tak-
en place in Tatar society in such a way: 

 
“In the second half of the 19th century, there was an 

increasing number of visits to the Russian Theater paid 
by the advanced Tatar families of Kazan, representa-
tives of the student youth and the intelligent bourgeoi-
sie. To attract Tatar women, who covered their faces, 
even special covered boxes were equipped and several 
Russian plays about Syuyumbike were written to get 
Tatar viewers interested” [3, p. 4]. 

 
In his other work, written for the half-century 

anniversary of Tatar theater “On the National Iden-
tity of Tatar Theater”, Naqi Isanbet returned to this 
topic [4, pp. 3–4]. Based on the author’s acquaint-
ance with the literary and fictional collection “The 
First Step” [13], the work analyzes the pre-October 
period of the Tatar theater history and draws the 
following conclusion: 

 
“In the conditions of the tsarist regime, in the an-

tagonistic society, the Russian ruling and reactionary 
circles did not want the Tatars, then called inorodets 
(foreigners), to enjoy the benefits of Russian science 
and culture. On the contrary, the Tatars were intimidat-
ed in every possible way by persecutions on the part of 
the authorities and missionary societies (Kazan was 
chosen to be their center), and this attitude completely 
coincided with the interests of reactionary circles within 
the Tatars themselves. But the progressive forces of the 
Tatar people, as it is clear now, did not remain passive. 
In the first half of the 19th century, they demanded per-
mission from the tsarist government to publish newspa-
pers in their own language, and in the second half of the 
19th century the Tatar public in Kazan started going to 
the Russian drama theater, for lack of their own. Their 
attendance, apparently, was so massive and was so fi-
nancially profitable that the theater was forced to build 
covered boxes for Tatar women, and even to create a 
repertoire with plays based on the life of the Tatars. It 
turned out that despite the intimidation on the part of re-
actionary forces, the progressive Tatar people had long 
matured the need to have their own national theater, and 
the public was ready for it. If the Tatars’ development 
had gone its natural way, we would now celebrate not 
the fiftieth anniversary of our theater, but its centenary. 
But the autocracy did not allow us to have either our pe-
riodical press or our theater”. 

 
In his article “Tatar theatry 25 el echende” 

(“Tatar Theater over a Period of 25 Years”), Naqi 
Isanbet referred to the work of Nikolay Bazhenov 
“The Kazan History” (1847) [10] and “The First 
Step” collection [3, p. 4]. The work of Nikolay 
Bazhenov, consists of three parts and covers an ex-
tensive period from the era of the Volga Bulgars 
up to 1847. When working on this book, N. 

Bazhenov proceeded from the fact that the “Kazan 
Region” deserved to have its original, “its own his-
tory” [10, p. 3]. 

The author of “The Kazan History” believed 
that the arrival of Emperor Paul I in 1798 had a 
beneficial influence on the development of 
theatrical art in Kazan: 

 
“The Emperor approved of dramatic art. Theatrical 

performances had been established under Governor 
Baratayev, but Pavel allowed the landowner Esipov to 
start a public theater” [10, p. 97]. 

 
Memoirist Fhilipp Vigel wrote about this 

Kazan landowner that he was one of “those 
Russian nobles who had a passion for theater”. He 
described a dinner at the house of this Kazan 
landowner in such a way: 

 
“I was extremely surprised to see about a dozen of 

rather well-dressed women at his place. I knew that no-
ble ladies did not visit him – they were all Fenyas, 
Matreshas, Arishas, i.e. serf actresses of the host’s 
troupe; I was even more amazed when they sat to the 
table with us and when, contrary to the custom of that 
time prescribing that all women should sit on the same 
side, they placed themselves between us so that I found 
myself between two beauties… At the other end of the 
table – can you believe it? – sat Esipov’s authors and 
musicians, i.e. his servants, who took turns, got up from 
the table, served us and then sat down at it again… 
After dinner, they all dressed up and prepared to 
entertain us with the opera “Cosa Rara”, or “A Rare 
Thing”… They played and sang, like all provincial 
actors of that time, “neither worse, nor better” (quoted 
from [17]). 

 
Pavel Esipov was “a passionate lover and con-

noisseur of stage art”. At the expense of his estate 
money, the landowner built a wooden building on 
a stone foundation. According to the agreement, 
after 10 years, a retired ensign was to build a stone 
building instead of the wooden one. The troupe 
was composed of actors from Esipov’s serf theater, 
as well as several freelancers (you can get ac-
quainted with the names of the actors in the chap-
ter “Semi-Gentleman Ventures” in the book by 
Mikhail Pylyaev [17]). According to his contempo-
raries, Pavel Esipov raised his theater “to such a 
level that it was inferior only to the theaters in the 
capital” [10, p. 381]. For the sake of maintaining 
his beloved creation, the landowner sold his estate 
in parts. In 1810, Pavel Esipov appealed to the 
Governor of the Kazan Province, Boris Mansurov, 
with a request to provide subsidies for the theater 



M.M.KHABUTDINOVA 
 

 142 

needs, or to transfer the theater to state mainte-
nance. 

We dare assume that economic difficulties 
pushed the landowner’s idea of expanding the au-
dience of viewers by inviting the Tatars. The “Ta-
tar” repertoire of the Esipov Theater consisted of 
plays about Tsarina Syuyumbike, as well as Vol-
taire’s “Mahomet” tragedy (1742), published in 
Russian in 1809. Pavel Esipov created special box-
es covered with curtains for the Muslims. The pub-
lic theater ceased to exist due to the death of its 
owner in 1814, and its building was put up for auc-
tion in 1815. Taking into account these facts, we 
believe that the misunderstanding with the premi-
ere of the “Mahomet” tragedy in Kazan happened 
in the period from 1809 to 1814. 

Nikolay Bazhenov described this incident in 
the following way: 

 
“The Tatars fell in love with theater, and for every 

performance the places of all prices were sold out, but a 
circumstance happened after which the Tatars frowned 
upon the art of stage. Esipov decided, without a second 
thought, to put on the “Mahomet” tragedy – and this 
circumstance, as a historical anecdote, lives in the 
memory of the people, but historically it has been used 
to compare the concepts of the former and the current 
Tatars. As soon as the Tatars saw Muhammad’s turban 
on the stage and his name was pronounced, they got 
confused. Oh, the horror! Muhammad on stage: “Alla!, 
Alla!” The voices of the Tatars, running away from the 
theater, could be heard. But some of the Tatar 
simpletons, who may have visited the theater for the 
first time, acted differently. On seeing Muhammad and 
not realizing the real meaning of their brethren’s excla-
mations, they reverently prostrated themselves on the 
floor, threw off their shoes and shouted: “Alla!”, with 
the audience laughing loudly. They imagined that the 
real Muhammad, who had descended from the highest 
heights, was reproaching the faithful ones for their 
fanaticism – for their heresy, that they had come to the 
temple of Talia and Melpomene at the call of the 
infidels. Since then, the tragedy has turned into the 
comedy, the Tatars left the theater for a long time, but 
now they attend it very diligently” [10, pp. 98–99]. 

 
The local historian Nikolai Bazhenov, when 

describing this anecdotal incident, referred to the 
“History of the City of Kazan”, published by 
Mikhail Rybushkin in 1849 [11]. In the 16th 
chapter, the local historian reflected on the 
beginning of theatrical performances in Kazan [11, 
pp. 128–131]. He described the first theatrical 
performance at the Kazan gymnasium based on 
Moliere’s play “The School of Husbands”, which 
took place in 1759. The local historian emphasized 
the role of the tsarist government in the 

development of theatrical art in the Kazan Region. 
Mikhail Rybushkin highly appreciated landowner 
Pavel Esipov’s contributions to the development of 
the first public theater. Having briefly described 
the history of the theater in Kazan from 1759 to 
1833, i.e. the period of 74 years, the local historian 
came to the following conclusion: 

 
“The Tatars, later in time, became passionate 

theater lovers. Now they judge this subject with 
sufficient intellegibility” [11, p. 131]. 

 
After Pavel Esipov’s death, the Russian Drama 

Theater was opened in Kazan. It was created, as 
already mentioned above, on the instructions of the 
Kazan Governor Semyon Baratayev in 1791 and 
has been continuously operating since at least 1802 
(now it is the Kazan Academic Russian Bolshoi 
Drama Theater named after V. I. Kachalov). 

In 1833–1842, i.e. before the fire, Mr. 
Sokolov’s troupe staged its performances in the 
theater. In 1844, the theater was rebuilt and “be-
came an eye-catching building decorating the most 
beautiful square” (now Freedom Square). The 
manager of the works was I. V. Dolenga-
Grabovsky. The project was developed by the pro-
vincial architect I. P. Bessonov. The decorator of 
the theater was M. G. Zhivokini. It was a three-
story building. Describing the interiors of the new 
theater, the author of the article “A Theater in Ka-
zan” draws attention to the special boxes for Mus-
lim families: 

 
“The side boxes, on the lower floor facing the or-

chestra, are painted in the manner of wallpaper; one of 
them is assigned for the directors of the theater, the oth-
er for Muslim families and will be covered with a lat-
tice” [12, p. 382]. 

 
Thus, in the new building of the theater special 

boxes were really provided for the Tatars. In his 
travel notes “From Novocherkassk to Kazan”, the 
Russian ethnographer and public figure Grigory 
Potanin mentioned that the Kazan Tatars actively 
visited the Russian Theater in 1874: 

 
“In Kazan, they took me to see the theater rebuilt 

and expanded after the fire. Before that, the theater used 
to have special boxes with curtains for the Tatars; pres-
ently, they have been removed. The theater management 
either thought that Tatars would go to open boxes, or it 
was not concerned with the problem whether or not the 
Tatars would visit the theatre. Undoubtedly, the theater 
has always been one of the means used to attract the Ta-
tars to European ideas” [13, p. 334]. 

 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 143 

While editing these memoirs, editor Nikolai 
Agafonov found it necessary to note: 

 
“The common Tatar people– but only men – do not 

hesitate to go to the theater, in the galleries you can al-
ways meet several of them, but Tatar women apparently 
lack the pleasure of watching opera or dramatic perfor-
mances, due to the absence of covered boxes” [13, p. 
334]. 

 
It is known that Grigory Potanin and his wife 

Alexandra Lavrskaya left the place of exile in 
Nikolskoye (the Vologda Province) on June 29, 
1874. Then the couple went to Nizhny Novgorod, 
where the wife’s mother lived permanently. [14, p. 
119]. They arrived there on July 5. Soon the eth-
nographer received the notice of full forgiveness, 
which meant that he could freely move around the 
country [14, p. 291]. In a letter to Nikolai 
Yadrinsky, dated July 27, 1875, the ethnographer 
reported from Yalta that he would get to St. Pe-
tersburg via Kerch, Novocherkassk and Kazan. 
This leads us to the assumption that Grigory 
Potanin’s notes about his visit to our city belong to 
the period of 1874–1875 [14, p. 179]. 

Having got acquainted with the Kazan Theater, 
the Russian ethnographer concluded: 

 
“The Kazan theater is becoming more and more 

important; Kazan is becoming the center of the Volga 
Region in theatrical terms; the Kazan troupe goes down 
the Volga to Astrakhan for the summer and returns in 
winter. This year there will be an opera in Kazan” [13, 
p. 384]. 

 
In our opinion, of interest are the observations, 

published under the pseudonym “Vse tot-zhe” 
(“Still the Same”), belonging to one of the authors 
of the “Kamsko-Volzhskaya Gazeta”. In the article 
“The Forgotten Condition Necessary for the 
Success of Stage Works”, its author criticizes the 
Kazan theater for ignoring the national features of 
the local population culture: 

 
“Among the population of Kazan there are 10 

thousand Tatars, 10 thousand of an original nationality 
with their special religion, traditions, customs and 
culture... The local theater, claiming to have a civilizing 
value and being somewhat organized partly at the 
expense of the local Tatars, as payers of city taxes, 
never even thought about them. Yet, it cannot be said 
that they are completely alien to theater. Some of them, 
though rarely, can be seen among the audience. 
Undoubtedly, they could come more often if the theater, 
at least in some way, responded to their interests, 
merged with their original way of life and thus became 
understandable to them” [13, p. 583]. This article also 

describes an anecdotal situation that arose in the hall 
among the Tatars during the premiere of Voltaire’s 
tragedy “Mahomet” [13, p. 583].  

 
The author of the article harshly criticizes the 

local theater for ignoring the characteristic features 
of the Tatar population national psychology, which 
might create new obstacles on the way to their 
Europeanization [13, p. 584]. 

So, in his articles, N. Isanbet mentioned that 
there were four works about Tsarina Syuyumbike 
in the theater poster. Unfortunately, we have not 
yet been able to find out exactly what these 
productions were like and the dates of their 
premieres. Because of this, we are forced to limit 
ourselves to the range of works on the theme of 
“The Capture of Kazan” , created during this 
period. From the course of Russian literature, we 
know that in 1779 the epic poem “Rossiyada” by 
M. M. Kheraskov was published, its main 
characters were the characters of the “Kazan 
History”, written in the 16th century [18]. In 1806, 
the tragedy of Sergey Glinka “Suyumbeka, or the 
Fall of the Kazan Tsardom” was published in 
Moscow. [19]. In 1810, Alexander Gruzintsov 
wrote a five-act tragedy in verse “Conquered 
Kazan, or the Mercy of Tsar Ivan Vasilyevich IV, 
named the Terrible” [20]. In 1814, Mikhail 
Rybushkin wrote “Ivan, or the Capture of Kazan”, 
a five-act tragedy in prose [21]. The teacher of the 
First Kazan Men’s Gymnasium dedicated it to the 
creator of the First Public Theater in Kazan, i.e. to 
Pavel Esipov. In the same year, Gavriil Derzhavin 
wrote the libretto for the opera “The Terrible, or 
the Conquest of Kazan” [22]. It was published 
after the poet’s death in 1867. Comparing these 
works, literary critic Anastasiya Zavyalova came 
to the conclusion that “in their works, Kheraskov, 
Gruzintsov, Rybushkin created a positive image of 
Ivan the Terrible, portraying the tsar as a wise and 
generous ruler”, while in the opera “The Terrible, 
or the Conquest of Kazan”, Derzhavin, for the first 
time in Russian literature, showed Ivan the Terrible 
in the guise of a “cruel autocrat” [23]. An 
interesting analysis of these plays is found in other 
works of this literary critic [24], [25]. 

Of interest is the way the theme “Tatars and 
the First Tatar Theater” is revealed in G. Iskhaki’s 
novel “The Beggar Woman” (1901–1908). The 
writer gives a detailed description of the first visit 
his main character, named Sagadat, paid to the 
Russian theater. Apparently, the girl visited the 
performance of the opera troupe: 

 



M.M.KHABUTDINOVA 
 

 144 

“At the theater, Sagadat was amazed to discover a 
whole world she had never known or imagined before. 
She looked around in confusion: a sea of people in 
various, neat clothes, women and men in the stalls, 
ladies sparkling with diamonds in the neighboring 
boxes. Several floors of balconies and galleries, the 
noise that gave way to weird music – everything was 
new and completely unusual. The curtain rose, and there 
were some kind of khans or padishahs, and very loud 
singing was heard. The clear, silvery voice of the young 
woman was mesmerizing. Sagadat seemed to fall into a 
dream - she forgot who she was, completely immersed 
in the world of khans and padishahs. Sagadat was car-
ried away with the performance; even during the inter-
val she was still under the impression of the events tak-
ing place on the stage, hardly realizing that the life of 
bygone times was being acted out there. Her mood 
changed with music and beautiful songs she had never 
known before”. The girl experienced conflicting feel-
ings at the sight of the audience behaving in a free man-
ner at the theater: she felt both protest and approval. 
Mansour explained to the girl that she was wrong criti-
cizing the women in the neighboring boxes who freely 
communicated with men: they were “not shameless”, 
they simply sincerely enjoyed life. It was at the theater 
that Sagadat realized that she did not want to lead the 
life of a recluse, but dreamed of living a “new beautiful 
life” [26, pp. 118–119]. 

 
G. Iskhaki considered it important to introduce 

into his novel an episode describing the discussion 
about theater that flared up in the abystai’s house. 
Thus, the main character, visiting Sagadat-bike, 
tells her guests about “the pleasure of being at the 
theater”, and “the importance for women to visit 
the theater”. There is a heated argument among the 
guests about whether it is appropriate for a Tatar 
woman to visit a place which “is full of men”, 
where it is not considered obligatory to cover their 
faces. In order to humiliate her guest and to point 
out her place in society, the abystai compares a 
theater with a brothel (translated by A. Killeva-
Badyugina) [26, pp. 136–137]. This is the range of 
opinions recorded by G. Iskhaki in the period of 
the Tatar theater creation. 

It is significant that in the same year G. Kamal 
gave birth to a play with a very remarkable name 
“Berenche teatr” (“the First Theater”), in which he 
gave a realistic and true-to-life description of the 
conflict between the older and younger genera-
tions, which flared up within one Tatar family after 
their visit to the theater. The first Tatar public per-
formance stirred up public sentiment. Expressing 
the following opinion, Khamze bai Vali’s son-in-
law underlined the importance of this event in Ka-
zan: 

“Belasen bit, bugen moselmancha theatrical 
berenche bashlana torgan kone. Shulay bulgach, inde 
anda boten shәһәr khalky agylyr” [27, p. 53]. – “You 
know, at last, today, we are going to see a premiere of 
the performance in the first Muslim theater in Kazan. If 
so, all the city people will rush there” (lit. trans.). 

 
Hamza Bai believed that this performance was 

directed against religion and should be prohibited:  
 
“Zamanalar bozyldy. Әle menә bugen tege urys 

symak nәrsәlәr uynap theater, dinne mәskhәrә 

kylmakchy bulyp yөrilәr. Shuns of buldyrmaska yörep 
bugen yasigga bara almyycha kaldym. “Uinatmagyz, 
rөkhsаt yuk”, dip үamaly үdergә аytkәm let’s go. Ul, 
minem eshem tugel, pristefkә үzenә әtegez, dide. 
Pristefne өydә tury kiterep bulmady. Galavaga menan 
idek, street alar yakly buryrga kirak. “Minem eshem 
tugel, sez palisәmistergә barygyz” di. Ana bargan idek, 
bakzalga kitkan. Gubernatoga da bargan idek, butish 
resident: ‘Ul bu vakytta keshe kertmi, irteg segat 12 g 
kilegez’, dide. Shulay itep, badbahetlarne tuktatyp 
bulmady. Alla boersa, ikenche vakyt uinatmabyz alė” 
[27, pp. 64–65]. “Times have gone bad. Those who look 
up to Russians today want to play theater, thereby in-
sulting our religion. Today, I missed the evening prayer, 
trying to prevent this matter. I told the underman, 
‘Don’t let them play, it’s forbidden’. He waved me off, 
saying it was none of his business, and sent me to the 
bailiff himself. I did not find the bailiff at home. I went 
up to see the head, but he took their side. He told me: 
“It’s none of my business, go to the police master”. We 
went to his place, but he had gone to the bakzal (railway 
station). We went to the governor’s, his ‘butishnik’ said: 
‘Come tomorrow at 12 o’clock, he does not receive visi-
tors at this time’. So, we couldn’t stop those damned 
ones. If God permits, next time we will not let them 
play on stage” (lit. trans.). 

 
Thus, the first public Tatar performance split 

Tatar society. 
“The very art of the theater was severely perse-

cuted. In 1909, the journal “Religion and Life” 
published a fatwa, signed by 21 mullahs, which 
condemned not only acting on the stage, but even 
simply attending the theater, it was called a great 
sin. People of the older generation remember cases 
when artists were beaten by unbridled fanatics. The 
first Tatar artist Sahibzhamal Gizzatullina was 
fired at from a revolver!” [28], stated A. Eniki in 
1957. 

 
Results 

Starting with the works of Naqi Isanbet on the 
history of Tatar theater and drama, and analyzing 
Russian ethnographic sources (books, newspapers), 
today we can say that the Tatars began to visit the 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 145 

Russian theater in Kazan at the beginning of the 
19th century. Apparently, it was due to financial 
difficulties that the owner of the theater, Pavel 
Esipov, decided to expand his audience by inviting 
the Muslims. In his wooden theater, he created 
special boxes covered with curtains for Tatar 
spectators and included works on Tatar themes in 
his repertoire. The Tatars stopped attending the 
theater because of his improper management. The 
creator of the public theater did not take into 
account the Tatars’ religious beliefs, which caused 
confusion in the audience at the premiere of the 
“Mahomet” tragedy. As soon as the Tatars saw the 
Prophet Muhammad’s turban on the stage and 
heard his name, some of them ran away from the 
theater shouting: “Alla!, Alla!” Others decided that 
the Prophet himself appeared in front of the Mus-
lims to punish them for attending an “infidels’ 
meeting”. Therefore, after taking off their shoes, 
they “prostrated themselves” on the ground. “Since 
that time, the Tatars have not visited the theater for 
a long time” (Cit. according to [17]). Over time, 
this incident has turned into a theatrical anecdote 
that is found in different publications. 

Tatar boxes with wooden bars were created in 
the Kazan City Theater, rebuilt in 1844, as evi-
denced by the local newspaper “Kazanskie 
gubernskie vedomosti” in 1849. In the building, re-
stored after a fire in 1874, there were no boxes of 
this kind, the fact that made ethnographers con-
clude that the Tatars loved theater and did not feel 
any discomfort from openly visiting it. This opin-
ion was later reflected in Tatar fiction: in his novel 
“Telenche kyzy” (“The Beggar Woman”, 1901–
1908), Gayaz Iskhaki mentions that women visited 
the theater. This fact was later reflected in Tatar 
fiction (the novel “The Beggar Woman” by G. 
Iskhaki, 1901–1908 and the comedy “The First 
Theater” by G. Kamal, 1908), which describe the 
Tatars’ visits to the theater. 

 
Conclusions 

Naqi Isanbet made an enormous contribution to 
the study of the Tatar theater history. His reviews 
and articles have not lost their relevance today. 
Owing to the works of the scholar, we learn that 
the Tatars visited the Russian theater en masse as 
early as in the 19th century. We have found the 
Russian sources, which contribute to the elimina-
tion of “blank spots” in our national history. This 
topic requires further research. 

 
References 

1. Blagov, Yu. A., Ilyalova, I. I. (2010). Teatr 
[Theatre]. Tatarskaya enciklopediya v 6 t. T. 5, pp. 600–

601. Kazan', Institut Tatarskoi entsiklopedii. (In 
Russian) 

2. Isәnbәt, N. (1962). Tatar teatry men 
dramaturgise [Tatar Theater and Drama]. “Қazaқ 
әdebietі”. No. 43, 26 oktyabrya. (In Tatar) 

3. Isәnbәt, N. Tatar teatry 25 el echendә [Tatar 
Theater over a Period of 25 Years]. N. Isәnbәtneң 
shәhsi arhivy. Kul"yazma. Mashinkada basylgan. 38 p. 
(In Tatar) 

4. Isanbet, N. (1956). O natsional'nom 
svoeobrazii tatarskogo teatra [On the National Identity 
of Tatar Theater]. Lichnyi arhiv N. Isanbeta. Rukopis'. 
10 p. (In Russian) 

5. Isәnbәt, N. (1930). Berenche tatar komediyase 
kaidan alyngan [Where the First Tatar Comedy Came 
From]. (“Chistai komediyase” turynda). Yaңalif. No. 
10. (In Tatar) 

6. Isәnbәt, N. (1952). Drama әsәrlәrendә konflikt, 
uңaj һәm tiskәre obraz mәs"әlәlәre [Conflict and Posi-
tive and Negative Images in Dramatic Works]. Sovet 
әdәbiyaty. No. 6. B. 94 – 114. (In Tatar) 

7. “Bәhetsez eget” [The Unfortunate Young 
Man]. Sov. Tatariya. 29 yanvar'. (In Tatar) 

8. Isәnbәt, N. (1958). Teatr һәm dramaturgiyabez 
үsesh yulynda [Our Theater and Drama on the Path of 
Growth]. Sov. Tatarstany. 14 oktyabr'. (In Tatar) 

9. Isәnbәt, N. (1967). Bөek artistka һәikәl [A 
Monument to the Great Artist]. Gabdulla Kariev turynda 
istәleklәr. B. 164. Kazan. (In Tatar) 

10. Bazhenov, N. (1847). Kazanskaya istoriya v 3 
ch. [Kazan History in Three Parts]. Ch. 2. 150 p. Kazan', 
tipografiya universiteta. (In Russian) 

11. Rybushkin, M. S. (1848–1849), (obl. 1850). 
Kratkaya istoriya goroda Kazani [A Brief History of the 
City of Kazan]. Ch. 1–2. Soch. ad"yunkta M. 
Rybushkina. Ch. 1–2. 2 t.; 22. Kazan', tip. L. Shevits. 
(In Russian) 

12. Teatry v Kazani (1849) [Theaters of Kazan]. 
Kazanskie gubernskie vedomosti. No. 40, pp. 379–384. 
(In Russian) 

13. Pervyi shag (1876) [The First Step]. 594 p. 
Kazan'. (In Russian) 

14. Pis'ma G. N. Potanina v 2 t. (1988) [Letters of 
G. N. Potanin in 2 Vols.]. T. 2. 344 p. Irkutsk, izd-vo 
Irkutskogo universiteta. (In Russian) 

15. Shamukov, G. (1959). Nәkyi Isәnbәt [Naki 
Isanbet]. 76 p. Kazan, Tatar. kit. nәshr. (In Tatar) 

16. Khanzafarov, N. (1982). Nәkyi Isәnbәt 
dramaturgiyase [Naki Isanbet’s Dramaturgy]. 192 p. 
Kazan, Tatarstan kitap nәshr. (In Tatar) 

17. Pylyaev, M. I. (1898). Polubarskie zatei 
[Semi–Lordly Ploys]. Zamechatel'nye chudaki i 
originaly. URL: https://ru.wikisource.org/wiki/%D0% 
9F%D0%BE%D0%BB%D1%83%D0%B1%D0%B0%
D1%80%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B5_%D0
%B7%D0%B0%D1%82%D0%B5%D0%B8_(%D0%9
F%D1%8B%D0%BB%D1%8F%D0%B5%D0%B2) 
(accessed: 12.10.2022). (In Russian) 

18. Kheraskov, M. P. (1796–1803). Tvoreniya M. 
Kheraskova [Kheraskov’s Creations]. Vnov' 



M.M.KHABUTDINOVA 
 

 146 

ispravlennyya i dopolnenniya. 336 p. Moscow, Univ. 
tip. u Hr. Ridigera i Hr. Klaudiya. (In Russian) 

19. Glinka, S. N. (1806). Sumbeka, ili Padenie 
Kazanskogo tsarstva [Syuyumbika, or the Fall of the 
Kazan Khanate]. Tragediya v pyati deistviyakh. 
Sochinenie Sergeya Glinki. 79 p. Moscow, v tipografii 
Platona Beketova. (In Russian) 

20. Gruzintsov, A. N. (1811). Pokorennaya Kazan' 
ili Miloserdie tsarya Ioanna Vasil'evicha IV 
proimenovannogo Groznym [The Conquered Kazan or 
the Mercy of Tsar Ivan Vasilyevich IV Named the Ter-
rible]. Tragediya v pyati deistviyakh v stikhakh. 61 p. 
St. Petersburg, Imperatorskaya tip. (In Russian) 

21. Rybushkin, M. S. (1814). Ioann, ili Vzyatie 
Kazani: Tragediya v pyati deistviyakh, v proze [Ivan, or 
the Capture of Kazan: A Tragedy in Five Acts, in 
Prose]. M. S. Rybushkin.  110 p. Kazan', V 
Universitetskoi tipografii.  (In Russian) 

22. Groznyi. Sochineniya Derzhavina: v 9 t. 
(1864–1883) [The Terrible. Derzhavin’s Works: In 9 
Vol.]. S ob"yasn. primech. i predisl. Ya. Grota. T. 4, 
863 p. St. Petersburg, izd. Imp. Akad. Nauk: v tip. Imp. 
Akad. Nauk. (In Russian) 

23. Zav'yalova, A. I. (2018). Ivan Groznyi v 
tvorchestve russkih pisatelei vtoroi poloviny XVIII–
nachala XIX vv. [Ivan the Terrible in the Works of Rus-

sian Writers of the Second Half of the 18th – Early 19th 
Centuries]. Vestnik slavyanskih kul'tur. T. 50. No. 4, pp. 
136–145. (In Russian) 

24. Zav'yalova, A. I. (2020). K voprosu o 
“Kazanskoi istorii” kak istochnike poemy M. M. 
Kheraskova “Rossiyada” [On the Issue of “Kazan His-
tory” as the Source of M. M. Kheraskov’s Poem 
“Rossiyada’]. Uchenye zapiski Kazanskogo 
universiteta. Seriya Gumanitarnye nauki,. T. 162. Kn. 5, 
pp. 272–280. (In Russian) 

25. Zav'yalova, A. I. (2022). “Ioann, ili Vzyatie 
Kazani” M. S. Rybushkina: istoriya publikatsii p'esy i ee 
literaturnye istochniki [“Ivan, or the Capture of Kazan’ 
by M. S. Rybushkin: The History of the Publication of 
the Play and Its Literary Sources]. Vestnik VGU. 
Seriya: Filologiya. Zhurnalistika. No. 1, pp. 35–40. (In 
Russian) 

26. Iskhaki, G. (2015). Nishchenka. Mulla Babai 
[The Beggar Woman. Mulla Babai]. Per. A. I. Killeva-
Badyugina. 352 p. Kazan, Tatar. knizhnoe izd. (In Rus-
sian) 

27. Kamal, G. (2004). Berenche teatr [The First 
Theatre]. Kamal G. Sailanma asarlar. Pp. 50–66. Kazan, 
Tatar. kitap nәshr. (In Tatar) 

28. Enikeev, A. (1957). Vo imya iskusstva [In the 
Name of Art]. Sovetskaya kultura. May 23. (In Russian) 

_______________________ 
 

ТАТАРЫ И РУССКИЙ ТЕАТР Г. КАЗАНИ ХIХ В. 
 

Милеуша Мухаметзяновна Хабутдинова, 
Казанский федеральный университет, 

Россия, 420008, г. Казань, ул. Кремлевская, д. 18, 
mileuscha@mail.ru. 

 
В статье рассматривается вопрос об истории первых посещений татарами русского театра. 

Первым эту тему среди татарских исследователей поднимает Н. Исанбет в статье, 
опубликованной в 1962 г. в казахстанской газете «Казахская литература». Автор статьи вводит 
в оборот два новых источника по истории татарского театра, принадлежащие перу ученого-
энциклопедиста: «Татар театры 25 ел эчендә» («Татарский театр за четверть века», 1946/1947) 
и «О национальном своеобразии татарского театра» (1956). Н. Исанбет при разработке темы 
«Татары и русский театр в ХIХ веке» ссылается на работу Н. Баженова «История Казани» 
(1847), литературно-художественный сборник «Первый шаг» (1876). В статье круг источников 
по данной теме существенно расширен за счет газетных публикаций в «Казанских губернских 
ведомостях» (1838–1917) и «Камско-Волжской газете» (1872–1874), работ Н. С. Рыбушкина, 
Ф. Ф. Вигеля, М. И. Пыляева. Указанные источники свидетельствуют, что уже в первом 
десятилетии ХIХ в. казанский помещик П. Есипов в своем публичном театре (1802–1814) за 
счет кассовых сборов создал специальные закрытые ложи для татар, закрытые занавесками. В 
афише его театра было несколько произведений на татарскую тему, связанных с падением 
Казани и с царицей Сююмбике. Неудача с премьерой трагедии Вольтера «Магомет» отрица-
тельно сказалась на посещении театра татарами. В отстроенном после пожара здании Русского 
театра также были специальные ложи для мусульман за деревянными решетками. Данные ложи 
исчезли в новом здании, отстроенном после пожара в 1874 г., что дало основание русским эт-
нографам сделать вывод, что татары не испытывали дискомфорт от посещения театра. В статье 
систематизирован круг произведений на татарскую тематику, написанных в первой половине 
ХIХ в. русскими писателями. 

 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 147 

Ключевые слова: театр, татары, Русский театр в Казани, закрытые ложи для татар, 
татарский репертуар русских театров 

 
Введение 

Как утверждают Ю. А. Благов, И. И. Иляло-
ва, «татарское театральное искусство в его 
современных сценических формах начало 
формироваться в конце XIX в. С 1898 г. 
ставились спектакли в Казанской татарской 
учительской школе первоначально на русском 
языке (среди участников – Ахмедвалеев, С. Ис-
кандеров, Мулюков, Ханбеков, Хасанов, 
Чанбарисов). Учащимися (шакирдами) высших 
татарских школ ставились короткие сценки 
комедийного или сатирического характера, 
основанные на конкретных жизненных 
наблюдениях» [1, с. 601]. «Одновременно в 
среде прогрессивно настроенной татарской 
интеллигенции возникла не только традиция 
устройства „домашних“ спектаклей, но и 
организация кружков, в которых читались, 
обсуждались, а затем разыгрывались первые 
драматические произведения на татарском 
языке – как переводные, так и оригинальные» 
[Там же]. 

«В Казани наибольшей популярностью 
пользовался кружок „Шимбәчеләр“, возникший 
в 1903 г. по инициативе братьев И. и Г. Габито-
вых (его членами были преимущественно сту-
денты, гимназисты, шакирды). <…> 22 декабря 
1906 г. участниками кружка на сцене Нового 
клуба был поставлен спектакль по пьесе турец-
кого драматурга Н. Кемаля «Кызганыч бала» 
(«Жалкое дитя»). Этот день считается офици-
ально признанным днем рождения татарского 
публичного театра (в числе участников спек-
такля Амина, Зайнаб и Абубакир Терегуловы, 
Р. Габитова, Ш. Мухаммадьяров, Ш. Сунчелей, 
Г. Сайфульмулюков)» [Там же].  

Работая в архиве Наки Исанбета, нашли его 
публикацию в казахской газете «Қазақ 
әдебиеті» от 26 октября 1962 г., в которой уче-
ный утверждал, что татарский театр родился в 
последней четверти ХIХ в. (пьесы Г. Ильяси, 
Ф. Халиди). Нас ошеломило заявление Наки 
Исанбета о том, что ввиду отсутствия своего 
собственного театра в 1875 г. для татар в 
Русском театре были созданы специальные 
ложи с занавесками [2]. Это подтолкнуло нас к 
поиску источников, послуживших базой для 
данного заявления. 

 
Материалы и методы 

Материалом для нашего исследования 
послужили документы из личного архива Наки 

Исанбета [3], [4], круг его статей по истории 
татарского театра и драматургии [5], [6], [7], 
[8], [9], а также этнографические источники по 
истории русского театра [10], [11], [12], [13], 
[14], в которых зафиксированы факты посеще-
ния татарами русского театра в ХIХ в. 

Исследование велось с помощью 
культурно-исторического, описательного, срав-
нительно-сопоставительных методов. 

 
Обсуждение 

Н. Исанбет снискал славу талантливого 
драматурга. В 1959 г. Габдулла Шамуков 
констатирует, что писатель, отмечающий 60-
летие, является автором 29 пьес [15, с. 26]. 
Долгое время за рамками внимания 
литературоведов оставалась критическая и 
научная работа ученого в области истории 
татарского театра и драматургии. Литературо-
вед Н. Ханзафаров совместно с самим писате-
лем систематизировал библиографию его работ 
в данной области: рецензии на татарские 
спектакли в 1920-х гг., статьи по истории та-
тарского театра 1940–1960-х гг., где изложены 
теоретико-литературные взгляды ученого 
[16, с. 29–30]. В результате поисковой работы 
мы выявили ряд источников, которые в силу 
обстоятельств остались неопубликованными.  

В архиве Н. Исанбета мы обнаружили объ-
емную статью «Татар театры 25 ел эчендә» 
(«Татарский театр за четверть века») [3], не 
введенную в оборот, скорее всего, из-за ареста 
ученого по делу «Джидегян» и скандала вокруг 
дастана «Идегей». Судя по всему, работа была 
написана в 1946–1947 гг., так как ученый в ней 
делает следующую оговорку: 

 
«Быел татар театрының барлыкка килүенә 40 ел, 

аның Coветлар Татарстанында үсешенә 25 ел тула». 
– «В этом году исполняется 40 лет со дня создания 
татарского театра, 25 лет – его существованию в Со-
ветском Татарстане» [Там же, с. 1]. 

 
Статья состоит из нескольких параграфов:  
 «Халык театрчылыгы» («Народная те-

атральность»); 
 «Уяну дәвере һәм татар театрының 

башлангыч күренешләре» («Пора пробуждения 
и первые проблески татарского театра»); 

 «Бөек Октябрь революциясенәчә булган 
татар театры» («Татарский театр до Великой 
Октябрьской революции»);  



M.M.KHABUTDINOVA 
 

 148 

 «Февраль һәм Бөек Октябрьдән соң та-
тар театры» («Татарский театр после Февраль-
ской и Октябрьской революции»).  

Таким образом, мы видим, что Н. Исанбет 
привязывает периодизацию истории татарского 
театра к вехам социальной истории. 

Основой театрального искусства любого 
народа ученый-энциклопедист провозглашает 
национальные праздники, игры, представления: 

 
«Һәрбер халыкта театрга җирлек булып хезмәт 

иткән халык милли бәйрәмнәре, уен, тамашалар 
бездә дә бар иде һәм бик бар иде» [Там же, с. 2]. – 
«У каждого народа есть и были в большом количе-
стве народные национальные праздники, игры, 
празднества, которые служили базой для театра, и у 
нас они были и были значительны».  

 
К формам проявления народной театраль-

ности ученый относит Сабантуй, Җыен, 
свадебную обрядность, народные игры, осно-
ванные на диалогах, вечерние посиделки, игры 
во время коллективных помочей (өмә), выступ-
ления народных мудрецов, сказителей, миша-
рей с медведями. 

Вторым очагом народной театральности, по 
мнению Н. Исанбета, было татарское медресе:  

а) шакирды участвовали в проведении 
праздника Науруз;  

б) проводили «атнакич уеннары», чей 
репертуар был богат на театрализованные игры 
(например, игра «Армай»); 

в) организовывали посвящение в шакирды 
(«җәдид өркетү» / «айгыр концертлары»); 

г) в конце ХIХ в. здесь появился театр за 
занавеской («чаршау арты театры») [Там же, 
с. 3–4]. 

Третьим источником – мусульманская об-
рядность:  

а) песнопение мунаджатов («әлвәдаг» 
әйтүләр); 

б) чтение муллами в пестрых одеяниях мо-
литв на разные макамы («Мөхәммәдиячелек», 
то есть чтение книги о жизнеописании пророка 
Мухаммада); 

в) включение ишанами в свою обрядность 
элементов музыкального сопровождения на 
гармони и курае («гармунлы Җәгъфәр ишан»); 

г) мусульманская обрядность, несущая в се-
бе следы шаманизма: громкое чтение молитв 
суфиями («суфилык нәгърәләре»), изгнание бе-
сов («җөнләнү күренешләренә») [Там же, с. 4]. 

 Н. Исанбет считает, что появлению 
татарского театра способствовало просвети-
тельство в лице династии Хальфиных, братьев 

Фаизхановых, Ш. Марджани, К. Насыри, а 
также зарождение литературы Нового времени. 
Вот как ученый описывает изменения, проис-
ходящие в татарском обществе: 

 
«XIX йөзнең икенче яртысында Казанда 

алдынгы татар гаиләләре, укымышлы яшьләр һәм 
фикерлерәк буржуа вәкилләренең, рус театрларына 
йөрүләре шактый көчәйгән иде. Пәрдәле татар 
хатын-кызларын да тарту өчен, соңга табан хәтта 
ябык ложалар да ясалды, һәм татар тамашачысын 
җәлеп итү өчен, Сөембикә турында русча берничә 
пьесалар язылды». – «Во второй половине ХIХ в. 
наблюдается нарастающая динамика походов в 
Русский театр передовых татарских семей г. Казани, 
представителей учащейся молодежи и мыслящей 
буржуазии. Во имя привлечения татарских женщин, 
закрывающих лица, были оборудованы даже 
специальные закрытые ложа, чтобы привлечь 
внимание татарских зрителей, были написаны 
несколько русских пьес о Сююмбике» [Там же, с. 4]. 

 
В другой своей работе, написанной к полу-

вековому юбилею татарского театра, «О нацио-
нальном своеобразии татарского театра», 
Н. Исанбет вновь возвращается к этой теме 
[4, с. 3–4]. На основании знакомства с литера-
турно-художественным сборником «Первый 
шаг» [13], анализируя дооктябрьский период 
истории татарского театра, приходит к сле-
дующему заключению: 

 
«В условиях царского режима, в антагонистиче-

ском обществе, русские правящие и реакционные 
круги, например, вовсе не хотели, чтобы татары, на-
зывавшиеся тогда инородцами, могли пользоваться 
благами русской науки и культуры, а наоборот, вся-
чески запугивали их крестовыми походами и пре-
следованиями властей и миссионерских обществ, 
центром которых была выбрана Казань, запугивали 
от всего русского и такая установка целиком совпа-
ла интересам реакционных кругов внутри самих та-
тар. Но прогрессивные силы татарского народа, как 
теперь явствует, не остались пассивными, требовало 
от царского правительство разрешение им на изда-
ние газет на своем языке еще в первой половине 
ХIХ в., а во второй половине ХIХ в. татарская пуб-
лика в Казани ходила в русский драматический те-
атр, за неимением своего. И это, видимо, имел такой 
массовый характер и кассово-выгодным, что театр 
вынужден был построить закрытые ложи для татар-
ских женщин, и даже создать репертуар, специально 
написанные пьесы из жизни татар. Выходит, что во-
преки запугиваниям реакционеров от всего прогрес-
сивного, у татарского народа давно созрела потреб-
ность иметь свой национальный театр, готова была 
и публика. И если бы процесс развития у татар шел 
бы своим естественным ходом, то мы ныне отпразд-



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 149 

новали бы не пятидесятилетия нашего театра, а мо-
жет, и столетие его. Но самодержавие не разрешило 
им иметь ни своей периодической печати, ни своего 
театра» (орфография и синтаксис подлинника со-
хранены. – М. Х.). 

 
Н. Исанбет в статье «Татар театры 25 ел 

эчендә» («Татарский театр за четверть века») 
ссылается на труд Н. К. Баженова «Казанская 
история» (1847) [10] и сборник «Первый шаг» 
[3, с. 4]. Сочинение Н. К. Баженова, состоящее 
из трех частей, охватывает обширный период с 
волжских булгар до 1847 г. Н. К. Баженов при 
работе над этой книгой исходил из того, что 
«казанская сторона» достойна иметь 
самобытную «собственную историю» [10, с. 3]. 

Автор Казанских историй считает, что на 
развитие театрального искусства в Казани бла-
готворно повлиял приезд Павла I в 1798 г.: 

 
«Император одобрялъ и драмматическое искус-

ство. Театральныя представленiя водворились снова 
еще при губернаторѣ Баратаевѣ, но Павелъ позволил 
помѣщику Есипову завести театръ публичный» [Там 
же, с. 97]. 

 
Мемуарист Ф. Ф. Вигель так отозвался об 

этом казанском помещике: он был одним «из 
тех русских дворян, ушибленных театром». Вот 
как описывает он описывает обед в доме 
казанского помещика: 

 
«Я крайне удивился, увидев у него с дюжину 

довольно нарядных женщин. Я знал, что дамы его 
не посещают – это все были фени, матреши, ариши, 
крепостные актрисы хозяйской труппы; я еще более 
изумился, когда они пошли с нами к столу и когда, в 
противность тогдашнего обычая, чтобы женщины 
садились все на одной стороне, они разместились 
между нами так, что я очутился промеж двух краса-
виц… На другом конце стола сидели – можно ли по-
верить? – авторы и музыканты Есипова, т. е. его слу-
ги, которые сменялись, вставали из-за стола, служи-
ли нам и потом опять за него садились… После обе-
да все они наряжались и готовились потешить нас 
оперой „Cosa гага“, или „Редкая вещь“ <…> Играли 
и пели они, как и все тогдашние провинциальные 
актеры, „не хуже и не лучше“» (цит. по: [17]).  

 
П. П. Есипов был «страстным любителем и 

знатоком сценического искусства». На средства 
своего имения помещик выстроил деревянное 
здание на каменном фундаменте. По условию 
соглашения, через 10 лет отставной прапорщик 
взамен деревянного должен был выстроить ка-
менное здание. Труппа была составлена из 
актеров крепостного театра Есипова, а также 

нескольких вольнонаемных (c именами актеров 
можно познакомиться в главе «Полубарские 
затеи» в книге М. И. Пыляева [17]). По 
свидетельству современников, П. П. Есипов 
поставил свой театр «на такую ступень, что он 
уступал разве только одним театрам 
столичным» [10, с. 381]. Ради содержания лю-
бимого детища помещик распродавал свое 
имение по частям. В 1810 году П. П. Есипов 
обращается к губернатору Казани Б. А. Ман-
сурову с просьбой о предоставлении субсидий 
на нужды театра либо переводе театра на госу-
дарственное содержание.  

Смеем предположить, что именно экономи-
ческие трудности подтолкнули помещика к 
расширению аудитории зрителей за счет татар. 
«Татарская» афиша театра Есипова состояла из 
пьес о царице Сююмбике, а также трагедии 
Вольтера «Магомет» (1742), опубликованной 
на русском языке в 1809 г. П. П. Есипов создал 
специальные ложи для мусульман, закрытые 
занавесками. Публичный театр прекратил свое 
существование из-за смерти содержателя в 
1814 г., а его здание было выставлено на торги 
в 1815 г. Все это дает нам основание считать, 
что недоразумение с премьерой трагедии «Ма-
гомет» в Казани случилось в период с 1809 г. 
по 1814 г.  

Вот как это происшествие описывает Н. Ба-
женов: 

 
«Татары тоже полюбили театръ, и каждое 

зрѣлище наполняли мѣста всѣх цѣнъ, но случилось 
обстоятельство, после котораго уже они косились на 
сценическое искусство. Неосторожный Есиповъ 
вздумалъ дать трагедiю Магометъ – и это обстоя-
тельство какъ историческiй анекдотъ, живетъ въ па-
мяти народа, но исторiя выстѣвляет его для 
сравненiя понятий прежнихъ татар и нынѣшних 
Татаръ. Едва лишь Татары увидѣли на сцене чалму 
Мухамеда и произнеслось имя его – между зрителя-
ми сдѣлалось смятенiе. О ужасъ! Мухамедъ на 
сцѣне – алла!, алла! слышалось отъ бѣгущих изъ 
театра Татаръ; но нѣкоторые изъ татарских 
простаковъ, может быть, еще впервые и 
посѣтившихъ театръ, – поступили иначе. Увидѣвъ 
Мухамеда и непонимая еще, къ чему клонилось 
восклицанiе cобратiй они благоговѣнно пали ницъ, 
сбросили туфли свои и вопiяли: алла! подъ гром-
кимъ хохотом зрителей. Имъ вообразилось, что 
дѣйствительный Магомедъ, сошедшiй с горнихъ, 
для укоризны правовѣрныхъ за их изувѣрство – за 
их ересь, что они не шли на призывъ невѣрныхъ в 
храмину Талiи и Мельпомены. С техъ поръ, как 
трагѣдия обратилась в комѣдию – Татары оставили 
театр надолго, но ныне они очень прилежно 
посѣщают его» [Там же, с. 98–99]. 



M.M.KHABUTDINOVA 
 

 150 

 
Краевед Н. Баженов при описании этого 

анекдотического происшествия ссылается на 
«Историю города Казани», изданную М. С. Ры-
бушкиным в 1849 г. [11]. В XVI главе краевед 
размышляет о начале театральных зрелищ в 
Казани [Там же, с. 128–131]. Он описывает 
первое театрализованное представление в гим-
назии по пьесе Мольера «Школа мужей», со-
стоявшееся в 1759 г. Краевед подчеркивает 
роль царской власти в развитии театрального 
искусства в Казанском крае. М. С. Рыбушкин 
высоко оценивает вклад помещика П. П. Еси-
пова в развитие первого публичного театра. 
Кратко охарактеризовав историю театра в Ка-
зани с 1759 г. по 1833 г., то есть за 74 года, 
краевед приходит к выводу: 

 
«Татары, впослѣдствiи времени, сдѣлались стра-

стными любителями театра. Они судятъ теперь объ 
этомъ предметѣ с достаточной разборчивостiю» 
[Там же, c. 131].  

 
После смерти П. П. Есипова в Казани 

действовал русский драматический театр, 
созданный, как уже говорилось выше, по 
указанию казанского губернатора С. М. Бара-
таева в 1791 г. и постоянно действовавший 
минимум с 1802 г. (ныне Казанский 
академический русский Большой драматичский 
театр им. В. И. Качалова).  

В 1833–1842 гг., то есть до пожара, в театре 
ставила свои спектакли труппа г. Соколова. 

В 1844 г. здание было отстроено заново и 
«украсило собой самую красивую площадь» 
(ныне площадь Свободы). Распорядителем 
работ был И. В. ДоленгѣГрабовский. Проект 
разработал губернский архитектор И. П. Безсо-
нов. Декоратором театра выступил М. Г. Жи-
вокини. Это было трехэтажное здание. Описы-
вая интерьеры нового театра, автор статьи 
«Театръ въ Казани» обращает внимание на 
наличие специальных лож для мусульманских 
семей: 

 
«Боковые ложи, въ нижномъ этажѣ выходящiя 

на оркѣстр, внутри расписаны подъ обои и назначе-
ны одна для директоровъ театра, другая для 
семействъ мусульманскихъ и будет закрыта 
рѣшеткою» [12, с. 382]. 

 
Таким образом, в новом здании театра для 

татар, действительно, были устроены специ-
альные ложи.  

Этот театр сгорел в 1874 г. Судя по всему, 
именно в этот период посетил Казань русский 

этнограф и общественный деятель Григорий 
Потанин, чьи путевые заметки «Отъ Новочер-
каска до Казани» свидетельствуют о том, что 
татары активно посещали Русский театр: 

 
«Водили меня въ Казанѣ посмотрѣть вновь по-

сле пожара отстроенный и расширенный театръ, 
прежде вѣ театрѣ были особые ложи для татаръ съ 
занавѣсками, нынѣ онѣ уничтожены. Думается теат-
ральная дирекцiя, что татар будутъ ѣздить и въ от-
крытыя ложи, или она равнодушно смотритъ на во-
просъ: будутъ или не будутъ они ѣздить. Театр безъ 
сомнѣнiя был всегда однимъ изъ средствъ 
привлеченiя татар къ европейскимъ идеямъ» [13, с. 
334]. 

 
Редактируя эти воспоминания, редактор 

Николай Агафонов счел необходимым заме-
тить: 

 
«Простонародье изъ татаръ, – но только мужчи-

ны – не стѣсняясь ходятъ въ театръ, въ райкѣ и въ 
галлереяхъ всегда можно встѣтить ихъ нѣсколько, 
но татарскiе женщины повидимому лишены 
удовольствiй быть в оперѣ или на драматическихъ 
преставленiяхъ, благодаря отсутствiю закрытыхъ 
ложъ» [Там же]. 

 
Известно, что Григорий Потанин с супругой 

Александрой Лаврской покинул место ссылки – 
Никольское (Вологодская губерния) – 29 июня 
1874 г. Семейная пара отправилась в Нижний 
Новгород, где жила мать супруги [14, с. 119]. 
Сюда они прибыли 5 июля. Вскоре этнограф 
получил ответ на извещение о полном 
прощении, и это означало, что Г. Н. Потанин 
мог свободно передвигаться по стране [Там же, 
с. 291]. В письме к Н. М. Ядринскому от 27 ию-
ля 1875 г. из Ялты этнограф сообщает, что бу-
дет добираться в Петербург через Керчь, Ново-
черкасск и Казань. Это дает основание нам 
предположить, что заметки Г. Н. Потанина о 
посещении Казани относятся к периоду 1874–
1875 гг. [Там же, с. 179]. 

Познакомившись с Казанским театром, рус-
ский этнограф делает вывод:  

 
«Казанскiй театръ все болѣе прiобрѣтает 

значенiя; Казань становится центромъ Поволжья и 
въ театральномъ отношенiи; казанская труппа на 
лѣто отправляется внизү по Волгѣ до Астрахани и 
къ зимѣ возвращается. Съ нынѣшнего года въ Каза-
ни будетъ и опера» [13, с. 384]. 

 
Интересными, на наш взгляд, являются и 

наблюдения, опубликованные под псевдони-
мом Все тотъ-же, принадлежащим одному из 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 151 

авторов, в «Камско-Волжской газетѣ». В статье 
«Забытое условiе успѣха сценическихъ произ-
ведений» ее автор критикует казанский театр за 
то, что игнорируются национальные особенно-
сти культуры местного населения: 

 
«въ средѣ населенiя Казани – 10 т. татаръ, 10 т. 

своеобразной народности съ особой религiей, 
преданiями, нравами, культурой... Мѣстный-же те-
атръ, претендуя на цивилизующее значенiе и 
нѣсколько разъ устраиваемый отчасти и на средства 
местныхъ татарх, как плательщиковъ городскихъ 
повинностей, никогда и не думалъ о нихъ. А между 
тѣмъ нельзя сказать, чтобы они вполнѣ чуждались 
его. Нѣкоторые отъ нихъ, хотя и рѣдко, но появля-
ются въ числѣ зрителей». Несомнѣнно, могли-бы 
ходить и чаще, если-бы театръ, хотя сколько-нибудь 
откликнулся на ихъ интересы, слился съ ихъ свое-
образной жизнью и такимъ образом сдѣлался бы 
понятенъ имъ» [Там же, с. 583]. 

 
В этой статье также описывается 

анекдотическая ситуация, возникшая в зале 
среди татар во время премьеры трагедии 
Вольтера «Магомет» [Там же]. Автор статьи 
критикует местный театр за игнорирование 
особенностей национальной психологии 
татарского населения, что создает новые 
препятствия на путях их европеизации [Там же, 
с. 584]. 

Итак, Н. Исанбет в своих статьях указывает, 
что в афише Русского театра для татарской 
аудитории было 4 произведения о царице 
Сююмбике. К сожалению, нам не удалось пока 
обнаружить сведения о том, какие именно это 
были постановки, даты их премьер. В силу 
этого вынуждены пока ограничиться кругом 
произведений, созданных в этот период на тему 
взятия Казани. Из курса русской литературы 
нам известно, что в 1779 г. была издана эпичес-
кая поэма «Россияда» М. М. Хераскова, глав-
ными героями которой стали персонажи «Ка-
занской истории» [18]. В 1806 г. в Москве была 
издана трагедия С. Н. Глинки «Сумбека, или 
Падение Казанского царства» [19]. В 1810 г. 
А. Н. Грузинцов написал трагедию в стихах в 5 
действиях «Покоренная Казань, или Милосер-
дие царя Иоанна Васильевича IV, проимено-
ванного Грозным» [20]. В 1814 г. М. С. Рыбуш-
кин написал трагедию в 5 действиях и в прозе 
«Ионн, или Взятие Казани» [21]. Преподава-
тель Первой Казанской мужской гимназии по-
святил ее создателю Первого публичного теат-
ра в Казани – П. П. Есипову. В том же году 
Г. Р. Державин написал либретто к опере 
«Грозный, или Покорение Казани» [22]. Оно 

было опубликовано после смерти поэта в 1867 
г. Сравнив эти произведения, литературовед 
А. И. Завъялова приходит к выводу, что «Хера-
сков, Грузинцов, Рыбушкин в своих произведе-
ниях создали положительный образ Ивана 
Грозного, изобразили царя мудрым и велико-
душным правителем», а в опере «Грозный, или 
Покорение Казани» Державин впервые в рус-
ской литературе показал Ивана Грозного в об-
лике «жестокого самовластителя» [23]. 
Интересный анализ этих пьес встречается в 
других работах этого литературоведа [24], [25].  

Очень интересно тема «Татары и первый 
татарский театр» раскрыта в романе Г. Исхаки 
«Нищенка» (1901–1908). Писатель подробно 
описывает первое посещение своей главной ге-
роиней по имени Сагадат Русского театра. Судя 
по всему, девушка побывала на выступлении 
оперной труппы: 

 
«В театре Сагадат с изумлением открыла для се-

бя целый мир, о существовании которого не знала и 
не догадывалась. Она растерянно смотрела по сто-
ронам: море людей в разнообразных, опрятных оде-
ждах, женщины и мужчины в партере, сверкающие 
бриллиантами дамы в соседних ложах. Несколько 
этажей балконов и галерок, шум, который сменялся 
непонятной музыкой, – все было ново и совершенно 
необычно. Поднялся занавес, а там какие-то не то 
ханы, не то падишахи, послышалось очень громкое 
пение. Чистый, серебристый голос молодой женщи-
ны завораживал. Сагадат словно погрузилась в сон – 
забыла, кто она, целиком перенесясь в мир ханов и 
падишахов. 

Спектакль так захватил Сагадат, что даже во 
время антракта она продолжала пребывать под впе-
чатлением событий, происходивших на сцене, с 
трудом понимая, что там разыгрывается жизнь дав-
но прошедших времен. Ее настроение менялось 
вместе с музыкой, которую она не знала, вместе с 
красивыми песнями». 

 
Девушка испытала противоречивые чувства 

при виде свободы поведения зрителей в театре: 
и протест, и одобрение одновременно. Мансур 
объяснил девушке, что она не права в своем 
осуждении женщин в соседних ложах, свобод-
но общающихся с мужчинами: они «не бес-
стыжие», а просто искренне радуются жизни. 
Именно в театре Сагадат поняла, что не хочет 
вести жизнь затворницы, а мечтает жить «новой 
красивой жизнью» [26, С. 118–119]. 

Г. Исхаки счел важным ввести в роман 
эпизод дискуссии о театре, разгоревшейся в 
доме абыстай. Так, главная героиня, оказав-
шись в гостях у Сагадат-бике, рассказывает ее 



M.M.KHABUTDINOVA 
 

 152 

гостям о том, «какое это удовольствие бывать 
в театре», как «полезно женщинам бывать в 
театре». Среди гостей разгорается бурный 
спор о том, уместно ли татарской женщине 
посещать место, где «полно мужчин», где не 
считается обязательным закрывать лицо. Чтобы 
унизить свою гостью, указать ее место в 
обществе, абыйстай сравнивает театр с 
публичным домом) [Там же, с. 136–137]. Вот 
такой диапазон мнений зафиксировал Г. 
Исхаки в период создания татарского театра. 

Весьма показательно, что в том же году 
Г. Камал разродился пьесой с весьма примеча-
тельным названием «Беренче театр» («Первый 
театр»), в котором реалистически достоверно 
описал конфликт между старшим и молодым 
поколением, разгоревшимся по поводу посеще-
ния театра внутри одной татарской семьи. 
Раздражителем общественных настроений 
становится первый татарский публичный 
спектакль. Зять Хамзе бая Вали так подчерки-
вает важность данного мероприятия в Казани: 

 
«Беләсең бит, бүген мөселманча театрның 

беренче башлана торган көне. Шулай булгач, инде 
анда бөтен шәһәр халкы агылыр» [27, с. 53]. – «Ты 
же знаешь ведь, что сегодня в Казани состоится 
премьера спектакля в первом мусульманском театре. 
Коли так, то туда хлынет весь городской люд» 
(здесь и далее подстр. пер наш. – М. Х.). 

 
Хамза бай считает, что данное представле-

ние направлено против религии и должно быть 
запрещено: 

 
«Заманалар бозылды. Әле менә бүген теге урыс 

сымак нәрсәләр театр уйнап, динне мәсхәрә 
кылмакчы булып йөриләр. Шуны булдырмаска 
йөреп, бүген ясигъгә бара алмыйча калдым. 
„Уйнатмагыз, рөхсәт юк!“, – дип Җамали үндергә 
әйткән идек, ул: „Минем эшем түгел, пристефкә 
үзенә әйтегез“, – диде. Пристефне өйдә туры 
китереп булмады. Галавага менгән идек, ул да алар 
яклы булырга кирәк: „Минем эшем түгел, сез 
палисәмистергә барыгыз“, – диде. Аңа барган идек, 
бакзалга киткән. Губернаторга да барган идек, 
бутишник: „Ул бу вакытта кеше кертми, иртәгә 
сәгать 12гә килегез“, – диде. Шулай итеп, ахрысы, 
бәдбәхетләрне туктатып булмады. Алла боерса, 
икенче вакыт уйнатмабыз әле, пристефне алдан ук 
күреп куярбыз» [27, с. 64–65 б]. – «Времена 
испортились. Вон равняющиеся на русских сегодня 
хотят сыграть театр, тем самым оскорбляя нашу ре-
лигию. Сегодня я пропустил вечерний намаз, пыта-
ясь воспрепятствовать этому делу. Я сказал ундеру: 
„Не разрешайте играть, это запрещено“. Он отмах-
нулся от меня, что не его это дело и отправил к са-

мому приставу. Я не застал пристава дома. Поднял-
ся к галаве, он оказался на их стороне. Он мне ска-
зал: „Это не мое дело, идите к полицмейстеру“. 
Сходили к нему, а он ушел на вокзал. Сходили к гу-
бернатору, бутишник заявил: „Приходите завтра в 
12 часов, он в это время не принимает“. Итак, мы не 
смогли остановить этих проклятущих. Дай бог, в 
следующий раз не дадим играть на сцене».  

 
Первый публичный татарский спектакль, 

таким образом, расколол татарское общество 
надвое. 

«Само искусство театра жестоко преследо-
валось. В 1909 г. в журнале „Религия и жизнь“ 
за подписью 21 муллы была опубликована фет-
ва, где великим грехом названа не только игра 
на сцене, но даже простое посещение театра. 
Люди старшего поколения помнят случаи, ко-
гда артисты избивались распоясавшимися фа-
натиками. В первую татарскую артистку Са-
хибжамал Гиззатуллину стреляли из револьве-
ра!» [28], – констатирует А. Еники в 1957 г. 

Все это лишний раз свидетельствует о том, 
насколько сложным и драматичным был путь 
татарского народа к созданию собственного 
национального театра. 

 
Заключение 

Оттолкнувшись от работ Н. Исанбета по 
истории татарского театра и драматургии, на 
основе анализа русских этнографических 
источников (книг, газет) сегодня мы можем 
утверждать, что татары начали посещать 
русский театр еще в начале ХIХ в. По-
видимому, расширить круг своих зрителей за 
счет мусульманской аудитории помещик-
театрал П. Есипов решил из-за материальных 
трудностей. В своем деревянном театре он соз-
дал специальные ложи для татарских зрителей 
с занавесками. В афише появились произведе-
ния на татарскую тематику. Татары перестали 
посещать театр из-за неграмотного менеджмен-
та. Создатель публичного театра не учел осо-
бенности религиозных верований татар, чем 
привел эту зрительскую аудиторию на 
премьере трагедии «Магомета» в смятение. Ед-
ва они увидели на сцене чалму Магомета и ус-
лышали его имя, как одни побежали из театра 
прочь с криками «Алла! Алла!», другие реши-
ли, что перед ними явился пророк, чтобы нака-
зать за то, что они посещают «иноверное соб-
рание», поэтому, сняв ботинки, «падали ниц». 
«С этого времени татары долго не по-сещали 
театра» (цит. по: [17]). Это происшествие пре-



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 153 

вратилось со временем в театральный анекдот, 
который кочует из одного источника в другой.  

Татарские ложи за деревянными решетками 
были в Казанском городском театре, отстроен-
ном в 1844 г., о чем нашли свидетельство в 
местной газете «Казанские губернские ведомо-
сти» за 1849 г. В здании же, отстроенном после 
пожара в 1874 г., такие ложи отсутствовали, 
что побудило этнографов прийти к заключе-
нию, что татары полюбили театр и не испыты-
вают дискомфорта от открытого посещения 
театра. Это нашло отражение в дальнейшем и в 
татарской художественной литературе (роман 
Г. Исхаки «Нищенка», 1901–1908; комедия 
Г. Камала «Первый театр», 1908), где описыва-
ется посещение татарами театра. 

 
Выводы 

Наки Исанбет внес огромный вклад в 
изучение истории татарского театра. Его 
рецензии и статьи до сих пор не потеряли 
актуальности. Благодаря трудам ученого, мы 
узнаем, что татары массово посещали русский 
театр уже в ХIХ в. Обнаруженные нами русские 
источники способствуют ликвидации «белых 
пятен» в национальной истории. В дальнейшем 
эта тема требует специального изучения. 

 
Литература 

1. Благов Ю. А., Илялова И. И. Театр // 
Татарская энциклопедия в 6 т. т. 5. Казань: Институт 
Татарской энциклопедии, 2010. С. 600–601. 

2. Исәнбәт Н. Татар театры драматургиясе // 
Қазақ әдебиеті. 1962. № 43. 26 октябрь. 

3. Исәнбәт Н. Татар театры 25 ел эчендә // 
Н. Исәнбәтнең шәхси архивы. Кулъязма. Машинка-
да басылган. 38 б. 

4. Исанбет Н. О национальном своеобразии 
татарского театра // Личный архив Н. Исанбета. 
1956. Рукопись. 10 с. 

5. Исәнбәт Н. Беренче татар комедиясе кайдан 
алынган («Чистай комедиясе» турында) // Яңалиф. 
1930. № 10. 

6. Исәнбәт Н. Драма әсәрләрендә конфликт, 
уңай һәм тискәре образ мәсъәләләре // Совет 
әдәбияты. 1952. № 6. Б. 94 – 114. 

7. «Бәхетсез егет» // Сов. Татария. 29 январь. 
8. Исәнбәт Н. Театр һәм драматургиябез үсеш 

юлында // Сов. Татарстаны. 1958. 14 октябрь 
9. Исәнбәт Н. Бөек артистка һәйкәл // 

Габдулла Кариев турында истәлекләр. Казан. 1967. 
Б. 164. 

10. Баженов Н. Казанская история в 3 ч. Ч. 2. 
Казань: типография университета, 1847. 150 с. 

11. Рыбушкин М. С. Краткая история города 
Казани: Ч. 1–2 / соч. адъюнкта М. Рыбушкина. Ка-
зань: тип. Л. Шевиц, 1848–1849 (обл. 1850). 2 т.; 22. 

12. Театръ въ Казани // Казанские губернские 
ведомости. 1849. № 40. 379–384 с. 

13. Первый шаг. Казань. 1876. 594 с. 
14. Письма Г. Н. Потанина в 2 т. Т. 2. Иркутск: 

изд-во Иркутского университета, 1988. 344 с. 
15. Шамуков Г. Нәкый Исәнбәт. Казан: Татар. 

кит. нәшр., 1959. 76 б. 
16. Ханзафаров Н. Нәкый Исәнбәт 

драматургиясе. Казан: Татар. кит. нәшр., 1982. 192 б. 
17. Пыляев М. И. Полубарские затеи // 

Замечательные чудаки и оригиналы. 1898. URL: 
https://ru.wikisource.org/wiki/%D0%9F%D0%BE%D0
%BB%D1%83%D0%B1%D0%B0%D1%80%D1%81
%D0%BA%D0%B8%D0%B5_%D0%B7%D0%B0%D
1%82%D0%B5%D0%B8_(%D0%9F%D1%8B%D0%
BB%D1%8F%D0%B5%D0%B2) (дата обращения: 
12.10.2022) 

18. Херасков М. П. Творения М. Хераскова: 
Вновь исправленныя и дополненныя. М.: Унив. тип. 
у Хр. Ридигера и Хр. Клаудия, 1796–1803. 336 с. 

19. Глинка С. Н. Сумбека, или Падение Казан-
ского царства. Трагедия в пяти действиях / Сочине-
ние Сергея Глинки. М.: В типографии Платона Бе-
кетова, 1806. 79 с. 

20. Грузинцов А. Н. (ок. 1779 – не позднее 
1821). Покоренная Казань или Милосердие царя Ио-
анна Васильевича IV проименованного Грозным: 
Трагедия в пяти действиях в стихах. СПб.: Импера-
торская тип., 1811. 61 с. 

21. Рыбушкин М. С. Иоанн, или Взятие Казани: 
Трагедия в пяти действиях, в прозе / М. С. Рыбуш-
кин.  Казань: В Университетской типографии, 1814.  
110 с. 

22. Грозный // Сочинения Державина: в 9 т. / с 
объясн. примеч. и предисл. Я. Грота. СПб.: изд. 
Имп. Акад. Наук: в тип. Имп. Акад. Наук, 1864–
1883. Т. 4. 863 с. 

23. Завьялова А. И. Иван Грозный в творчестве 
русских писателей второй половины XVIII – начала 
XIX вв. // Вестник славянских культур. 2018. Т. 50. 
№ 4. С. 136–145. 

24. Завьялова А. И. К вопросу о «Казанской ис-
тории» как источнике поэмы М.М. Хераскова «Рос-
сияда» // Ученые записки Казанского университета. 
Серия Гуманитарные науки, 2020. Т. 162. Кн. 5. 
С. 272–280. 

25. Завьялова А. И. «Иоанн, или Взятие Казани» 
М. С. Рыбушкина: история публикации пьесы и ее 
литературные источники // Вестник ВГУ. Серия: 
Филология. Журналистика, 2022. № 1. С. 35–40. 

26. Иcхаки Г. Нищенка. Мулла-бабай / пер. 
А. И. Киллевой-Бадюгиной. Казань: Татар. кн. изд-
во, 2015. 352 с. 

27. Камал Г. Беренче театр // Г. Камал. 
Сайланма әсәрләр. Казан: Татар. кит. нәшр., 2004. 
Б. 50–66. 

28. Еникеев А. Во имя искусства // Советская 
культура. 1957. 23 мая. 



M.M.KHABUTDINOVA 
 

 154 

_______________________ 
 

ХІХ ГАСЫРДА ТАТАРЛАР ҺӘМ КАЗАН ШӘҺӘРЕНЕҢ РУС ТЕАТРЫ 
 

Миләүшә Мөхәммәтҗан кызы Хәбетдинова, 
Казан федераль университеты, 

Россия, 420008, Казан ш., Кремль ур., 18 нче йорт, 
mileuscha@mail.ru. 

 
Мәкаләдә татарларның беренче тапкыр Казандагы рус театрына килү тарихы мәсьәләсе ка-

рала. Татар тикшеренүчеләре арасында бу теманы беренчеләрдән булып, 1962 елда 
Казахстанның «Казакъ әдәбияты» газетасында басылган мәкаләсендә Н. Исәнбәт күтәрә. 
Мәкалә авторы энциклопедист галимнең татар театры тарихына багышланган ике язмасын 
фәнни әйләнешкә кертә: «Татар театры 25 ел эчендә» (1946/1947), «Татар театрының милли 
үзенчәлеге турында» (1956). Н. Исәнбәт «XIX гасырда татар һәм рус театры» темасын 
эшләгәндә, Н. Баженовның «Казан тарихы» (1847) хезмәтенә, «Беренче адым» (1876) әдәби-
нәфис җыентыгына таяна. Мәкаләдә әлеге темага кагылышлы чыганаклар даирәсе «Казанские 
губернские ведомости» (1836–1917) һәм «Камско-Волжская газета» (1872–1874) басмаларында 
чыккан язмалар, Н.С. Рыбушкин, Ф.Ф. Вигель, М.И. Пыляев хезмәтләре хисабына шактый 
киңәйде. Әлеге чыганаклар XIX гасырның беренче дистә елында ук Казан алпавыты П. 
Есиповның халык театрында (1802–1814) татарлар өчен билет саткан акчалар хисабына 
пәрдәләр белән капланган махсус ложалар булдырыла. Аның театры репертуарында Казан егы-
лу һәм Сөембикә-ханбикә белән бәйле татар темасына берничә әсәр дә була. Вольтерның 
«Мөхәммәт» трагедиясенең премьерасының уңышсызлыгы татарларның театрга йөрүенә 

тискәре йогынты ясый. Рус театрының янгыннан соң төзелгән бинасында да агач рәшәткәләр 
артында мөселманнар өчен махсус ложалар булуы билгеле. 1874 елгы янгыннан соң төзелгән 
яңа бинада әлеге ложалар юкка чыга, бу исә рус этнографларына татар тамашачылары театрда 
үзләрен уңайсыз хис итмәгән дип нәтиҗә ясарга мөмкинлек бирә. Мәкаләдә XIX гасырның бе-
ренче яртысында рус язучыларының татар темаларына язган әсәрләр исемлеге дә системага са-
лына. 

 
Төп төшенчәләр: театр, татарлар, Казандагы Рус театры, татарлар өчен ябык ложалар, рус 

театрларының татар репертуары 
 

 
Казань, Площадь Театральная. 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 155 

 
 
 

DOI: 10.26907/2311-2042-2022-19-2-155-163 

INVESTING THE WARMTH OF HER SOUL…  
(THE 90TH ANNIVERSARY OF RESEDA GANIYEVA) 

 
Alfat Magsumzyanovich Zakirzyanov, 

G. Ibragimov Institute of Language, Literature and Art,  
the Science Academy of the Republic of Tatarstan, 

12 K. Marks Str., Kazan, 420111, Russian Federation, 
alfat_zak@mail.ru. 

 

 
 

Ganieva Reseda Kadyrovna 
(1932–2020) was a literary critic, 
teacher and scientific mentor. In 
1952–1958, she studied at the 
Faculty of the Tatar Language and 
Literature of Kazan State Universi-
ty; in 1958–1962, she did a 
postgraduate course at Moscow 
University at the Department of 
Peoples of the USSR. In 1962–2011, 

Ганиева Резеда Кадыйр 
кызы (1932–2020) – әдәбият 
галиме, педагог, фәнни остаз. 
1952–1958 елларда КДУның 
татар теле һәм әдәбияты бүлеген-
дә, 1958–1962 елларда Мәскәү 
университетының СССР халык-
лары кафедрасы каршындагы 
аспирантурада укый.  

Р. Ганиева 1962–2011 елларда 

Ганиева Резеда Кадыровна 
(1932–2020) – литературовед, 
педагог, научный наставник. В 
1952–1958 гг. училась на факуль-
тете татарского языка и литерату-
ры Казанского государственного 
университета, в 1958–1962 гг. – в 
аспирантуре Московского уни-
верситета при кафедре народов 
СССР. В 1962–2011 гг. Р. Ганиева 



A.M.ZAKIRZYANOV 
 

 156 

R. Ganieva was engaged in 
pedagogical and scientific work at 
the Department of Tatar Literature 
of Kazan University. In 1964, she 
received a Candidate of Philology 
degree, in 1992 she was awarded a 
Doctor of Philology degree. She was 
a professor of Kazan State 
University (now KFU) (1993) and a 
professor in the Department of Tatar 
Literature (1993). 

Her sphere of scientific interests 
included Literature of the Middle 
Ages and Modern Times, Eastern 
Classics, Literature of the Peoples 
from the Ural-Volga Region, Tukay 
Studies and Iskhak Studies. She was 
an Honored Worker of Science of 
the Republic of Tatarstan (1994). 

Казан университетының татар 
әдәбияты кафедрасында 
педагогик һәм гыйльми 
эшчәнлек белән шөгыльләнә. 
1964 елда филология фәннәре 
кандидаты, 1992 елда филология 
фәннәре докторы гыйльми 
дәрәҗәсенә ия була. Казан 
дәүләт университеты (хәзер 
КФУ) профессоры (1993). 

Фәнни хезмәтләре Урта гасыр 
һәм яңа заман татар әдәбияты, 
Шәрык классикасы, Идел - Урал 
буе, төрки халыклар 
әдәбиятлары, Тукай турындагы 
гыйльмият, Г. Исхакый фәне һәм 
башка тармакларга карый. 
Татарстан Республикасының 
атказанган фән эшлеклесе (1994). 

занималась педагогической и на-
учной деятельностью на кафедре 
татарской литературы Казанского 
университета. В 1964 г. снискала 
степень кандидата филологиче-
ских наук, в 1992 г. ей присудили 
степень доктора филологических 
наук. Профессор Казанского 
государственного университета 
(ныне КФУ) (1993), профессор 
кафедры татарской литературы 
(1993).  

Сфера научных интересов: 
литература Средневековья и 
Нового времени, восточная 
классика, литература народов 
Урало-Поволжья, тукаеведение, 
исхакиведение. 

Заслуженный деятель науки 
РТ (1994). 

 
From the 1960s, Prof. Reseda Ganieva, an 

Honored Scientist of the Republic of Tatarstan, 
Doctor of Philology, conducted serious research in 
the field of Tatar literary criticism and made a 
great contribution to clarifying its methodology, 
principles and methods, identifying new areas of 
research; she received wide recognition as a re-
searcher of the literatures of the Volga and Ural 
peoples. The date of her 90th anniversary, her life 
and creative path, her personal qualities and 
scientific achievements are an opportunity to look 
back and determine their value in the past and in 
modern literary science. 

R. Ganieva was born in the village of Maly 
Sherdan, the Zelenodolsky District, outside Kazan 
on November 13, 1932. When the Great Patriotic 
War broke out and her father Gabdelkadir went to 
the front, she was less than 9 years old. They were 
the first in the village to hear the sad news about 
their father’s death in one of the bloody battles for 
Leningrad. Widowed with four children, her moth-
er, Khabira, did everything to protect her children 
from starvation, to give them an education and a 
profession. Being the eldest daughter, Reseda had 
to go through hardships of life at an early age. The 
bright teenage girl set big goals, never succumbing 
to difficulties. After graduating from a seven-year 
school in her native village, she entered the Kazan 
Pedagogical School and was recognized as one of 
its best students. All her life she remembered with 
nostalgia her teachers at the Pedagogical School, 
Zifa and Nail Gubaidullins, who helped her with 
advice during her school years; Vali Khaziev, 
Raziya Bayazitova and others, her mentors, who 
admired her as while she was their student. 

With a diploma from the Pedagogical School, 
for several years, she taught at schools in Kazan 
and Mulma, the village in the Vysokogorsky 
District. During this period, she studied in absentia 
at the Department of the Tatar Language and 
Literature of Kazan State University. On the advice 
of her mentor, Prof. I. Nurullin, she entered the 
graduate school at the Department of Literature of 
the Peoples of the USSR at Moscow University 
and began to study the theme of satire in 
G. Tukay’s work. Here, R. Ganieva discovered a 
new world. Listening to the lectures, delivered by 
her scientific adviser Madina Iskanderovna 
Bogdanova, as well as the famous scientists of the 
department I. Braginsky, Kh. Ker-Ogly, A. 
Klimovich, R. Bikmukhametov, A. Zainetdinov, 
Sharaf and others, and being in constant 
communication with them expanded her scientific 
horizons and range of interests. Thanks to her fel-
low students and the study of Bashkir, Chuvash, 
Kyrgyz, Azerbaijani, Komi and Yakut literatures, 
she was able to conduct her further research. 

Having successfully completed her 
postgraduate studies in 1962, R. Ganieva began her 
work in the Department of Tatar Literature at 
Kazan State University. Here, she went from an 
assistant professor to a full professor. Over 50 
years of her work in the department, Reseda 
Kadyrovna became a prominent scholar who was 
engaged in contextual and comparative studies of 
various periods of the Tatar literature history. She 
researched Eastern and Arabic literature, giving 
scientific and theoretical substantiation of 
traditions and innovations in verbal art. She also 
explored the methods used in teaching Tatar 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 157 

literature, the terms and concepts, revealing the 
inner nature of literary trends, and studied the 
features characterizing the artistic thinking of 
dozens of writers. 

Reseda Ganieva was a teacher and mentor who 
greatly influenced the lives of thousands of 
students. Her lectures and seminars were a school 
in their own right. Rezeda Kadyrovna’s love for 
the art of the word, her deep knowledge and 
comprehension of its innermost secrets aroused in 
her students genuine interest in scientific research. 
She was an experienced and highly qualified 
lecturer. Even in the times when the pressure of 
Soviet ideology was strong, she taught her students 
the skills of spiritual freedom, the objective 
approach to literary phenomena, free from any bias 
when studying and evaluating literature. 

The personal qualities of R. Ganieva were re-
flected in her scientific research. She stood out 
among her colleagues for her integrity and 
factuality. Her works had a firm scientific and 
theoretical basis, characterized by richness of the 
factual material and deep respect for her 
predecessors’ achievements, which accounts for 
the great value of her scientific work today. 

The young scientist began her first scientific 
study with the work about Tukay. She successfully 
defended her PhD thesis devoted to the study of 
the great poet’s satirical works in the context of the 
literary movement of that time. Her study 
“Satirical Works of G. Tukay” (1964) was a 
serious scientific novelty in Tatar literary criticism 
[1]. The author focused on the disclosure of the 
aesthetic value of Tukay’s works. Her findings 
concerning the history of the poet’s writing, the 
conditions that influenced his work, as well as the 
impact of Eastern and Arabic literature on Tukay’s 
thoughts aroused great interest in the literary 
community. It should be noted that the theme of 
Tukay remained the focus of R. Ganieva’s atten-
tion throughout her life [2, p. 171]. R. Ganieva 
wrote that the poet was the one who radically 
changed Tatar poetry, raised it to the level of world 
literature, and had a huge impact on late Tatar 
literature, on the art of the Turkic word. “The 
scholar upheld the greatness of Tukay’s work, 
exploring its ideological and semantic depth, 
philosophical and aesthetic nature and the 
figurative embodiment of poetic thinking, which 
ensured the revival and development of Tatar 
poetry at a new level” [3, p. 158], writes 
T. Gilazov. 

Whatever period of national verbal art Rezeda 
Kadyrovna studied later, she connected it with the 

great Tukay, for the poet worked on the literary 
and aesthetic values of the centuries-old Turkic-
Tatar literature, which, like the traditions of Tukay, 
served as a source of inspiration for poets of 
different generations, a model of artistic skills. R. 
Ganiyeva considered Tukay to be a folk poet who 
creatively absorbed the achievements of Eastern 
and Russian-European literature, developed in our 
national traditions, in our native land, and this 
conception opened the way to numerous new 
studies. In her work “The Spiritual World of 
Tukay” (2002) [4], as well as in dozens of articles 
in the “Encyclopedia of Gabdulla Tukay” (2016) 
[5], the poet’s work is assessed in the context of 
public life, Islam, the Tatar Renaissance and the 
changes that took place in the literary process of 
that time, its significance for the national culture of 
its time and modernity. 

The study of the enormous creative heritage of 
the national poet aroused R. Ganieva’s interest in 
the theory of literature. In the 1970s–1980s, the 
search for new ways of studying verbal art began 
in the country, and the interest in literary trends, 
principles, methods, genres and styles was on the 
increase. The scholar’s research on the characteris-
tic features of Tukay’s artistic thinking led her to 
the scientific issue of creative methods used in 
Turkic literature. As a result, “The Creative 
Method of Tukay (in relation to the evolution of 
romantic tendencies)” (1972) [6], “Issues of the 
Creative Method in Turkic Literature” (1979) [7] 
and other works enriched and complemented the 
studies of N. Gulyaev, Kh. Gusman, I. Nurullin , 
J. Nigmatullina, et al. 

A special place in R. Ganiyeva’s studies is 
occupied by her studies of the art of the word in 
the early twentieth century. The scholar, following 
the views of Z. Validi, G. Sagdi, G. Nigmati, 
considerd this period to be the second Renaissance 
of Tatar literature, that is, the continuation of the 
Turkic Renaissance traditions, formed in new 
conditions under the strong influence of the 
Eastern Renaissance. Linking its beginnings with 
the activities of the enlightenment movement and 
its prominent representatives K. Nasyri, 
Sh. Marjani, she examined the work of the major 
figures of Tatar literature in the early twentieth 
century: F. Amirkhan, G. Ibragimov, N. Dumavi, 
Sh. Kamal, S. Ramiev, Sh. Babich and others. In 
this regard, the beginning of the twentieth century 
put an end to many discussions, indicating the 
main features of Tatar verbal art, in particular, that 
Enlightenment realism gave way to critical 
realism, Eastern romanticism was replaced by 



A.M.ZAKIRZYANOV 
 

 158 

European romanticism; in addition to these, 
classical trends, such trends of modernism as 
symbolism, existentialism, expressionism, 
impressionism and acmeism were also typical of 
this period. 

The scholar’s research, relating to the early the 
20th century, is complemented by the works devot-
ed to G. Iskhaki. After ideological and political 
restrictions on the studies of the past were 
removed, R. Ganieva, together with the students, 
took up research into the textological and literary-
aesthetic aspects of Iskhaki’s work, the author who 
became “an outstanding prose writer, playwright, 
publicist and leader of the national liberation 
movement” [p. 8, 6]. Her colleagues, I. Nurullin, 
G. Makhmutov, L. Gainanova, A. Sakhapov, 
F. Musin, Kh. Minnegulov, M. Khasanov, 
A. Akhmadullin, F. Galimullin and others, 
continuing research in this area, interpreted 
G. Iskhaki’s work as an integral phenomenon in 
the context of centuries-old traditions of Tatar 
literature. In the course curriculum “The Work of 
Gayaz Iskhaki” for students of Tatar literature, R. 
Ganiyeva, conducting a detailed study and 
evaluation of his numerous works, highlighted the 
periods of “enlightenment”, “tanchylyk (the period 
when he was fascinated by revolutionary ideas)”, 
“nationalism”, “emigration”, indicating the 
qualitative changes that determined the essence of 
each period. The conceptual novelty of 
G. Iskhaki’s work and the methods for studying it, 
emphasized in this curriculum, are scientific find-
ings that are still valued today [9, p. 260]. 

The work of R. Ganiyeva “Eastern 
Renaissance and the poet Kul Gali” (1988) [10] 
and the doctoral dissertation “Eastern Renaissance 
and its traditions in Turkic literatures”, defended 
on its basis in 1992 [11], enriched Tatar literary 
studies with new scientific ideas and results. 
Studying the features of the Eastern Renaissance, 
the scholar points to the strong influence of this 
artistic period on the Turkic Renaissance. In her 
opinion, “The Legend of Yusuf” by Kul Gali was a 
poem created under the influence of Arab-Muslim 
philosophy [12, p. 180]. She emphasized that the 
Bulgar writer, relying on the philosophy of 
monotheism (at-Tawhid), depicted a person in the 
center of the universe. She came to the conclusion 
that the connection between the inner and outer 
beauty of the personality, their feelings and mind 
were a synthesis of moral and Sufi views. 
Evaluating Kul Gali’s famous story as a work that 
marked the beginning of the Tatar revival, she not-
ed its rich traditions. 

The monographs of Reseda Kadyrovna “Tatar 
Literature: Traditions and Relationships” (2002) 
[13], “Traditions of the Eastern Renaissance in the 
Turkic Literatures of the Middle Ages and Modern 
Times” (2014) [14], which became a continuation 
of the abovementioned studies, reveal the 
development of national verbal art in close 
relationship with the literatures of the Turkic 
peoples. R. Ganieva explored, in terms of 
traditions and socio-social contradictions of that 
time, the spiritual heritage of such writers as 
Mukhammadyar, Maulya Kuliy and G. Utyz Imani 
who were out of sight of the contemporary literary 
community. In his poems, Muhammadyar, the 16th 
century poet, highlighted the signs of the Turkic 
Renaissance, elevated the human personality, 
defending the justice of the relationship between 
the judge and the people and other universal 
values. Noting the inconsistency of the works by 
M. Kulyi, who lived and worked in the 17th 
century, she discovered that universal ideals were 
hidden behind his religious and Sufi views. In his 
works, along with an idea of brevity of life and a 
warning about inevitability of death, she found 
such motifs as patience and generosity, a desire for 
family happiness, and the glorification of the 
farmer’s work. G. Utyz-Imani was regarded as a 
supporter of the need for religious and secular 
education. According to R. Ganieva, this writer’s 
work was also a contradictory one, he put religious 
science above secular science and through it, he 
called for knowing the world, for the improvement 
of the reader’s morality and patience. 

Along with her research into the works of the 
Tatar writers from different eras (Y. Balasaguni, 
Mukhammadyar, M. Kuly, G. Utyz-Imani, K. 
Nasyri, R. Fakhretdin, G. Tukay, G. Iskhaki, F. 
Amirkhan, Sh. Babich, G. Taktash, H. Tufan, M. 
Jalil, S. Hakim, R. Gatash, M. Mirza), R. Ganieva 
made a significant contribution to the study of the 
heritage of outstanding Turkic and Slavic writers 
of the peoples from the Volga and Ural regions. 
Her articles, devoted to the work of Ukrainian T. 
G. Shevchenko, Russian M. M. Kheraskov, 
Azerbaijanis Vagif, Vazekh and Sabir, Kazakh 
Abai, Turkmen Makhtumkuli, Chuvash M. Sespel 
and others, express deep respect for the verbal art 
of these peoples. The scholar enriched the study 
and comparative- historical evaluation of literature 
with new ways and methods. 

“She was a mentor who created her own 
scientific school in the field of the Eastern cultural 
movement revival, developed new creative 
methods in literary studies and established new 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 159 

interliterary relations” [15, p. 175], she brought 
numerous students, graduate students and 
colleagues to the world of science, and they 
willingly shared her deep knowledge. R. Ganieva, 
her way of life and personal qualities, was an 
example of a real teacher, mentor and personality. 
The numerous works of the scholar, characterized 
by scientific and theoretical depth, rich 
philosophical and aesthetic content, raised the 
Tatar literary science to a new level, laying the 
foundations for new research, today they are an 
important spiritual heritage. 

 
References 

1. Ganiyeva, R. (1964). Satiricheskoye 
tvorchestvo G. Tukaya [Satirical Works of G. Tukay]. 
Kazan', izd-vo KGU. (In Russian)  

2. Yusupova, N. M. (2017). Zhizn', 
posvyashchennaya nauke [Life Dedicated to Science]. 
Volga. No. 11, pp. 66–67. (In Russian) 

3. Gilazov, T. Sh. (2008). Osnovnye tendentsii 
razvitiya tukayevedeniya na rubezhe XX – XXI vekov 
[The Main Tendencies of Tukay's Poetry Studies at the 
Turn of the 20th – 21st Genturies]. Uchenye zapiski 
Kazanskogo gosudarstvennogo universiteta. Tom 150, 
Kniga 8, Seriya Gumanitarnye nauki, pp. 42–47. (In 
Russian) 

4. Ganiyeva, R. (2002). Dukhovnyi mir poeta (po 
materialam entsiklopedicheskogo slovarya-
spravochnika “Gabdulla Tukay”) [Spiritual World of 
the Poet (based on the encyclopedic dictionary-
reference book “Gabdulla Tukay”)]. Kazan', Istoriya. 
(In Russian) 

5. Gabdulla Tukay. Entsiklopediya (2016)[ 
Gabdulla Tukay. Encyclopedia]. Sost. Z. Z. Ramiyev. 
864 p. Kazan', Institut yazyka, literatury i iskusstva im. 
G. Ibragimova. (In Russian) 

6. Ganiyeva, R. (2002). Tvorcheskii metod 
Tukaya (k evolyutsii romanticheskikh tendentsii) 
[Tukay’s Creative Method (on the evolution of romantic 
tendencies)]. Dukhovnyi mir poeta (po materialam 
entsiklopedicheskogo slovarya-spravochnika “Gabdulla 
Tukay”). Pp. 65–85. Kazan', Istoriya. (In Russian) 

7. Ganiyeva, R. (1979). Voprosy metoda 
tvorchestva v tyurkskoi literature [Issues of the Method 
of Creativity in Turkic Literature]. Aktual'nye voprosy 
sovremennogo tatarskogo literaturovedeniya. Pp. 97–
105. Kazan'. (In Russian)  

8. Ganiyeva, R. K. (2005). Tvorchestvo Gayaza 
Iskhaki [Gayaz Iskhaki’s Work]. Kazan', Kazanskii 
gosudarstvennyi universitet. (In Russian) 

9. Zakirzyanov, A. M. (2011). Velikaya doch' 
Maloi Shygyrdan [The Great Daughter of Maloy 
Shygyrdan]. Dukhovnaya opora: literaturno-
kriticheskiye stat'i. Pp. 256–261, Kazan', Ta-
tar.kit.izdaniye. (In Russian) 

10. Ganiyeva, R. K. (1988). Vostochnyi Renessans 
i poet Kul Gali [Eastern Renaissance and the Poet Kul 
Gali]. Kazan', izd-vo Kazan. un-ta. (In Russian) 

11. Ganiyeva, R. (1992). Vostochnyi Renessans i 
yego traditsiya v tyurkskikh literaturakh: diss ... dokt. 
filol. nauk [Oriental Renaissance and Its Tradition in 
Turkic Literatures: Doctoral Thesis]. (In Russian) 

12. Sayapova, A. M. (2017). Yubilei uchitelya [Ju-
bilee of the Teacher]. Filologiya i kul'tura. No. 4, pp. 
255–256. (In Russian)  

13. Ganiyeva R. (2002). Tatarskaya literatura: 
traditsii, svyazi [Tatar Literature: Traditions and 
Connections]. Kazan', izd-vo universiteta. (In Russian) 

14. Ganiyeva, R. (2014). Traditsii Vostochnogo 
Renessansa v tyurkskikh literaturakh Srednevekov'ya i 
Novogo vremeni [Traditions of the Eastern Renaissance 
in Turkic Literatures of the Middle Ages and Modern 
Times]. Kazan', izd-vo “Nauka” AN RT. (In Russian) 

15. Zagidullina, D. F. (2017). Miry, otkrytyye 
uchenym [Worlds, Discovered by Scientists]. Ogni 
Kazani. No. 11, pp. 171–176. (In Russian) 

_______________________ 
 

КҮҢЕЛ ҖЫЛЫСЫН САЛЫП… 
(РЕЗЕДА ГАНИЕВАНЫҢ ТУУЫНА 90 ЕЛ) 

 
Әлфәт Мәгъсүмҗан улы Закирҗанов, 

ТР ФАнең Г. Ибраһимов исем. Тел, әдәбият һәм сәнгать институты, 
Россия, 420111, Казан ш., К. Маркс ур., 12 нче йорт, 

alfat_zak@mail.ru. 
 
ХХ гасырның 60 елларыннан башлап, татар 

әдәбият белеме өлкәсендә җитди тикшеренүләр 
алып барган, аның методологиясен, принцип-
методларын ачыклауга, яңа эзләнү юнәлеш-
ләрен билгеләүгә зур өлеш керткән, үзенең 
хезмәтләре белән Идел – Урал буе һәм төрки 
халыкларның әдәбиятлары фәнендә киң танылу 

алган галимнәрнең берсе – Татарстан 
Республикасының атказанган фән эшлеклесе, 
филология фәннәре докторы, профессор Резеда 
Кадыйр кызы Ганиева. Галимәнең тууына 90 ел 
тулу датасы, аның тормыш һәм иҗат юлын, 
шәхес сыйфатларын, фәнни табышларын тагын 
бер кат күздән кичереп, аларның үз вакытында 



A.M.ZAKIRZYANOV 
 

 160 

һәм бүгенге көн әдәбият фәнендә кыйммәтен 
билгеләү мөмкинлеге бирә. 

Р. К. Ганиева 1932 елның 13 ноябрендә 
Казан артындагы Яшел Үзән районы Кече 
Шырдан авылында туа. Бөек Ватан сугышы 
башланып, әтисе Габделкадыйр фронтка 
киткәндә, аңа 9 яшь тулмаган була. Ленинград 
өчен барган канлы сугышларның берсендә 
әтисенең һәлак булуы турындагы кайгылы 
хәбәр авылларында беренче булып аларга килә. 
Дүрт бала белән тол калган Хәбирә апа 
балаларын ач үлемнән саклап калу, укыту, 
һөнәрле итү өчен барысын да эшли. Олы кыз 
буларак Резедага бик иртә тормыш «арба»сын 
тартырга туры килә. Үткен, чая яшүсмер, 
авырлыкларга баш имичә, зур максатлар куеп 
укый. Туган авылында җидееллык мәктәпне 
тәмамлаганнан соң, Казан педагогия училище-
сына укырга керә һәм иң алдынгы укучылар-
ның берсе булып таныла. Мәктәп елларында 
киңәш-табышлары белән ярдәм иткән укыту-
чылары Зифа һәм Наил Гобәйдуллиннарны, 
училищеда укыганда шәхес һәм остаз буларак 
соклану уяткан Вәли Хаҗиевны, Разия Баязи-
тованы һ.б.ларны гомере буе сагынып искә ала. 

Педагогия училищесы дипломы белән 
берничә ел Казан һәм Биектау районы Мүлмә 
авылы мәктәбендә балалар укыта. Шул чорда 
Казан дәүләт университетының татар теле һәм 
әдәбияты бүлегендә читтән торып белем ала. 
Остазы профессор И. Нуруллин киңәше белән 
Мәскәү университетының СССР халыклары 
әдәбияты кафедрасы каршындагы аспиранту-
рага укырга керә һәм Г. Тукай иҗатында сатира 
темасын өйрәнә башлый. Монда Р. Ганиева үзе 
өчен яңа дөнья ача. Фәнни җитәкчесе Мәдинә 
Искәндәр кызы Богданова, шулай ук 
кафедраның танылган галимнәре И. С. Брагинс-
кий, Х. Г. Кер-Оглы, А.И. Климович, Р. Г. Бик-
мөхәммәтов, А. А. Шәрәф һ.б. лекцияләрен 
тыңлау, даими аралашу аның фәнни офык-
ларын, кызыксынуларын киңәйтә. Үзе белән 
бергә укыган аспирантлар ярдәме белән 
башкорт, чуваш, кыргыз, азәрбайҗан, коми, 
якут әдәбиятларын өйрәнү дә киләчәк 
тикшеренүләренә нигез була. 

Аспирантураны уңышлы тәмамлап, Р. К. 
Ганиева 1962 елда Казан дәүләт универси-
тетының татар әдәбияты кафедрасына эшкә 
алына. Монда ул ассистенттан алып профессор 
дәрәҗәсенә кадәр хезмәт юлы үтә. Кафедрада 
50 елга якын эшләү дәверендә Резеда Кадыйр 
кызы татар әдәбияты тарихының төрле 
чорларын, Шәрык һәм Гареб әдәбиятлары 

контекстында һәм чагыштырма планда 
тикшергән, сүз сәнгатендәге традицияләрне һәм 
яңачалыкларны, термин-төшенчәләрне фәнни-
теоретик нигезләгән, татар әдәбиятындагы 
әдәби юнәлеш, агым, методларның эчке 
хасиятләрен ачып, дистәләгән әдипнең сәнгати 
фикерләү үзенчәлеген өйрәнгән зур галимә 
булып таныла. 

Резеда Ганиева – меңләгән студентларның 
тормышта үз урыннарын табуына зур өлеш 
кертән укытучы-остаз да. Аның лекция-
семинарлары үзе бер мәктәп булып тора. Резеда 
Кадыйр кызының сүз сәнгатенә мәхәббәте, аны 
яхшы белү һәм эчке серләренә төшенү 
омтылышы укучыларында да фәнни тикшеренү 
эшенә кызыксыну уята. Ул югары дәрәҗәдәге 
оста лектор. Совет идеологиясе басымы көчле 
булган чорларда да шәкертләрендә рухи ирек, 
әдәби күренешләргә объектив якын килү, 
әдәбиятны һәртөр конъюнктурадан азат итеп 
өйрәнү һәм бәяләү күнекмәләре тәрбияли. 

Р. Ганиеваның шәхси сыйфатлары фәнни 
тикшеренүләренә дә йогынты ясый. Ул 
коллегалары арасында принципиальлеге, 
фактларга һәм дәлилләргә нигезләнүе белән 
аерылып тора. Хезмәтләренең фәнни-теоретик 
нигезенең ныклыгы, фактик базасының 
байлыгы, үзенә кадәрге галимнәргә тирән 
хөрмәте гыйльми эшчәнлегенең кыйммәтен 
бүген дә саклый. 

Яшь галимә тәүге фәнни тикшеренүләрен 
Тукай иҗаты белән башалап җибәрә. Бөек 
шагыйрьнең сатирик әсәрләрен шул чор әдәби 
хәрәкәте яссылыгында өйрәнүгә багышланган 
кандидатлык диссертациясен уңышлы яклый. 
«Сатирическое творчество Г. Тукая» 
(«Г. Тукайның сатирик иҗаты») (1964) хезмәте 
татар әдәбияты белеме фәненә җитди фәнни 
яңалык алып килә [1]. Автор үз игътибарын 
Тукай әсәрләренең эстетик кыйммәтен ачуга 
юнәлтә. Аларның язылу тарихын, шагыйрь 
каләменә йогынты ясаган шартларны, шулай ук 
Шәрык һәм Гареб әдәби фикеренең Тукайга 
тәэсирен ачудагы табышлары әдәби 
җәмәгатьчелектә зур кызыксыну уята. Әйтергә 

кирәк, Тукай темасы галимәнең гомерлек 
юлдашы булып кала [2, 171 б.]. Р. Ганиева 
шагыйрьне татар поэзиясен тамырдан үзгәртеп, 
дөнья әдәбияты дәрәҗәсенә күтәргән, үзеннән 
соңгы татар әдәбиятына, төрки халыклар сүз 
сәнгатенә гаять зур йогынты ясаган әдип дигән 
нәтиҗә ясый. «Галимә үз игътибарын, яңа 
кимәлдә иҗат итеп, татар шигъриятенең 
яңарышын һәм үсешен тәэмин иткән Тукай 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 161 

иҗатының фикри-мәгънәви тирәнлеген, 
фәлсәфи-эстетик табигатен һәм шигъри 
фикерләвенең сурәтле-бизәкле гәүдәләнешен 
тикшереп, аның бөеклеген һәм даһилыгын 
раслауга юнәлтә» [3, с. 44], – дип яза 
Т. Гыйлаҗев. 

Резеда Кадыйр кызы алга таба милли сүз 
сәнгатенең кайсы гына чорын өйрәнсә дә, аны 
бөек Тукайга китереп тоташтыра, чөнки 
шагыйрь күпгасырлык төрки-татар әдәбиятын-
дагы әдәби-эстетик кыйммәтләрне фокус 
рәвешендә үз иҗатында туплаган булса, соңрак 
алар, Тукай традицияләре буларак, төрле буын 
шагыйрьләренә илһам чыганагы, сәнгати 
осталык үрнәге булып хезмәт итә. Р. Ганиева 
Тукайны, шәрык һәм рус-европа әдәбиятлары 
казанышларын иҗади үзләштереп, милли 
традицияләребездә, үз җирлегебездә форма-
лашкан халыкчан шагыйрь дип саный һәм аның 
әлеге концепциясе күпсанлы яңа тикшеренү-
ләргә юл ача. Галимәнең «Тукайның рухи 
дөньясы» (2002) [4] хезмәтендә, шулай ук 
«Габдулла Тукай энциклопедиясе»нә (2016) [5] 
язылган дистәләрчә мәкаләсендә шагыйрь 
иҗаты иҗтимагый яшәеш, ислам дине, татар 
Яңарышы һәм шул чор әдәби процессында 
барган үзгәрешләр контекстында бәяләнә, үз 
чоры һәм бүгенге милли мәдәният өчен 
әһәмияте билгеләнә. 

Халык шагыйренең гаять бай иҗат мирасын 
тикшерү Р. Ганиеваны әдәбият теориясе белән 
кызыксынуга китерә. 1970–1980 елларда ил 
күләмендә сүз сәнгатен өйрәнүнең яңа 
юлларын эзләү, әдәби юнәлеш-агымнар, 
принцип-методлар, жанр-стильләр белән 
кызыксыну арта. Тукайның сәнгатьчә фикерләү 
үзенчәлеге белән кызыксыну галимәнең 
игътибарын төрки әдәбиятлардагы иҗат 
методлары фәнни проблемасына юнәлтә. 
Нәтиҗәдә «Тукайның иҗат методы (романтик 
тенденцияләр эволюциясенә карата)» (1972) [6], 
«Төрки әдәбиятларда иҗат методы мәсьәлә-
ләре» (1979) [7] һ.б. хезмәтләре Н. Гуляев, 
Х. Госман, И. Нуруллин, Й. Нигъмәтуллина һ.б. 
тикшеренүләрен баета һәм тулыландыра. 

Р. Ганиева хезмәтләрендә ХХ йөз башы сүз 
сәнгате аерым урын алып тора. Галимә, 
Җ. Вәлиди, Г. Сәгъди, Г. Нигьмәти карашларын 
дәвам итеп, бу дәверне татар әдәбиятындагы 
икенче Яңарыш чоры, ягъни Шәрык Яңарышы-
ның көчле йогынтысында формалашкан төрки 
Яңарышы традицияләренең яңа шартларда 
дәвам ителеше дип карый. Башлангычын 
мәгърифәтчелек хәрәкәте, аның күренекле 

вәкилләре К. Насыйри, Ш. Мәрҗани эшчәнлеге 
белән бәйләп, ХХ йөз башы татар әдәбиятының 
төп көчләре булган Ф. Әмирхан, Г. Ибраһимов, 
Н. Думави, Ш. Камал, С. Рәмиев, Ш. Бабич һ.б. 
иҗатын Яңарышка нисбәтле тикшерә. Шуларга 
бәйле ХХ йөз башы татар сүз сәнгатенең төп 
хасиятләрен, аерым алганда, мәгърифәтчелек 
реализмының үз урынын тәнкыйди реализмга 
бирүен, Шәрык романтизмының Европа 
романтизмы белән алышынуын, әлеге классик 
юнәлешләрдән тыш бу чорда модернизмның 
символизм, экзистенциализм, экспрессионизм, 
импрессионизм, акмеизм кебек агымнарының 
үзенчәлекләре, тасвирый алымнары һәм 
образлары кулланылышын дәлилләп, күп кенә 
бәхәсләргә нокта куя. 

Галимәнең ХХ йөз башына караган 
эзләнүләре Г. Исхакый иҗаты белән тулылана. 
Җәмгыятьтә фикер төрлелегенә юл ачылып, 
үткәннәргә карата идеологик һәм сәяси 
чикләүләр алып ташлангач, Р. Ганиева 
студентлары белән бергә, «яңа заман татар 
Ренессанс әдәбиятының нигез ташларын 
салучы атаклы прозаик, драматург, публицист 
һәм милли азатлык хәрәкәте юлбашчысы» [8, 6 
б.] булган әдип иҗатын текстологик һәм әдәби-
эстетик яссылыкта тикшерүгә алына. 
Хезмәттәшләре И. Нуруллин, Һ. Мәхмүтов, 
Л. Гайнанова, Ә. Сәхапов, Ф. Мусин, 
Х. Миңнегулов, М. Хәсәнов, А. Әхмәдуллин, 
Ф. Галимуллин һ.б. бу өлкәдәге эзләнүләрен 
дәвам итеп, Г. Исхакый иҗатын бербөтен 
күренеш буларак күпгасырлык татар әдәбияты 
традицияләре контекстында шәрехли. 
Студентлар өчен әзерләнгән «Гаяз Исхакый 
иҗаты» («Творчество Гаяза Исхаки») (2005) 
программасында күпсанлы әсәрләрне җентекле 
өйрәнү һәм бәяләү аша әдип иҗатында 
«мәгърифәтчелек», «таңчылык», «милләтче-
лек», «мөһаҗирлек» чорларын аерып чыгара, 
һәрберсенең асылын билгеләгән сыйфат 
үзгәрешләренә туктала. Г. Исхакый иҗатының 
әлеге программада ассызыклап күрсәтелгән 
концептуаль яңалыгы һәм аны өйрәнү юллары 
бүген дә кыйммәтен югалтмаган фәнни 
табышлар булып тора [9, 260 б.]. 

Р. Ганиеваның «Восточный Ренессанс и 
поэт Кул Гали» (1988) [10] хезмәте һәм шуның 
нигезендә 1992 елда якланган «Шәрык 
Ренессансы һәм төрки халыклар 
әдәбиятларында аның традицияләре» 
(«Восточный Ренессанс и его традиции в 
тюркских литературах») [11] докторлык 
диссертациясе татар әдәбияты турындагы 



A.M.ZAKIRZYANOV 
 

 162 

фәнне яңа гыйльми күзаллаулар һәм нәтиҗәләр 
белән баета. Галимә, Шәрык Яңарышы 
үзенчәлекләрен өйрәнү аша, әлеге сәнгати 
күренешнең төрки Яңарышка көчле йогынты 
ясавын дәлилли һәм Кол Галинең «Кыйссаи 
Йосыф» әсәрен гарәп-мөселман фәлсәфәсе 
тәэсирендә иҗат ителгән поэма буларак 
тикшерә [12, с. 180]. Болгар чоры әдибенең 
бераллалык (әт-Тәүхид) фәлсәфәсенә таянып, 
кешене галәм үзәгенә куеп сурәтләвен 
ассызыклый. Шәхеснең эчке һәм тышкы 
матурлыгын, хисе һәм акылы бәйләнешен 
әхлакый һәм суфичыл карашлар синтезы 
буларак каравы турындагы нәтиҗәгә килә. Кол 
Галинең атаклы кыйссасын татар Яңарышын 
башлап җибәрүче әсәр төсендә бәяләп, аның 
гаять бай традицияләргә нигез салуын билгели. 

Резеда Кадыйр кызының югарыдагы 
эзләнүләренең дәвамы буларак дөнья күргән 
«Татар әдәбияты: традицияләр, багланышлар» 
(2002) [13], «Традиции Восточного Ренессанса 
в тюркских литературах Средневековья и 
Нового времени» (2014) [14] монографияләре, 
күпгасырлык татар әдәбиятын иңләп алып, 
милли сүз сәнгатенең үсешен төрки 
халыкларның әдәбиятлары белән тыгыз, үзара 
йогынтылы бәйләнештә ачалар. Р. Ганиева ул 
чорда әдәби җәмәгатьчелек күзеннән читтәрәк 
калып килгән Мөхәммәдъяр, Мәүла Колый, 
Г. Утыз Имәни кебек әдипләр рухи мирасын 
традицияләргә һәм чорның иҗтимагый-социаль 
каршылыкларына нисбәтле тикшерә. XVI гасыр 
шагыйре Мөхәммәдъяр поэмаларында төрки 
Яңарыш билгеләрен аерып чыгара, кеше 
шәхесен зурлавы, хөкемдар һәм халык 
мөнәсәбәтенең гаделлеккә нигезләнүе һәм 
башка гомумкешелек кыйммәтләрне яклавы 
белән аның олы гуманист булуын дәлилли. 
XVII гасырда яшәп иҗат иткән М. Колый 
иҗатының каршылыклы булуын билгеләп, 
әдипнең дини-суфичыл карашлары артында 
гомумкешелек идеаллары ятуын ача. 
Әсәрләрендә гомер кыскалыгы, үлемнең 
якынлыгы турындагы кисәтү белән бергә, 
сабыр һәм юмарт булу, гаилә бәхетенә омтылу, 
игенче хезмәтен зурлау кебек мотивлар урын 
алуын күрсәтә. Г. Утыз Имәнине исә галимә 
дини һәм дөньяви белем кирәклеген яклап 
чыгучы буларак бәяли. Аның фикеренчә, әдип 
иҗаты әле каршылыклы, ул дөньяви гыйлемнән 
бигрәк дини гыйлемне алга куя, аның аша 
дөньяны танып белүгә, укучы әхлагын 
савыктыруга, сабырлыкка чакыра. 

Р. Ганиева татар әдәбиятының төрле 
чорларына караган әдипләр (Й. Баласагунлы, 
Мөхәммәдъяр, М. Колый, Г. Утыз Имәни, 
К. Насыйри, Р. Фәхретдин, Г. Тукай, Г. 
Исхакый, Ф. Әмирхан, Ш. Бабич, Һ. Такташ, Х. 
Туфан, М. Җәлил, С. Хәким, Р. Гаташ, М. 
Мирза) иҗаты белән бергә, төрки, славян, 
Идел-Урал буе халыклары әдәбиятларының 
танылган әдипләре мирасын өйрәнүгә дә җитди 
өлеш кертә. Галимәнең украинлы 
Т. Г. Шевченко, рус М. М. Херасков, 
азәрбайҗанлы Вагиф, Вазех һәм Сабир, казакъ 
Абай, төрекмән Мәхтүмколый, чуваш М. 
Сеспель һ.б. иҗатларына багышланган 
язмаларында әлеге халыклар сүз сәнгатенә 
тирән хөрмәте чагыла, аларда иҗат әһелләре 
чагыштырма планда өйрәнелә. Галимә 
әдәбиятларны чагыштырма-тарихи планда 
өйрәнүне һәм бәяләүне яңа юллар һәм алымнар 
белән дә баета. 

«Шәрык мәдәниятендә Яңарыш хәрәкәте, 
әдәбиятта иҗат методлары, яңа күренешләр һәм 
әдәбиятара багланышлар өлкәсендә үз фәнни 
мәктәбен булдырган остаз» [15, 175 б.] 
күпсанлы студентларны, аспирантларны, 
хезмәттәшләрен фән дөньясына алып керә, 
тирән белеме белән бик теләп уртаклаша. 
Хезмәтенә күңел җылысын салып, аның 
халкыбызга кирәклеген тирән аңлап эш итүе 
белән шәкертләрендә ачык тормыш позициясе, 
миһербанлык, ярдәмчеллек сыйфатларын 
тәрбияли. Р. К. Ганиева үзенең яшәү рәвеше, 
кешелек сыйфатлары белән чын Укытучы, 
Остаз, Шәхес булу үрнәген күрсәтте. 
Галимәнең фәнни-теоретик тирәнлеге, фактик 
байлыгы, фәлсәфи-эстетик эчтәлеге белән 
характерланган күпсанлы хезмәтләре татар 
әдәбият фәнен яңа биеклеккә күтәрде, яңа 
тикшеренүләргә нигез салды һәм алар бүген дә 
гаять әһәмиятле рухи мирас булып тора. 

 
Әдәбият 

1. Ганиева Р. Сатирическое творчество 
Г. Тукая. Казань: Изд-во КГУ, 1964. 84 с. 

2. Йосыпова Н.М. Фәнгә багышланган гомер // 
Идел. 2017. № 11. Б. 66–67. 

3. Гилазов Т. Ш. Основные тенденции 
развития тукаеведения на рубеже XX–XXI веков // 
Ученые записки Казанского государственного уни-
верситета. Том 150. Книга 8. Серия Гуманитарные 
науки. 2008. С. 42 – 47. 

4. Ганиева Р. Шагыйрьнең рухи дөньясы 
(«Габдулла Тукай» энциклопедик сүзлек-
белешмәсенә әзерләнгән материаллардан). Казан: 
ТаРИХ, 2002. 112 б. 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 163 

5. Габдулла Тукай. Энциклопедия / [баш мөх. 
З. З. Рәмиев]. Казан: Г. Ибраһимов исем. Тел, 
әдәбият һәм сәнгать институты, 2016. 864 б. 

6. Ганиева Р. Тукайның иҗат методы 
(романтик тенденцияләр эволюциясенә карата) // 
Шагыйрьнең рухи дөньясы («Габдулла Тукай» 
энциклопедик сүзлек-белешмәсенә әзерләнгән 
материаллардан). Казан: ТаРИХ, 2002. Б. 65–85. 

7. Ганиева Р. Төрки әдәбиятларда иҗат мето-
ды мәсьәләләре // Хәзерге татар әдәбияты белеменең 
актуаль мәсьәләләре. Казан, 1979. Б. 97–105.  

8. Ганиева Р. К. Гаяз Исхакый иҗаты. 
Творчество Гаяза Исхаки. Казань: Казанский 
государственный университет, 2005. 38 с. 

9. Закирҗанов Ә. М. Кече Шырданның олуг 
кызы // Рухи таяныч: әдәби тәнкыйть мәкаләләре. 
Казан: Татар.кит.нәшр., 2011. Б. 256–261.  

10. Ганиева Р. К. Восточный Ренессанс и поэт 
Кул Гали. Казань: Изд-во Казан. ун-та, 1988. 172 с. 

11.  Ганиева Р.К. Восточный Ренессанс и его 
традиции в тюркских литературах: дис. ... докт. 
филол. наук, 1992. 325 с. 

12. Саяпова А. М. Юбилей учителя // 
Филология и культура. 2017. № 4. С. 255–256. 

13. Ганиева Р. Татар әдәбияты: традицияләр, 
багланышлар. Казан: Университет нәшрияты, 2002. 
272 б. 

14. Ганиева Р. Традиции Восточного Ренессан-
са в тюркских литературах Средневековья и Нового 
времени. Казань: Изд-во «Фән» АН РТ, 2014. 272 с. 

15. Заһидуллина Д. Ф. Галимә ачкан дөньялар // 
Казан утлары. 2017. № 11. Б. 171–176. 

 



A.R.SALIKHOVA 
 

 164 

DOI: 10.26907/2311-2042-2022-19-2-164-172 

THEATRE EXPERT WITH AN AMAZING FATE 
(ON THE 90TH ANNIVERSARY OF ILTANI ILYALOVA) 

 
Aigul Rustemovna Salikhova, 

G. Ibragimov Institute of Language, Literature and Art SA RT, 
12 K. Marks Str., Kazan, 420111, Russian Federation, 

salikhova.teatre@list.ru. 
 

 
 

Ilyalova Iltani Iskhakovna 
(1932) was a theatre critic, an Hon-
ored Art Worker of the TASSR 
(1983) and an Honored Art Worker 
of the Russian Federation (2000). 
She was a laureate of the theatre 
awards “Tantana” (2020) named af-
ter D. Sirazieva (2005) and the Lit-
erary Prize named after J. Validi 
(2012). 

Илялова Ильтани Исхак 
кызы (1932) – театр сәнгате бел-
гече, тәнкыйтьче. ТАССРның ат-
казанган сәнгать эшлеклесе 
(1983). Русиянең атказанган 
сәнгать эшлеклесе (2000). «Тан-
тана» (2020), Д. Сираҗиев 
исемендәге театраль премияләре 
лауреаты (2005), Җ. Вәлиди 
исемендәге әдәби премия 
лауреаты (2012). 

Илялова Ильтани Исхаковна 
(1932) – театровед, критик. За-
служенный деятель искусств 
ТАССР (1983). Заслуженный дея-
тель искусств РФ (2000). Лауреат 
театральных премий «Тантана» 
(2020), им. Д. Сиразиева (2005), 
Литературной премии имени 
Дж. Валиди (2012). 

 
This year, Iltani Iskhakovna Ilyalova, a well-

known Tatar theatre critic, a professor at Kazan 
University of Culture and Arts, Candidate of Histo-
ry of Arts, Honored Art Worker of the TASSR, 
Honored Art Worker of the Russian Federation, 
celebrates her 90th anniversary. Iltani Ilyalova de-
voted her whole life to the study and promotion of 
theatrical art in Tatarstan, she is the author of nu-
merous books and articles on this topic. She has 
lived a bright, eventful life, rich in impressions, 
professional achievements, warm friendly and pro-
fessional communication. Iltani Ilyalova is a repre-
sentative of the generation that went through a ter-
rible war, but they have preserved their love for 
life and faith in goodness. Together with the whole 
of the country, she experienced the ups and downs, 
the joys and sorrows. This is what has given her a 

charge of vitality, stamina and optimism, which 
has helped her to cope with adversity and, despite 
all the hardships, remain true to her calling for 
many years. 

Iltani Ilyalova was born on February 8, 1932 in 
Sverdlovsk (now Ekaterinburg) to a theatrical fam-
ily. Her father – Iskhak Ilyalov was an actor and 
director of the Tatar and Uzbek theatres, her moth-
er – Khadzhar Baimuratova (later Ilyalova) was a 
singing dramatic actress. Nomadic way of life 
brought them to different cities: Kazan, Ufa, As-
trakhan, Troitsk, Samarkand... In 1935, the 
Ilyalovs family moved to Tashkent, where she de-
voted herself to selfless service to the performing 
arts. The childhood of little Iltani (by the way, she 
was named after one of the heroines played by her 
mother) passed behind the scenes. The perfor-

https://tt.wikipedia.org/wiki/2020_%D0%B5%D0%BB


TATARICA: PERSONALIA 
 

 165 

mances, based on the works of world classics, 
made an indelible impression on her – “Hamlet” by 
W. Shakespeare, “Intrigue and Love” by F. Schil-
ler, “Princess Turandot” by K. Gozzi. The magical, 
fabulous world behind the scenes fascinated her, 
and Iltani, of course, dreamed of becoming an ac-
tress, particularly because she had experience of 
performing on stage. As a “theatrical child” she 
played several children’s roles on the stage of the 
Uzbek theatre. But life took her along a slightly 
different path, and she did not have a chance to be-
come an actress. In 1950, a capable and hardwork-
ing girl entered the Faculty of Theatre Studies at 
the Tashkent Institute of Theatre Arts. She studied 
with enthusiasm, getting only excellent marks, and 
was actively engaged in social work. She was very 
lucky with her teachers: they were brilliant special-
ists, outstanding figures of theatre studies, who had 
been exiled from Moscow to Tashkent for “cos-
mopolitanism” – A. Efros and G. Boyadzhiev [1, p. 
254]. 

After graduating from the institute, Iltani 
Ilyalova worked for two years as an inspector of 
the Art Department at the Ministry of Culture of 
Uzbekistan. In 1957– 1958, she taught history of 
foreign theatre at the Tashkent Institute of Theatre 
Arts. Among her first students were prominent fig-
ures of theatrical art: the famous Uzbek ballerina 
Galia Izmailova (Tatar by nationality), the singer 
Batyr Zakirov and Eduard Arslanov, who worked 
for a long time as the chief director of the Kazan 
V. Kachalov Drama Theatre. 

In the summer of 1957, Iltani Ilyalova, as a 
member of the Uzbek delegation, came to Moscow 
for the World Youth and Students’ Festival. The 
cheerful atmosphere of the capital, the great festi-
val and the spirit of renewal made a huge impres-
sion on the girl and inspired her to enter the gradu-
ate school of GITIS in Moscow, the Department of 
Foreign Theatre History. As I. Ilyalova recalls, the 
luminaries of theatrical science S. Mokulsky, G. 
Boyadzhiev, G. Goyan and B. Aseev were her ex-
aminers [1, p. 28]. The years of study (1958–1961) 
were memorable for an unprecedented social up-
surge. It was the time when the cultural life of the 
country, including theatrical art, noticeably re-
vived. New aesthetic trends that affected drama-
turgy and directing entered the wide arena, bring-
ing about unusual forms and fresh stage ideas. In 
addition, the “Iron Curtain” was slightly raised, 
foreign theatres were beginning their tours in Mos-
cow: “Shakespeare Memorial”, “Old Vic” from 
England, “Comedie Francaise”, “Old Dovecote 
Theater” from France, “Berliner Ensemble”, 

“Hamburg” from Germany, “Piccolo Teatro” from 
Italy, “Kabuki” from Japan. All these aroused her 
burning interest, energized and inspired the young 
art critic. It is interesting to note that M. 
Salimzhanov studied in Moscow (at the directing 
department of GITIS) at the same time, he was one 
of the students of the Tatar national studio at the 
Shchepkinsky school – the future famous maitres 
on the Kamal theatre stage, the so-called “first 
Shchepkinites”. 

The years of study in the graduate school were 
not easy, but interesting and fruitful. First, under 
the guidance of S. Mokulsky, Iltani Ilyalova 
worked on the research theme “Dramaturgy by V. 
Hugo and its stage embodiment on the Russian 
stage”. Due to the death of her supervisor, this 
study was not completed. Later, she began to study 
the work of the Uzbek stage luminary, People's 
Artist of the USSR Nabi Rakhimov. The work was 
written and even published in Tashkent in 1961 
[2], but the topic was unexpectedly recognized to 
be “non-dissertational”. And only the third disser-
tation “Foreign Drama on the Stage of the Uzbek 
Theatre named after Khamza (1918–1962)” was 
finally successfully presented in 1965 [3]. All these 
difficulties had their positive effect: as a result of 
her painstaking work, Iltani Ilyalova’s professional 
skills improved and her horizons expanded. 

Upon graduating in 1961, Iltani Ilyalova suc-
cessfully worked at the USSR Ministry of Culture 
as a dramaturgy reviewer in the theatre department. 
However, in those years, it was almost impossible 
to stay in Moscow without a residence permit. In 
1963, Iltani Ilyalova was forced to leave. She 
moved to the city of Kazan, which was not a 
stranger to her. Her arrival was largely facilitated 
by a good friend of her parents, the People's Artist 
of the USSR Khalil Abzhalilov [1, p. 250]. 

At first, she was sad to leave the already be-
loved Moscow with its theatres, the established 
circle of friends and colleagues. But very quickly 
Kazan became her close friend. Here, with the ad-
vent of a young generation, thinking in a new way, 
cultural life was turbulent. The passionate and rest-
less Marsel Salimzhanov began his directorial ca-
reer; under his leadership bright, convincing works 
of actors were created, revealing the creative po-
tential of the young Shchepkinsky school gradu-
ates: R. Tazetdinova, R. Sharafeeva, A. Shakirova, 
N. Dunaeva, G. Isangulova, N. Ikhsanova, F. 
Akhtyamova, M. Khairullina and F. Khamitova. A 
lively modern dramaturgy came to the stage – the 
works of A. Gilyazov, Sh. Khusainov, I. Yuzeev, 
T. Minnullina, R. Batulla ... Iltani Ilyalova found 



A.R.SALIKHOVA 
 

 166 

herself within a circle of peers, sharing the same 
spirit and mentality, always being in the thick of 
things, they actively and enthusiastically joined the 
theatrical life of the city. In 1964–1968, she was 
the head of the arts department of the Ministry of 
Culture of the TASSR; she was an art critic, wrote 
articles and discussed performances. 

Soon, there was an opportunity to continue her 
scientific activities. In the sixties, a new stage in 
the development of Tatar theatre studies began. 
Gradually, a group of professional theatre critics 
was formed, who combined regular contributions 
to the media publications with scientific theoretical 
research work. Therefore, it was natural that their 
work was characterized by a deeper and more ana-
lytical approach to the issues of theatre and drama-
turgy, a more thorough analysis of plays, acting, 
director’s decisions, artistic and musical designs of 
performances. The opening of the Art Department 
on the basis of the Folklore Sector at the Institute 
of Language, Literature and History named after 
G. Ibragimov (Kazan branch of the USSR Science 
Academy) in 1968 was a milestone event in the 
development of Tatar art criticism. The department 
conducted its activities in three areas: theatrical art, 
musical culture, arts and crafts, and fine arts of the 
Tatar people. F. Gizzatullin, Ph.D. in Philology, 
was appointed head of the department. The art crit-
ics F. Valeev, M. Nigmedzyanov, Kh. Gubaidullin, 
Kh. Makhmutov, D. Gimranova and Z. Saydasheva 
were invited to work in the department. The Can-
didate of Science Iltani Ilyalova held a worthy 
place in this team as one of the leading specialists. 

At that time, the main requirement and princi-
ple of scientific research was the preservation of 
continuity and traditions, laid down by the lumi-
naries of national culture. The employees were 
supposed to know everything that had been created 
by their predecessors, to study the periodical press 
of the pre-revolutionary times and subsequent pe-
riods, archival and museum funds and collect 
memoirs of the cultural figures of the older genera-
tion. Thus, fundamental scientific works, devoted 
to the history and theory of national art, were cre-
ated based on systematic work. 

An important milestone in Tatar theatre studies 
was the book “Soviet Tatar Theatre” [4], published 
in 1975, prepared by employees of the Art Sector 
of the Institute of Language, Literature and History 
named after G. Ibragimov, Kazan branch of the 
USSR Science Academy. For the first time, along 
with the history of the TSAT (the Tatar State Aca-
demic Theatre) named after G. Kamal, it included 
chapters on the Republican Mobile Theatre (now 

the Tatar Drama and Comedy Theatre named after 
K. Tinchurin), Menzelinsk and Almetyevsk thea-
tres. Iltani Ilyalova is the author of two large sec-
tions: “The Tatar Academic Theater during the Se-
cond World War” [4, p. 162-180] and “Modern 
Academic Theatre” [4, p.245-297]. I. Ilyalova 
took an active part in other types of team work. In 
1980, she wrote a series of essays about Russian 
and Tatar actors for the book “People’s Artists” [5, 
p. 17-24, 33-40, 83-90, 99-102, 118-122, 196-
199, 205-207, 273-276, 312-317, 336-338, 
339-342]. In 1988, the book by H. Makhmutov, I. 
Ilyalova, B. Gizzat “The Pre-October Tatar Thea-
tre” [6] was published, which traces the historical 
path of pre-revolutionary stage art in detail and ex-
amines the main stages of its formation, covering 
the most important theatrical events and achieve-
ments. In 1991, Iltani Ilyalova, in collaboration 
with I. Ingvar, published the book “Russian Thea-
tre in Kazan” [7]. A two-volume album, released in 
2009, was dedicated to the history of the Tatar the-
atre and became a great contribution to Tatar thea-
tre studies. The first volume of the publication with 
illustrations includes more than 100 articles about 
the iconic, legendary performances of the Kamal 
Theatre throughout its history. The second volume 
provides information about the personalities of the 
Tatar theatre (directors, actors, artists, etc.), the 
geneology of the Tatar theatre, Tatar theatres in the 
republic and abroad, about their repertoire, tours, 
reviews and the festivals of the TSAT named after 
Kamal [8]. 

Iltani Ilyalova is the author of a large number 
of monographs, albums and reference publications: 
“The Art of Acting in the Modern Tatar Theatre” 
[9], “Interethnic Relations of the Tatar Theatre” 
[10], “The Kamal Theatre” [11], “Marsel 
Salimzhanov” [12], “Shaukat Biktimirov” [13], 
“Fuad Khalitov” [14], “The Karim Tinchurin 
Theatre” [15], “Nail Ayupov” [16], “Rashid 
Zagidullin” [17], “The Repertoire of the Tatar Ac-
ademic Theatre named after Galiasgar Kamal: 
1906–1996” [18], reference publications dedicated 
to the actors of this theatre ([19], [20], [21]) and 
many other works. 

I. Ilyalova does not neglect the practical work 
of a theatre critic, promptly responding to premi-
eres and other significant events in cultural life. 
Reviews, creative portraits, festival and tour re-
views, historical essays appear in the periodical 
press and articles of various genres and subjects on 
the Internet [22], [23], [24]. She is not limited only 
to Tatar stage art: various republican and visiting 
theatres attract her professional attention. It should 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 167 

be noted that a direct, honest response from a 
knowledgeable and principled critic is always very 
important for creative teams. Being in demand as a 
professional, she is still engaged in active work. 
The abundance and variety of aesthetic impres-
sions help her to stay in good shape, not to lose in-
terest in life. 

She always generously shares her rich life ex-
perience and professional knowledge with stu-
dents. Since 1967, along with her activities at 
ILLC, she has been teaching theatre history at the 
Theatre School, and since 1997, at the University 
of Culture and Art. It is not surprising that today 
many theatre workers consider her to be their men-
tor and convey warm feelings to her. 

A new book by Iltani Ilyalova, “All My Life 
with the Theatre”, was published in 2021 [1]. It in-
cludes her memories of childhood and youth, of 
mentors, friends and colleagues, of joys and sor-
rows, of hardships and professional achievements. 
The book also contains essays on the best repre-
sentatives of the Tatar stage art, reviews of mile-
stone, extraordinary performances. It is written in a 
lively language, it is easy and interesting to read. 
The book presents a large number of facts and val-
uable information; what is more, it has the warmth 
of her caring soul. The sincere love of the theatre 
critic for her work, her positive attitude to life, 
work, people, something that we are sorely lacking 
in the modern world, is captivating. Iltani Ilyalova 
is widely known in the republic. Many articles are 
devoted to her amazing fate and her numerous 
works ( [26], [27], [28], [29], [30], [31], [32], [33], 
[34], [35], [36], [37], [38], [39], [40], [41], [42]). 
Her many years of versatile creative activities is an 
excellent example and source of inspiration for all 
lovers of theatrical art. 

 
References 

1. Ilyalova, I. I. (2021). Vsyu zhizn' s teatrom: 
ocherki, vospominaniya [All My Life with the Theater: 
Essays, Memoirs]. Avt.-sost. I. Ilyalova. 304 p. Kazan', 
izd-vo “Ak bure”. (In Russian) 

2. Ilyalova, I. I. (1962). Nabi Rakhimov: 
monografiya [Nabi Rakhimov: A Monograph]. 167 p. 
Tashkent, Uzgosizdat. (In Russian) 

3. Ilyalova, I. I. (1965). Zarubezhnaya 
dramaturgiya na stsene Uzbekskogo teatra im. Khamzy. 
1918–1962: avtoref. dis. … kand. iskusstvovedeniya 
[Foreign Drama on the Stage of the Uzbek Theater 
Named after Hamza. 1918–1962: Ph.D. Thesis Ab-
stract]. Alma-Ata, 20 p. (In Russian) 

4. Sovetskii tatarskii teatr: ocherki (1975) [Soviet 
Tatar Theater: Essays]. P. 496. Kazan', Tat. Knizhn. Izd. 
(In Russian) 

5. Narodnye artisty: Ocherki. (1980) [People's 
Artists: Essays]. Sbornik. Sostaviteli I. Ilyalova, G. 
Kantor. 592 p. Kazan', Tatar. kn. izd-vo. (In Russian) 

6. Dooktyabr'skii tatarskii teatr. Khanuz 
Makhmutov, Il'tani Ilyalova, Baiyan Gizzat (1988) [Pre-
October Tatar Theater. Khanuz Makhmutov, Iltani 
Ilyalova, Bayan Gizzat]. AN SSSR, Kazan. fil., In-t 
yaz., lit. i istorii im. G. Ibragimova. 397 p. Kazan', Ta-
tar. kn. izd-vo. (In Russian) 

7. Russkii teatr v Kazani: (Sov. period): O Kazan. 
bol'shom dram. Teatre im. V. I. Kachalova (1991) [Rus-
sian Theater in Kazan: (Soviet period): About Kazan. 
Big Dram. Theatre Named after V. I. Kachalov]. I. 
Ingvar, I. Ilyalova. 284 p. Kazan', Tatar. kn. izd-vo. (In 
Russian) 

8. Tatarskii gosudarstvennyi teatr imeni 
Galiaskara Kamala. Sto let (2009) [The Tatar State 
Theatre Named after Galiaskar Kamal]. V dvukh 
tomakh. Kazan'. (In Russian) 

9. Ilyalova, I. I. (1978). Akterskoe iskusstvo 
sovremennogo tatarskogo teatra: monografiya [The Art 
of Acting in the Modern Tatar Theater: A Monograph.]. 
143 p. Kazan', Tatar. kn. izd-vo, (In Russian) 

10. Ilyalova, I. I. (1985). Mezhnatsional'nye svyazi 
tatarskogo teatra: monografiya [Interethnic Relations of 
the Tatar Theater: A Monograph]. 240 p. Kazan', Tatar. 
kn. izd-vo. (In Russian) 

11. Ilyalova, I. I. (1986). Teatr imeni Kamala [The 
Theatre Named after Kamal]. 327 p. Kazan', Tatar. kn. 
izd-vo. (In Russian) 

12. Ilyalova, I. I. (1993). Marsel' Salimzhanov 
[Marsel' Salimzhanov]. 214 p. Kazan', Tatar. kn. izd-vo. 
(In Russian) 

13. Ilyalova, I. I. (1993). Shavket Biktimerov 
[Shavket Biktimerov]. P. 167. Kazan', Tatar. kn. izd-vo. 
(In Russian) 

14. Ilyalova, I. I. (2006). Fuad Khalitov [Fuad 
Khalitov]. 36 p. Kazan', Tatar. kn. izd-vo. (In Russian) 

15. Ilyalova, I. I. (2002). Teatr imeni Karima 
Tinchurina [The Theatre Named after Karim 
Tinchurin]. 278 p. Kazan', Idel-Press. (In Russian) 

16. Ilyalova, I. I. (2005). Nail' Ayupov [Nail' 
Ayupov]. 75 p. Kazan', Tatar. kn. izd-vo. (In Russian) 

17. Ilyalova, I. I. (2014). Rashid Zagidullin [Ra-
shid Zagidullin]. 159 p. Kazan, Kazan-Kazan'. (In Rus-
sian) 

18. Ilyalova, I. I. (1996). Repertuar Tatarskogo 
akademicheskogo teatra imeni Galiasgara Kamala: 
1906–1996 [Repertoire of the Tatar Academic Theater 
named after Galiasgar Kamal: 1906–1996]. 46 p. 
Kazan', Tatar. gazetno-zhurnal'noe izd-vo. (In Russian) 

19. Ilyalova, I. I. (2005). Aktery teatra Kamala: 
Biograficheskii spravochnik [Actors of the Kamal Thea-
tre: A Biographical Guide]. Izdanie 2. G. Kamal teatry 
artistlary: biografik beleshmәlek. 2 basma. 334 p. Ka-
zan, Tatar. kit. nәshr. (In Russian) 

20. Ilyalova, I. I. (1996). G. Aktery teatra Kamala: 
Biograficheskii spravochnik [Actors of the Kamala The-
atre: A Biographical Guide]. 249 p. Kazan, Tatar. kn. 
izd-vo. (In Tatar, in Russian) 



A.R.SALIKHOVA 
 

 168 

21. Ilyalova, I. I. (1996). Tatarskii gosudarstvennyi 
akademicheskii teatr im. G. Kamala: fotoal'bom [Tatar 
State Academic Theatre Named after G. Kamal: A Pho-
to Album]. 191 p. Kazan', Tatar. gazeta-zhurnal izd. (In 
Tatar, in Russian) 

22. Narodnye artisty (2011) [People’s Artists]. 
Sost. I. Ilyalova. 391 p. Kazan', izd-vo Mәgarif-Vakyt. 
(In Russian) 

23. Ilyalova, I. I., Khabutdinova M. M. (2016). 
Svoeobrazie stsenicheskoi interpretatsii povesti F. M. 
Dostoevskogo “Dyadyushkin son” na tatarskoi stsene 
[The Features of the Stage Adaptations of the Story 
“Uncle’s Dream” by F. Dostoyevsky on the Tatar 
Stage]. Filologiya i kul'tura. Philology and Culture. No. 
4 (46), pp. 207–212. (In Russian) 

24. Ilyalova, I. I. (2015). P'esy U. Shekspira na 
stsene tatarskikh teatrov v sovremennom prochtenii 
[Modern Interpretations of William Shakespeare’s Plays 
in Tatar Theatres]. Tatarica. No. 1 (4), pp. 145–162. (In 
Russian) 

25. Ilyalova, I. I. (2016). Sovremennoe zvuchanie 
mirovoi klassiki na tatarskoi stsene [Sounds of Modern 
World Classics on the Tatar Stage]. Tatarica. No.1 (16), 
pp. 137–162. (In Russian) 

26. Makhmutov, Kh. (1978). Akter i ego trud [Ac-
tors and Their Work]. Sov. Tatariya. 6 avg. (In Russian) 

27. Ageeva, L. (1981). Istoriya kul'tury v litsakh 
[Faces as History of Culture]. Vech. Kazan'. 28 dek. (In 
Russian) 

28. Gimranova, D. (1985). Mezhpokolencheskie 
svyazi tatarskogo teatra [Intergenerational Ties of the 
Tatar Theater]. Sov. Tatariya. 23 okt. (In Russian) 

29. Ingvar, I. (1986). Ariadnina nit' [Ariadne's 
Thread]. Sov. Tatariya. 14 sent. (In Russian) 

30. Bazhanova, V. (1986). Druzhba teatrov 
[Friendship of Theatres]. Kazan utlary (ogni Kazani). 
No. 11, pp. 50–52. (In Russian) 

31. Җiһanshina, R. (1986). Teatrybyzga 
bagyshlangan khezmәt [Work Dedicated to Our Thea-
ter]. Sots. Tatarstan. –– 20 sent. (In Tatar) 

32. Gyilәҗev, A. (1992). Il'taniny il tanyi [The 
World Recognizes Iltani]. Sots. Tatarstan. 7 fevr. (In 
Russian) 

33. Shakirzyanov Teatr – obitel' schast'ya (1997) 
[Shakirzyanov Theater as the Abode of Happiness]. 
KRIS. 3 sent. (In Russian) 

34. Gosmanov, M. (1998). Teatrybyznyң әһәmiyate 
khakynda [On the Importance of Theater]. Kazan utlary 
(Ogni Kazani). No. 6, pp. 112–115. (In Tatar) 

35. Galeev, V. (1999). Glavnaya slozhnost' dlya 
kritika – ostavat'sya chestnym [The Main Difficulty for 
a Critic is to Remain Honest]. Kazanskie vedomosti. 15 
sent. (In Russian) 

36. Blagov, Yu. (2002). V soavtorstve so 
vremenem [In Collaboration with Time]. Respublika 
Tatarstan. 7 fevr. (In Russian) 

37. Gil'mutdinova, Z. (2002). Mine teatr һәm 
studentlarym yashәtә [Theater and Students Make Me 
Live].Sәkhnә (Stsena). No. 2. (In Tatar) 

38. Safiullin, Ә. (2002). Gomereneң iң uңyshly 
chagy [The Most Successful Time of My Life]. 
Vatanym Tatarstan (Rodina Tatarstan). 8 fevr. (In Tatar) 

39. Safiullin, Yu. (2002). Il'taniny il tanyi [The 
World Recognizes Iltani]. Mәdәni җomga (Kul'turnaya 
pyatnitsa). 8 mart. (In Tatar) 

40. Gil'mutdinova, Z. (2013). Yaңa kitap [A New 
Book]. Sәkhnә (Stsena). No. 5, p. 1. (In Tatar) 

41. Blagov, Yu. (2013). Bez grifa sekretnosti 
[Nonclassified]. Respublika Tatarstan. 26 fevr. (In 
Russian) 

42. Timerbaeva, R. (2017). Teatr – minem tormysh 
rәveshem [Theater is My Way of Life]. Sәkhnә (stsena). 
No. 2, pp. 34–37. (In Tatar) 

_______________________ 
 

ТЕАТРОВЕД УДИВИТЕЛЬНОЙ СУДЬБЫ 
(К 90-ЛЕТИЮ СО ДНЯ РОЖДЕНИЯ ИЛЬТАНИ ИЛЯЛОВОЙ) 

 
Айгуль Рустэмовна Салихова, 

Институт языка, литературы и искусства им. Г. Ибрагимова АН РТ, 
Россия, 420111, г. Казань, ул. К. Маркса, д. 12, 

salikhova.teatre@list.ru. 
 
В этом году отметила свой 90-летний юби-

лей Ильтани Исхаковна Илялова – известный 
татарский театровед, профессор Казанского 
университета культуры и искусств, кандидат 
искусствоведения, заслуженный деятель ис-
кусств ТАССР, заслуженный деятель искусств 
РФ. Ильтани Исхаковна всю свою жизнь посвя-
тила изучению и пропаганде театрального ис-
кусства Татарстана, она автор многочисленных 
книг и статей на эту тему. За ее плечами – яр-

кая, насыщенная жизнь, богатая глубокими 
впечатлениями, трудовыми свершениями, теп-
лым дружеским и профессиональным общени-
ем. Ильтани Илялова – представительница по-
коления, прошедшего через страшную войну, 
но не утратившего любви к жизни и веры в 
добро. Вместе со всей страной она переживала 
взлеты и падения, радости и горести. Именно 
это дало ей заряд жизненной силы, стойкости и 
оптимизма, который на протяжении многих лет 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 169 

помогает справляться с невзгодами и, несмотря 
на все трудности, оставаться верной своему 
призванию. 

Ильтани Илялова родилась 8 февраля 1932 
года в Свердловске (ныне – Екатеринбург) в те-
атральной семье. Отец – Исхак Губайдуллич 
Илялов был актером и режиссером татарского и 
узбекского театров, мама – Хаджар Юсуповна 
Баймуратова (впоследствии Илялова) – поющая 
драматическая актриса. Кочевая жизнь забра-
сывала их в разные города: Казань, Уфу, Аст-
рахань, Троицк, Самарканд... В 1935 году семья 
Иляловых переехала в Ташкент, где посвятила 
себя самоотверженному служению сцениче-
скому искусству. Детство маленькой Ильтани 
(кстати, ее назвали в честь одной из героинь, 
сыгранных мамой) прошла за кулисами. Неиз-
гладимое впечатление произвели на нее спек-
такли по произведениям мировой классики – 
«Гамлет» В. Шекспира, «Коварство и любовь» 
Ф. Шиллера, «Принцесса Турандот» К. Гоцци. 
Волшебный, сказочный мир закулисья завора-
живал, и Ильтани, конечно же, мечтала стать 
актрисой, тем более что опыт выступления на 
сцене у нее был. Как «театральный ребенок» 
она сыграла несколько детских ролей на сцене 
узбекского театра. Но жизнь пошла немного 
другим путем, и актрисой стать не довелось. В 
1950 году способная и трудолюбивая девушка 
поступила в Ташкентский институт театрально-
го искусства на театроведческий факультет. 
Училась с воодушевлением, на одни пятерки, 
активно занималась общественной работой. Ей 
очень повезло и с педагогами: это были бле-
стящие специалисты, выдающиеся деятели оте-
чественного театроведения, высланные из Мо-
сквы в Ташкент за «космополитизм», – 
А. М. Эфрос, Г. Н. Бояджиев [1, с. 254]. 

После окончания института Ильтани Иля-
лова два года проработала инспектором Управ-
ления искусства в Министерстве культуры Уз-
бекистана. В 1957–1958 годах в Ташкентском 
институте театрального искусства преподавала 
историю зарубежного театра. Среди ее первых 
учеников – видные деятели театрального ис-
кусства: известная узбекская балерина Галия 
Измайлова (татарка по национальности), певец 
Батыр Закиров, работавший долгое время глав-
ным режиссером казанского театра им. В. Ка-
чалова Эдуард Арсланов. 

Летом 1957 года в составе узбекской деле-
гации Ильтани Илялова попала в Москву на 
Всемирный фестиваль молодежи и студентов. 
Жизнерадостная атмосфера столицы, большого 

праздника, дух обновления произвели на де-
вушку огромное впечатление и вдохновили на 
поступление в аспирантуру ГИТИСа в Москве, 
на кафедру истории зарубежного театра. Как 
вспоминает И. Илялова, вступительные экзаме-
ны у нее принимали светила театроведческой 
науки С. С. Мокульский, Г. Н. Бояджиев, 
Г. И. Гоян, Б. Н. Асеев [Там же, с. 28]. Годы 
учебы (1958–1961) запомнились небывалым 
общественным подъемом. Это было время, ко-
гда культурная жизнь страны заметно оживи-
лась, в том числе и театральная. На широкую 
арену выходили новые эстетические веяния, за-
тронувшие драматургию и режиссуру, рожда-
лись необычные формы и свежие сценические 
идеи. Кроме того, приоткрылся «железный за-
навес», в Москву стали приезжать зарубежные 
театры: «Шекспировский мемориальный», 
«Олд Вик» из Англии, «Комеди Франсез», «Те-
атр старой голубятни» из Франции, «Берлинер 
ансамбль», «Гамбургский» из Германии, «Пик-
коло театро» из Италии, «Кабуки» из Японии. 
Все это вызывало жгучий интерес, заряжало 
энергией и позитивом. Интересно, что в это же 
время в Москве учились М. Салимжанов (на 
режиссерском факультете в ГИТИСе), студен-
ты татарской национальной студии при Щеп-
кинском училище – будущие прославленные 
мастера камаловской сцены, так называемые 
«первые щепкинцы». 

Годы учебы в аспирантуре были непросты-
ми, но интересными и плодотворными. Сначала 
под руководством С. С. Мокульского Ильтани 
Илялова работает над темой «Драматургия 
В. Гюго и ее сценическое воплощение на рус-
ской сцене». По причине смерти научного ру-
ководителя это исследование не было заверше-
но. Затем она приступила к изучению творчест-
ва корифея узбекской сцены, народного артиста 
СССР Наби Рахимова. Работа была написана и 
даже издана в Ташкенте в 1961 году [2], но те-
му неожиданно признали «недиссертабельной». 
И лишь третья по счету диссертация «Зарубеж-
ная драматургия на сцене узбекского театра 
имени Хамзы (1918–1962)» была наконец-то 
успешно защищена в 1965 году [3]. Все эти 
сложности имели и положительную сторону: в 
результате кропотливой работы росло профес-
сиональное мастерство, расширялся кругозор. 

По окончании аспирантуры в 1961 году 
Ильтани Илялова успешно работает в Ми-
нистерстве культуры СССР рецензентом по 
драматургии в отделе театра. Однако в те годы 
остаться в Москве, не имея прописки, было 



A.R.SALIKHOVA 
 

 170 

практически невозможно. В 1963 году Ильтани 
Илялова была вынуждена уехать. Она переез-
жает в нечужой для себя город Казань. Этому в 
немалой степени способствовал добрый знако-
мый ее родителей, народный артист СССР Ха-
лил Абжалилов [1, с. 250]. 

Поначалу отъезд из полюбившейся уже Мо-
сквы, расставание со столичными театрами, 
сложившимся кругом друзей и коллег воспри-
нимался с грустью. Но очень быстро Казань 
стала своей. Здесь тоже с приходом молодого, 
мыслящего по-новому поколения кипела и бур-
лила культурная жизнь. Начинал свою режис-
серскую карьеру страстный и неугомонный 
Марсель Салимжанов, под его руководством 
создавались яркие, убедительные актерские ра-
боты, раскрывался творческий потенциал мо-
лодых тогда выпускников Щепкинского учи-
лища: Р. Тазетдинова, Р. Шарафеева, А. Шаки-
рова, Н. Дунаева, Г. Исангуловой, Н. Ихсано-
вой, Ф. Ахтямовой, М. Хайруллиной, Ф. Хами-
товой. На сцену пришла живая современная 
драматургия – произведения А. Гилязова, 
Ш. Хусаинова, И. Юзеева, Т. Миннуллина, 
Р. Батуллы... Ильтани Илялова оказалась в кру-
гу близких по возрасту, духу и менталитету 
людей, в гуще событий, активно и с удовольст-
вием включилась в театральную жизнь. В 1964–
1968 годах она – руководитель отдела искусств 
Министерства культуры ТАССР, действующий 
критик, пишет статьи, обсуждает спектакли. 

Вскоре появилась возможность продолжить 
свою научную деятельность. В шестидесятые 
годы начался новый этап в развитии татарского 
театроведения. Постепенно формируется груп-
па профессиональных критиков-театроведов, 
которые совмещают регулярные выступления в 
средствах массовой информации с научной 
теоретической исследовательской работой. По-
этому естественно, что для них характерен бо-
лее глубокий и аналитический подход к вопро-
сам театра и драматургии, более подробный 
разбор пьес, актерской игры, режиссерского 
решения, художественного и музыкального 
оформления спектаклей. Этапным событием в 
области развития татарского искусствоведения 
следует считать открытие в 1968 году отдела 
искусства на базе сектора фольклора Института 
языка, литературы и истории им. Г. Ибрагимова 
КФАН СССР. Отдел начал вести свою деятель-
ность по трем направлениям: театральное ис-
кусство, музыкальная культура, декоративно-
прикладное и изобразительное искусство татар-
ского народа. Заведующим отделом был назна-

чен кандидат филологических наук Ф. Н. Гиз-
затуллин. Для работы в отделе были привлече-
ны искусствоведы Ф. Х. Валеев, М. Н. Нигмед-
зянов, Х. Г. Губайдуллин, Х. К. Махмутов, 
Д. А. Гимранова, З. Н. Сайдашева. Ильтани 
Илялова заняла достойное место в этом коллек-
тиве в качестве одного из ведущих, остепенен-
ных специалистов, кандидата наук. 

В научных исследованиях того времени 
главным требованием и основным принципом 
являлось сохранение преемственности, тради-
ций, заложенных корифеями национальной 
культуры. От сотрудников требовалось знание 
всего того, что было создано их предшествен-
никами, изучения материалов периодической 
печати дореволюционного и последующего пе-
риодов, архивных и музейных фондов, ведения 
собирательской работы у информаторов – дея-
телей культуры старшего поколения. На основе 
систематической работы были созданы фунда-
ментальные научные труды, посвященные ис-
тории и теории национального искусства. 

Важной вехой в татарском театроведении 
стала выпущенная в 1975 году книга «Татар со-
вет театры» [4], подготовленная сотрудниками 
сектора искусства Института языка, литерату-
ры и истории им. Г. Ибрагимова Казанского 
филиала АН СССР. В ней впервые, наряду с 
историей ТГАТ им Г. Камала, были включены 
главы по Республиканскому передвижному 
(ныне Татарский театр драмы и комедии им. 
К. Тинчурина), Мензелинскому и Альметьев-
скому театрам. Ильтани Илялова – автор двух 
больших разделов: «Татарский академический 
театр в годы ВОВ» [4, с. 162-180] и «Современ-
ный академический театр» [4, с. 245-297]. Ак-
тивное участие принимала И. Илялова и в дру-
гих коллективных трудах. В 1980 году она на-
писала ряд очерков о русских и татарских акте-
рах для книги «Народные артисты» [5, с. 17-24, 
33-40, 83-90, 99-102, 118-122, 196-199, 205-207, 
273-276, 312-317, 336-338, 339-342]. В 1988 го-
ду вышла книга Х. Махмутова, И. Иляловой, 
Б. Гиззата «Дооктябрьский татарский театр» 
[6], где подробно прослеживается исторический 
путь дореволюционного сценического искусст-
ва, рассматриваются основные этапы в его 
формировании, важнейшие театральные собы-
тия и достижения. В 1991 году Ильтани Иляло-
ва в соавторстве с И. Ингваром выпустила кни-
гу «Русский театр в Казани» [7]. Большим 
вкладом в татарское театроведение стал вы-
шедший в 2009 году двухтомный альбом, по-
священный истории татарского театра. В пер-



TATARICA: PERSONALIA 
 

 171 

вый том издания вошли более 100 статей о зна-
ковых, легендарных спектаклях Камаловского 
театра за всю его историю с иллюстрациями. 
Во втором томе даны сведения о персоналиях 
татарского театра (режиссерах, артистах, ху-
дожниках и т. д.), генеологии татарского 
театра, о татарских театрах в республике и за ее 
пределами, о репертуаре, гастролях смотрах и 
фестивалях ТГАТ им. Камала [8]. 

Ильтани Илялова – автор большого числа 
монографий, альбомов и справочных изданий: 
«Актерское искусство современного татарского 
театра» [9], «Межнациональные связи татар-
ского театра» [10], «Театр имени Камала» [11], 
«Марсель Салимжанов» [12], «Шаукат Бикти-
миров» [13], «Фуад Халитов» [14], «Театр име-
ни Карима Тинчурина» [15], «Наиль Аюпов» 
[16], «Рашид Загидуллин» [17], «Репертуар та-
тарского академического театра имени Галиас-
гара Камала: 1906–1996» [18], справочные из-
дания, посвященные актерам этого театра ([19], 
[20], [21]) и многие другие. 

Не остается в стороне И. Илялова от живой 
работы театрального критика, оперативно от-
кликаясь на премьеры и другие значимые со-
бытия культурной жизни. Рецензии, творческие 
портреты, обзоры фестивалей, гастролей, исто-
рические очерки появляются в периодической 
печати и интернете статьи самых разных жан-
ров и тематики [22], [23], [24]. Она не ограни-
чивается только татарским сценическим искус-
ством: разные республиканские и приезжие те-
атры привлекают ее профессиональное внима-
ние. Нужно отметить, что непосредственный, 
честный отклик знающего и принципиального 
критика для творческих коллективов всегда 
очень важен и нужен. Востребованность, ак-
тивная работа, обилие и разнообразие эстетиче-
ских впечатлений помогает оставаться в тону-
се, не терять интереса к жизни. 

Свой богатый жизненный опыт и профес-
сиональные знания она всегда щедро отдавала 
студентам. С 1967 года наряду с деятельностью 
в ИЯЛИ начала преподавать историю театра в 
театральном училище, а с 1997 – в университе-
те культуры и искусства. Неудивительно, что 
сегодня очень многие деятели театра считают 
ее своим наставником и питают к ней теплые 
чувства. 

В 2021 году вышла в свет новая книга Иль-
тани Иляловой «Всю жизнь с театром» [1]. В 
нее вошли ее воспоминания о детстве и юно-
сти, о наставниках, друзьях и коллегах, о радо-
стях и горестях, о жизненных трудностях и 

профессиональных достижениях. Книга также 
содержит очерки о лучших представителях та-
тарского сценического искусства, рецензии на 
этапные, неординарные спектакли. Она напи-
сана живым языком, легко и с интересом чита-
ется. Перед нами не только большое количест-
во фактов и сведений, но и тепло неравнодуш-
ной души. Подкупает искренняя любовь теат-
роведа к своему делу, позитивное отношение к 
жизни, к работе, к людям, то, чего в современ-
ном мире нам сейчас катастрофически не хва-
тает. Ильтани Илялова широко известна в рес-
публике. Ее яркой судьбе и многочисленным 
трудам посвящено немало статей ([26], [27], 
[28], [29], [30], [31], [32], [33], [34], [35], [36], 
[37], [38], [39], [40], [41], [42]). Ее многолетняя 
разносторонняя творческая деятельность явля-
ется прекрасным примером и источником 
вдохновения для всех любителей театрального 
искусства. 

 
Литература 

1. Илялова И. И. Всю жизнь с театром: очерки, 
воспоминания / авт.-сост. И. Илялова. Казань: изд-
во «Ак буре», 2021. 304 с. 

2. Илялова И. И. Наби Рахимов: монография. 
Ташкент: Узгосиздат, 1962. 167 с. 

3. Илялова И. И. Зарубежная драматургия на 
сцене Узбекского театра им. Хамзы. 1918–1962: ав-
тореф. дис. … канд. искусствоведения. Алма-Ата, 
1965. 20 с. 

4. Татар совет театры: очерклар. Казан: Татар. 
кит. нәшр., 1975. 496 б. 

5. Народные артисты: Очерки. Сборник / Со-
ставители И. Илялова, Г. Кантор. Казань: Татар. кн. 
изд-во, 1980. 592 с. 

6. Дооктябрьский татарский театр / Хануз 
Махмутов, Ильтани Илялова, Байян Гиззат; АН 
СССР, Казан. фил., Ин-т яз., лит. и истории им. Г. 
Ибрагимова. Казань: Татар. кн. изд-во, 1988. 397 с. 

7. Русский театр в Казани: (Сов. период): О 
Казан. большом драм. Театре им. В. И. Качалова / 
И. Ингвар, И. Илялова. Казань: Татар. кн. изд-во, 
1991. 284 с. 

8. Татарский государственный театр имени 
Галиаскара Камала. Сто лет. В двух томах. Казань, 
2009. 

9. Илялова И. И. Актерское искусство совре-
менного татарского театра: монография. Казань: Та-
тар. кн. изд-во, 1978. 143 с. 

10. Илялова И. И. Межнациональные связи та-
тарского театра: монография. Казань: Татар. кн. изд-
во, 1985. 240 с. 

11. Илялова И. И. Театр имени Камала. Казань: 
Татар. кн. изд-во, 1986. 327 с. 

12. Илялова И. И. Марсель Салимжанов. Ка-
зань: Татар. кн. изд-во, 1993. 214 с. 



A.R.SALIKHOVA 
 

 172 

13. Илялова И. И. Шәүкәт Биктимеров. Казан: 
Татар. кит. нәшр., 1993. 167 б. 

14. Илялова И.И. Фуад Халитова. Казан: Татар. 
кит. нәшр., 2006. 36 б. 

15. Илялова И. И. Театр имени Карима Тинчу-
рина. Казань: Идел-Пресс, 2002. 278 с. 

16. Илялова И. И. Наиль Аюпов. Казан: Татар. 
кит. нәшр., 2005. 75 б. 

17. Илялова И.И. Рашид Загидуллин. Казан: Ka-
zan-Казань, 2014. 159 c. 

18. Илялова И. И. Репертуар Татарского акаде-
мического театра имени Галиасгара Камала: 1906–
1996. Казань: Татар. газетно-журнальное изд-во, 
1996. 46 с. 

19. Илялова И. И. Актеры театра Камала: Био-
графический справочник. Издание 2. Г. Камал теат-
ры артистлары: биографик белешмәлек. 2 басма. Ка-
зан: Татар. кит. нәшр., 2005. 334 б. 

20. Илялова И. И. Г. Камал театры артистлары: 
биобиблиографик белешмәлек. Казан: Татар. кит. 
нәшр., 1996. 249 б. (Татар һәм рус телләрендә.) 

21. Илялова И. И. Г. Камал исемендәге Татар 
дәүләт академия театры: фотоальбом. Казан: Татар. 
газета-журнал нәшр., 1996. 191 б. (Татар һәм рус 
телләрендә.) 

22. Народные артисты / сост. И. Илялова. Ка-
зань: изд-во Мәгариф-Вакыт, 2011. 391 с. 

23. Илялова И. И., Хабутдинова М. М. 
Своеобразие сценической интерпретации повести 
Ф. М. Достоевского «Дядюшкин сон» на татарской 
сцене // Филология и культура. Philology and Culture. 
2016 № 4 (46). С. 207–212. 

24. Илялова И. И. Пьесы У. Шекспира на сцене 
татарских театров в современном прочтении // 
Tatarica. 2015. № 1 (4) 145–162 б 

25. Илялова И. И. Современное звучание 
мировой классики на татарской сцене // Tatarica. 
2016. №1 (16). 137–162 б. 

26. Махмутов Х. Актер и его труд // Сов. Тата-
рия. 1978. 6 авг. 

27. Агеева Л. История культуры в лицах // Веч. 
Казань. 1981. 28 дек. 

28. Гимранова Д. Межпоколенческие связи та-
тарского театра // Сов. Татария. 1985. 23 окт. 

29. Ингвар И. Ариаднина нить // Сов. Татария. 
1986. 14 сент. 

30. Бажанова В. Театрлар дуслыгы // Казан ут-
лары. 1986. № 11. 50–52 б. 

31. Җиһаншина Р. Театрыбызга багышланган 
хезмәт // Соц. Татарстан. – 1986. – 20 сент. 

32. Гыйләҗев А. Ильтанины ил таный // Соц. 
Татарстан. 1992. 7 февр. 

33. Шакирзянов Театр – обитель счастья // 
КРИС. 1997. 3 сент. 

34. Госманов М. Театрыбызның әһәмияте 
хакында // Казан утлары. 1998. № 6. 112–115 б. 

35. Галеев В. Главная сложность для критика – 
оставаться честным // Казанские ведомости. 1999. 15 
сент. 

36. Благов Ю. В соавторстве со временем // 
Республика Татарстан. 2002. 7 февр. 

37. Гильмутдинова З. Мине театр һәм 
студентларым яшәтә // Сәхнә. 2002. № 2. 

38. Сафиуллин Ә. Гомеренең иң уңышлы чагы // 
Ватаным Татарстан. 2002. 8 февр. 38. 

39. Сафиуллин Ю. Ильтанины ил таный // 
Мәдәни җомга. 2002. 8 март. 

40. Гильмутдинова З. Яңа китап // Сәхнә. 2013 
№5. С. 1 

41. Благов Ю. Без грифа секретности // 
Республика Татарстан. 2013. 26 февр. 

42. Тимербаева Р. Театр – минем тормыш 
рәвешем // Сәхнә. 2017. № 2. С. 34–37 

 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 173 

DOI: 10.26907/2311-2042-2022-19-2-173-181 

THE EMINENT SCHOLAR OF LITERATURE  
AZAT GILMUULLOVICH AKHMADULLIN 

 
Flera Sagitovna Sayfulina, 

Kazan Federal University, 
18 Kremlyovskaya Str., Kazan, 420008, Russian Federation, 

fsaifulina@mail.ru  
 

 
 

Akhmadullin Azat 
Gilmullovich (10.13.1932–
12.08.2021) was a literary critic, 
theater connoisseur, art critic and a 
public figure. 

He graduated from Kazan 
University in 1956 and began his 
teaching career at the Tobolsk 
Pedagogical Institute (1956–1958). 
Later, he worked for the Radio 
Committee of the TASSR (1961–
1963). A. Akhmadullin defended his 
Ph.D. thesis in 1964, his doctoral 
dissertation in 1984, and in 1988 he 
became a professor, then a 
corresponding member of the 
Academy of Sciences of the 
Republic of Tatarstan (1994). In 
1963–1981, he worked at the 
Institute of Language, Literature and 
History (now the Institute of 
Language, Literature and Art), from 
1972 he was a deputy director. 

From 1981 he was a professor of 
Kazan University and until 1999 he 
headed the Department of Tatar 
Literature. At the same time, in 
1999–2004, he taught a course at 
Kazan Pedagogical University, in 
2000–2004 he was the Head of the 
Department of Tatar Literature. 

Әхмәдуллин Азат 
Гыйльмулла улы (13.10.1932-
08.12.2021) – әдәбият галиме, 
театр белгече, тәнкыйтьче, 
җәмәгать эшлеклесе.  

Казан университетын 1956 
елда тәмамлагач, Тубыл 
(Тобольск) дәүләт педагогия 
институтында укыта (1956 - 
1958). ТАССР 
Радиокомитетында 1961 - 1963 
елларда эшли. А. Әхмәдуллин 
1964 елда кандидатлык, 1987 
елда докторлык диссертациясен 
яклый һәм 1988 елда филология 
фәннәре докторы гыйльми 
дәрәҗәсенә һәм профессор 
вазифасына ия була. ТР ФАнең 
мөхбир әгъзасы (1994). 1963-
1981 елларда СССР Фәннәр 
Академиясенең Г. Ибраһимов 
исем. Тел, әдәбият һәм тарих 
институтында (хәзер: Тел, 
әдәбият һәм сәнгать институты) 
эшли. 1972дән директор 
урынбасары. 1981 - 1999 елларда 
Казан дәүләт университетында, 
2000 - 2004 елларда, төп эш 
урыныннан аерылмыйча, Казан 
дәүләт педагогия 
университетында татар әдәбияты 

Ахмадуллин Азат 
Гильмуллович (13.10.1932–
08.12.2021) – литературовед, 
знаток театра, критик, 
общественный деятель.  

Выпускник Казанского 
университета (1956). Преподавал 
в Тобольском педагогическом ин-
ституте (1956–1958). Работал в 
Радиокомитете ТАССР (1961–
1963). Защитил кандидатскую 
диссертацию в 1964 г., 
докторскую диссертацию – в 1984 
г., в 1988 г. получил звание 
профессора. Член-корреспондент 
АН РТ (1994). В 1963–1981 гг. ра-
ботал в Институте языка, литера-
туры и истории (ныне Институт 
языка, литературы и искусства), с 
1972 г. – заместитель директора.  

С 1981 г. профессор Казанско-
го университета, до 1999 г. заве-
дующий кафедрой татарской ли-
тературы. Одновременно, в 1999–
2004 гг., преподавал в Казанском 
педагогическом университете, в 
2000–2004 гг. – заведующий ка-
федрой татарской литературы. 
В 2000–2012 гг. – профессор Ка-
занского федерального универси-
тета.  



F.S.SAYFULINA 
 

 174 

From 1974 he was a member of 
the Union of Writers of the Republic 
of Tatarstan. 

His scientific interests included 
the history and theory of Tatar dra-
ma, stage art, criticism, theory and 
methodology of literature, and 
methods of teaching literature. 

Azat Akhmadullin was an Hon-
ored Worker of Arts of the TASSR 
(1982), Honored Worker of Science 
of the Republic of Tatarstan (2002), 
laureate of the International Prize 
named after Kul Gali, laureate of the 
J. Validi Prize of the Union of Writ-
ers of the Republic of Tatarstan, lau-
reate of the K. Nasyri Prize of the 
Ministry of Education and Science 
of the Republic of Tatarstan, Hon-
ored Worker of Higher Professional 
Education, Honored Professor of 
Kazan University and a laureate of 
the State Prize of the Republic of 
Tatarstan (2017). 

кафедрасы мөдире вазифасын 
башкара. 2000 – 2012 елларда 
Казан федераль университеты 
профессоры.  

1974 елдан ТР Язучылар 
берлеге әгъзасы.  

Татар драматургиясе тарихы 
һәм теориясе, сәхнә сәнгате, 
тәнкыйть, әдәбият теориясе һәм 
методологиясе, татар әдәбиятын 
укыту методикасы гыйльми 
эшчәнлегенең төп тармакларын 
билгели.  

ТАССРның атказанган 
сәнгать эшлеклесе (1982), ТРның 
атказанган фән эшлеклесе (2002), 
Россия Гуманитар фәннәр 
академиясенең хакыйкый 
әгъзасы, Кол Гали исемендәге 
Халыкара бүләк лауреаты (2004), 
Казан университетының 
атказанган профессоры, ТРның 
Дәүләт премиясе лауреаты 
(2017), күпсанлы мактау 
грамоталары һәм премияләр иясе 

С 1974 г. член Союза писате-
лей РТ. 

Основные направления науч-
ной деятельности – история и 
теория татарской драматургии, 
сценическое искусство, критика, 
теория литературы и методоло-
гия, методика преподавания лите-
ратуры. 

Заслуженный деятель искусств 
ТАССР (1982), заслуженный дея-
тель науки РТ (2002), лауреат ме-
ждународной премии им. Кул Га-
ли, лауреат премии Дж. Валиди 
Союза писателей РТ, лауреат 
премии им. К. Насыйри Мини-
стерства образования и науки 
Республики Татарстан, почетный 
работник высшего профессио-
нального образования, почетный 
профессор Казанского универси-
тета, лауреат Государственной 
премии РТ (2017). 

 
Azat Gilmullovich Akhmadullin (1932–2021) 

was a literary critic, stage art expert and critic, the 
founder of the conceptual studies of the Tatar 
drama history and a teacher-methodologist who 
created his own scientific school and trend in Tatar 
literary criticism. 

Azat Akhmadullin was born in the village of 
Bogatye Saby, the Sabinsky District of Tatarstan, 
on October 13, 1932. After graduating from high 
school, he taught physics and mathematics for a 
year at a seven-year school in the village of 
Shekshi. In 1951–1956, he received higher 
education at the Department of the Tatar Language 
and Literature of Kazan State University, from 
which he graduated with honors. For some time he 
worked as an editor in the editorial office of 
scientific and technical literature of the Tatar Book 
Publishing House. 

He began his teaching career at the Tobolsk 
State Pedagogical Institute of the Tyumen Region, 
where he taught a course in 1956–1958. After 
working for two years in the system of higher 
education, Azat Akhmadullin returned to Kazan 
with a key decision to link his future life with 
literature. In 1958–1961, he studied at the graduate 
school of the Kazan branch of the USSR Academy 
of Sciences, after which he worked as the editor-
in-chief of the Department of Literary and Artistic 
Broadcasting in the Tatar Radio Committee. 

The scientific and pedagogical activities of 
Azat Akhmadullin were mainly aimed at the 

development of Tatar science and the preparation 
of national personnel in three republican 
organizations: the Institute of Language, Literature 
and Art named after G. Ibragimov of the Science 
Academy, Kazan State University and the Kazan 
State Pedagogical Institute. 

A. Akhmadullin began his scientific research 
in 1963 at the Institute of Language, Literature and 
History (now: Language, Literature and Art) 
named after G. Ibragimov as a junior researcher. In 
1964, he defended his Ph.D. thesis “Dramaturgy of 
Fathi Burnash” [1] under the scientific supervision 
of M. Gainullin and continued his work as a senior 
researcher. Here, the young scientist showed a 
talent for organising scientific work: from 1965 he 
worked as the scientific secretary of the Institute, 
in 1972 he became deputy director of the Institute 
responsible for scientific work. 

In 1981, A. Akhmadullin was offered the posi-
tion of the head of the Tatar Literature Department 
at Kazan State University, where he worked until 
1999. From 2000 until his retirement in 2012, he 
was professor in the Department of Tatar 
Literature at Kazan State University (since 2011 it 
has been Kazan Federal University). In 1999–
2004, simultaneously with teaching at Kazan 
Pedagogical University, he headed the Department 
of Tatar Literature in 2000–2004. 

Adhering to the chosen scientific trend, Azat 
Akhmadullin defended his doctoral dissertation, 
devoted to the study of the development stages and 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 175 

features of Tatar dramaturgy [2], at the Kazakhstan 
(Alma-Ata) Academy of Sciences in 1987; in 1988 
he received the academic title of professor. In 
1994, he was elected a corresponding member of 
the Tatarstan Republic Academy of Sciences. 

A. Akhmadullin is rightfully considered to be 
the founder of the new scientific trend in the Tatar 
performing arts studies. The main scientific works 
of the scholar are devoted to a systemic study of 
the Tatar drama development on a conceptual 
basis. The research, which began with a 
monographic study of the outstanding playwright 
Fathi Burnash’s work, led the scholar to literary 
criticism. “Every creative person unites his literary 
and scientific activity into one entity”, writes T. 
Gilyazov. “Two complementary scientific trends of 
this intellectual activity can be distinguished. One 
of them is the study of F. Burnash’s work, the oth-
er is Tatar dramaturgy” [3, p. 198]. Starting with 
this work, Azat Akhmadullin had come a long 
way, consisting of scientific discoveries, before he 
became a famous Tatar literary critic who made 
great contributions to the study of the Tatar 
literature history. The scholar repeatedly returned 
to F. Burnash’s works, written in the 1940s, he 
achieved outstanding results studying his creative 
work and returned to literature the name of a 
person with a difficult fate, the author who carried 
out versatile activities in the field of dramaturgy, 
poetry, prose, journalism and translation [4], [5]. 

Numerous scientific articles of the scholar, 
devoted to topical issues of the Tatar theatrical art 
development in the 1960–1980s, were published in 
separate collections [6], [7]. Innovations in the 
work of playwrights in this particular genre of 
literature, the methods for the stage embodiment of 
a modern hero, the authenticity of life and its rep-
resentation in a literary work and the views on 
such topical issues as stage genres allow us to 
imagine the qualitative development of the 
dramaturgy in that era. 

In the monograph “Kunelne uyatir: khezerge 
tatar dramaturgiyasi” (“Awakening Our Hearts: 
Modern Tatar Dramaturgy”), published at the 
beginning of the 21st century (2007) [8], the re-
searcher studies Tatar dramaturgy of the second 
half of the 20th century in a broad sense, consider-
ing national stage art as an integral process. In this 
major work, the author proves with convincing 
evidence that works, revealing the essence of the 
Soviet society developments and reflecting the 
artistic authenticity trend, appeared back in the 
1960s and 1970s.  

A. Akhmadullin, highlighting the trend of “the 
problem of finding a hero” that formed in the 
dramaturgy during the difficult period of “Stagna-
tion’, exemplifies it with creative searches and in-
dividual findings in the works of outstanding 
playwrights and reveals the essence of the “con-
flict-free theory”, which influenced the dramaturgy 
of that period. 

He explains the reason for the revival of 
national drama after the “Khrushchev’s thaw” by 
the increased attention to stage conventions, to 
plays written with reference to conventional 
metaphorical images. The analysis of the 
qualitative development and change of stage art in 
this work is carried out in a wide literary context, 
due to the activities of numerous playwrights who 
contributed to Tatar dramaturgy during this period 
(Kh. Vakhit, Yu. Aminov, T. Minnullin, I. Yuzeev, 
A. Gilyazov, R Mingalim, Z. Hakim, R. Hamid, 
Yu. Safiullin, M. Karimov, M. Karimov, M. 
Gilyazov and others). The research is conducted in 
a comparative aspect (the authors who worked in 
different periods of Tatar drama based on Russian 
drama), which allows us to perceive the 
monograph as the result-conclusion of a certain 
period of the scholar’s activity. 

The most significant works of A. Akhmadullin 
were published in the 1970–1990s. His studies of 
the work by the major figures of Tatar dramaturgy: 
G. Kamal, G. Iskhaki, F. Amirkhan, M. Fayzi, K. 
Tinchurin, F. Burnash, T. Gizzat, N. Isanbet, R. 
Ishmurat, T. Minnullin and others, laid the 
foundations for the scientific conception underly-
ing Tatar dramaturgy studies. The scholar contin-
ued his research in this direction in his monograph 
“Tatar Dramaturgy: History and Problems” [9]. 
“This fundamental work highlights the history of 
Tatar drama from new ideological and aesthetic 
positions, evaluates each of the scientific and 
artistic stages, reveals their features, analyses the 
most important works that occupy a special place 
in the history of drama” [10] – writes T. Galiullin. 
This serious monographic work, based on 
scientific foundations, studies the trends in the 
formation and development of Tatar stage 
literature up to the beginning of the 21st century 
and emphasizes its main themes and problems, re-
vealing the specifics of each of the development 
stages and evaluating the numerous works that 
determined the emergence of Tatar dramaturgy. 

A. Akhmadullin’s study is an important contri-
bution to scientific research in this area: the 
scholar, taking into account the specific nature of 
dramatic scripts as works of both performing arts 



F.S.SAYFULINA 
 

 176 

and literature, evaluates them based on a synthesis 
of approaches to the art of theater and literary 
criticism. Drama as a special kind of literature is 
studied by scientists in terms of the literary-
historical approach as a developing unique integral 
system. Thus, Azat Akhmadullin created the 
national conception of the Tatar drama original 
development [11]. 

Another aspect of Azat Akhmadullin’s lifelong 
fruitful work is the preparation of highly qualified 
national personnel who would guide young people 
on their path of science. The scholar’s activity in 
this direction is mainly connected with the study of 
certain stages of the drama development, the 
creative work of the authors who have enriched the 
performing arts and topical issues of Tatar drama. 
His first graduate student Nazim Khanzafarov’s 
dissertation on the topic “Naki Isanbet’s 
Dramaturgy” (1975) [12] revealed the essence of 
the activity of the folklorist who made a great 
contribution to the Tatar drama development. This 
work served as the basis for the young scientist’s 
further scientific research. His disciple’s 
monograph “Tatar Comedy (Its Origins and 
Development)” became his doctoral work, which 
traced, in a wide literary context, the Tatar comedy 
development from its classical examples to the end 
of the 20th century [13]. Prof. Akhmadullin was a 
scientific supervisor of a number of candidate 
dissertations by young scholars who entered the 
scientific arena: L. M. Samigullina [14], G. A. 
Shakirova [15], L. M. Shaekhova [16], A. S. 
Sharipova [17]. Their works, which are serious 
research making conceptual scientific discoveries, 
are devoted to the complex issues of Tatar 
dramaturgy, not yet recognized as objects of 
scientific research. Among the dissertation 
research, carried out under the guidance of Azat 
Akhmadullin, are the scientific works devoted to 
Rizaeddin Fakhrutdinov, a scientist and a writer-
educator [18], the prose writer Garif Akhunov [19] 
and Fail Shafigullin [20]. 

Another field of the scholar’s activity, which 
attracted the literary community’s attention, was 
his critical work on the issues related to the Tatar 
art of theater and the literary process as a whole. 
Not a single new work, seen in Tatar theaters, goes 
unnoticed by critics: A. Akhmadullin's theater 
reviews were distinguished by their detailed 
analysis and meaningful assessments. His reviews 
were perceived as a chronicle of the Tatar stage 
life; his comments on various genres and his 
critical articles, which made a significant 
contribution to the development of theater 

criticism, were subsequently published in the form 
of thematic collections [21], [22], [23]. 

A. Akhmadullin’s great contribution to the 
preparation of scientific personnel for this 
significant branch of literary criticism was his sci-
entific supervision of dissertations on the history of 
Tatar literary criticism and its complex 
methodological problems. The Ph.D. thesis 
completed by T. Sh. Gilazov in this area (1992) 
[24] of scientific research and his active work in 
subsequent years can be perceived as a new 
achievement of Tatar literary criticism. 

From the 1970s, Azat Akhmadullin was 
actively engaged in writing textbooks on Tatar 
literature and creating teaching aids for secondary 
schools. With the beginning of social 
transformations, he set about compiling new Tatar 
literature curricula for the middle and upper classes 
and gathered a team of authors to write new 
textbooks; this responsible work was successfully 
fulfilled. For the years of fruitful work in this area, 
the scholar was awarded the K. Nasyri Prize of the 
Tatarstan Republic Ministry of Education in 1999. 

Azat Akhmadullin was a member of the 
Writers’ Union of Tatarstan; from 1974 to 1999 he 
was a member of the Writers’ Union Board and its 
Presidium, for sixteen years he chaired the Board 
of the Tatarstan branch of the Literary Fund. The 
laureate of the Zamal Validi Prize of the Union of 
Writers (2007), Azat Akhmadullin, was devoted to 
literature and stage art until the end of his life and 
сame a long and fruitful way along this path. 

 
References 

1. Akhmadullin, A. G. (1963). Dramaturgiya 
Fatkhi Burnasha: dissertatsiya ... kandidata 
filologicheskikh nauk [Dramaturgy by Fathi Burnash: 
Ph.D. Thesis]. Kazan', 273 p. (In Russian) 

2. Akhmadullin, A. G. (1986). Zarozhdenie i 
formirovanie sotsialisticheskogo realizma v tatarskoi 
dramaturgii: dissertatsiya ... doktora filologicheskikh 
nauk [The Origin and Formation of Socialist Realism in 
the Tatar Dramaturgy: Doctoral Thesis]. Kazan', 385 p. 
(In Russian) 

3. Gilazov, T. (2005). Literaturnoe nasledie: 
istoriya i sovremennost' [Literary Heritage: History and 
Modernity]. 205 p. Kazan', Tatar.knizh.izd. (In Russian) 

4. Akhmadullin, A. G. (1967). Fatkhi Burnash: 
zhizn' i tvorchestvo [Fathi Burnash: Life and Work]. 173 
p. Kazan', Tatar. knizh. izd. (In Russian) 

5. Akhmadullin, A. G. (1988). Fatkhi Burnash: 
zhizn' i tvorchestvo [Fathi Burnash: Life and Work]. 2 
izd. 176 p. Kazan', Tatar. knizh. izd. (In Russian) 

6. Akhmadullin, A. G. (1976). Kak opisat' tebya, 
Sovremennik?: Ob aktual'nykh problemakh 
sovremennoi tatarskoi dramaturgii [How to Describe 
You, My Contemporary?: On Topical Issues of Modern 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 177 

Tatar Dramaturgy]. 151 p. Kazan', Tatar. knizh. izd. (In 
Russian) 

7. Akhmadullin, A. G. (1980). Stsenicheskaya 
literatura i zhizn' [Stage Literature and Life]. 
Literaturno-kriticheskie stat'i. 303 p. Kazan', Tatar. 
knizh. izd. (In Russian) 

8. Akhmadullin, A. G. (2007). Razbudit serdtsa: 
sovremennaya tatarskaya dramaturgiya: Monografiya 
[Awakening Our Hearts: Modern Tatar Dramaturgy: A 
Monograph.]. 223 p. Kazan', Tatar. knizh. izd. (In Rus-
sian) 

9. Akhmadullin, A. G. (2012). Tatarskaya 
dramaturgiya: istoriya i problema [Tatar Dramaturgy: 
History and Problem]. 511 p. Kazan', Tatar.kn.izd-vo. 
(In Russian) 

10. Galiullin, T. N. (2012). Slovo ob uchenom i 
kritike [A Few Words about the Scholar and the Critic]. 
Filologiya i kul'tura. Philology and Culture. No. 3 (29), 
pp. 318-319. (In Russian) 

11. Gilazov, T. Sh., Kayumova, G. F. Naychnaya 
shkola Azata Gil'mullovicha Akhmadullina [Scientific 
School of Azat Gilmullovich Akhmadullin] Filologiya i 
kul'tura. Philology and Culture. 2022. No. 4(64), pp. 
122-129. (In Russian) 

12. Khanzafarov, N. G. (1975). Dramaturgiya Naki 
Isanbeta: avtoreferat diss. na sois. ... kand. filol. nauk 
[Naki Isanbet’s Dramaturgy: Ph.D. Thesis Abstract]. 
Kazan', 19 p. (In Russian) 

13. Khanzafarov, N. g. (1996). Tatarskaya 
komediya (Istoki i razvitie): avtoreferat diss. na sois. ... 
d-ra. filol. nauk [Tatar Comedy (Its Origins and Devel-
opment): Doctoral Thesis Abstract]. Kazan', 64 p. (In 
Russian) 

14. Samigullina, L. M. (2004). Kontseptsii geroya 
v period zarozhdeniya i stanovleniya tatarskoi 
dramaturgii (1887-1910): avtoreferat diss. na sois. ... 
kand. filol. nauk [Conceptions of the Hero in the Period 
of the Birth and Formation of Tatar Dramaturgy (1887-
1910 Ph.D. Thesis Abstract]. Kazan', 22 p. (In Russian) 

15. Shakirova, G. A. (2000). Dramaturgiya Tufana 
Minnullina 80-90-kh godov (Tematika i problematika. 
Zhanrovaya raznovidnost'. Metodika obucheniya v 
shkole): avtoreferat diss. na sois. ... kand. filol. nauk 
[Dramaturgy by Tufan Minnullin in the 1980s and 
1990s (Themes and Problems. Genre Variety. Methods 

of Teaching at School): Ph.D. Thesis Abstract]. Kazan', 
19 p. (In Russian) 

16. Shaekhov, L. M. (2012).Tragediya v stikhakh v 
tatarskoi dramaturgii: zarozhdenie i razvitie: 
avtoreferat diss. na sois. ... kand. filol. nauk [Verse 
Tragedy in Tatar Dramaturgy: the Origin and 
Development: Ph.D. Thesis Abstract]. Kazan', 22p. (In 
Russian) 

17. Sharipova, A. S. (2007). Moral'no-
ehticheskaya kontseptsiya v dramaturgii Yunusa 
Aminova: avtoreferat diss. na sois. ... kand. filol. nauk 
[Moral and Ethical Conception in the Dramaturgy of 
Yunus Aminov: Ph.D. Thesis Abstract]. Kazan', 29 p. 
(In Russian) 

18. Dautov, G. (2001). F. R. Fakhrutdinov-pisatel' 
i literaturoved: avtoreferat diss. na sois... kand. filol. 
nauk [Fakhrutdinov as a Writer and Literary Critic: 
Ph.D. Thesis Abstract]. Kazan', 19 p. (In Russian) 

19. Gaifullina, F. A. (2003). Proza Garifa 
Akhunova (ehvolyutsiya tvorchestva): avtoreferat diss. 
na sois. ... kand. filol. nauk [Garif Akhunov’s Prose 
(evolution of his creative work): Ph.D. Thesis Abstract]. 
Kazan', 26 p. (In Russian) 

20. Shafigullina, R. F. (2000.). Kontseptsii 
lichnosti v tvorchestve Failya Shafigullina: avtoreferat 
diss. na sois. ... kand. filol. nauk [The Concept of 
Personality in Fayil Shafigullin’s Work: Ph.D. Thesis 
Abstract`]. Kazan', 19 p. (In Russian) 

21. Akhmadullin, A. G. (1993). Na puti k 
spravedlivosti [On the Way to Justice]. Stat'i. 255 p. 
Kazan', Tatar. knizh. izd. (In Russian) 

22. Akhmadullin, A. G. (2002). Kogda 
rasshiryayutsya gorizonty [When Horizons Expand]. 
Literaturno-kriticheskie stat'i. 239 p. Kazan', Tatar. 
knizh. izd. (In Russian) 

23. Akhmadullin, A. G. (2018). Na puti 
vozrozhdeniya [On the Way to Revival]. Nauchnye 
stat'i. 206 p. Kazan', Tatar. knizh. izd. (In Russian) 

24. Gilazov, T. Sh. (1992). Osnovnye tendentsii 
razvitiya tatarskoi literaturnoi kritiki v 20-30-e gody 
(problema metoda i geroya): avtoreferat diss. na sois. ... 
kand. filol. nauk [The Main Development Trends of Ta-
tar Literary Criticism in the 1920s and 1930s (the prob-
lem of method and hero): Ph.D. Thesis Abstract]. 
Kazan', 25 p. (In Russian) 

_______________________ 
 

КҮРЕНЕКЛЕ ӘДӘБИЯТ ГАЛИМЕ  
АЗАТ ГЫЙЛЬМУЛЛА УЛЫ ӘХМӘДУЛЛИН 

 
Флера Сәгыйть кызы Сәйфулина, 

Казан федераль университеты, 
Россия, 420008, Казан ш., Кремль ур., 18 нче йорт, 

fsaifulina@mail.ru  
 
Татар җәмәгатьчелегендә Азат Гыйльмулла 

улы Әхмәдуллин (1932–2021) – әдәбият галиме, 
сәхнә сәнгате белгече һәм тәнкыйтьче, татар 
драматургиясе тарихын концептуаль нигездә 



F.S.SAYFULINA 
 

 178 

өйрәнеп, татар әдәбият белеме фәненең әлеге 
юнәлешендә үзенең фәнни мәктәбен булдырган 
остаз, педагог-методист буларак танылу алган 
зыялы шәхес. 

Азат Әхмәдуллин 1932 елның 13 
октябрендә Татарстанның Саба районы Байлар 
Сабасы авылында дөньяга килә. Урта мәктәпне 
тәмамлаганнан соң, бер ел Шекше авылы 
җидееллык мәктәбендә физика һәм математика 
укыта. 1951–1956 елларда Казан дәүләт 
университетының татар теле һәм әдәбияты 
бүлегендә югары белем ала, аны кызыл диплом 
белән тәмамлый. Берникадәр вакыт Татарстан 
китап нәшриятының фәнни-техник әдәбият 
редакциясендә мөхәррир булып эшли. 

Педагогик эшчәнлеген Төмән өлкәсенең 
Тубыл (Тобольск) дәүләт педагогия инсти-
тутында башлап җибәрә, монда 1956–1958 
елларда студентларга белем бирә. Ике ел югары 
мәктәп системасында эшләгән Азат Әхмә-
дуллин Казанга киләчәк тормышын әдәбият 
фәне белән бәйләү турындагы ныклы карар 
белән кайта. 1958–1961 елларда СССР Фәннәр 
академиясенең Казан филиалында аспиранту-
рада укый, аны тәмамлагач, Татарстан 
Радиокомитетында әдәби-сәнгать тапшырулары 
бүлегенең баш мөхәррире булып эшли. 

Азат Гыйльмулла улының гыйльми-педаго-
гик эшчәнлеге нигездә Республиканың татар 
фәнен үстерү һәм милли кадрлар әзерләү 
юнәлешендәге өч оешма: ТР Фәннәр Академия-
сенең Г. Ибраһимов исем. Тел, әдәбият һәм 
сәнгать институты, Казан дәүләт университеты, 
Казан дәүләт педагогия институтлары белән 
бәйләнгән. 

Фәнни эшчәнлеген А. Әхмәдуллин 1963 
елда Г. Ибраһимов исем. Тел, әдәбият һәм 
тарих институтында (хәзер: Тел, әдәбият һәм 
сәнгать) кече гыйльми хезмәткәр буларак 
башлый, 1964 елда М. Х. Гайнуллин җитәкче-
легендә «Фәтхи Бурнаш драматургиясе» [1] 
дигән темага кандидатлык диссертациясе 
яклый һәм өлкән гыйльми хезмәткәр 
вазифасында эшен дәвам итә. Монда яшь 
галимнең фәнни эшне оештыру сәләте ачыла: 
ул 1965 елдан институтның гыйльми сәркәтибе, 
1972 елдан институт директорының фәнни 
эшләр буенча урынбасары булып эшли. 

А. Әхмәдуллин 1981 елда Казан дәүләт 
университетына татар әдәбияты кафедрасының 
мөдире итеп эшкә күчерелә һәм 1999 елга кадәр 
эшли. 2000 елдан алып лаеклы ялга киткәнче 
(2012), Казан дәүләт университетының (2011 
елдан Казан федераль университеты) татар 

әдәбияты кафедрасы профессоры. 1999–2004 
елларда Казан педагогия университетында 
белем бирү белән бергә 2000–2004 елларда 
татар әдәбияты кафедрасы мөдире вазифасын 
да башкара. 

Азат Гыйльмулла улы 1987 елда 
Казахстанның Фәннәр Академиясендә (Алма-
Ата шәһәре) татар драматургиясенең үсеш 
этаплары һәм үзенчәлекләрен өйрәнүгә 
багышланган докторлык диссертациясен яклый 
[2], 1988 елда профессор дәрәҗәсен ала. 1994 
елда Татарстан Фәннәр Академиясенең мөхбир 
әгъзасы итеп сайлана. 

А. Әхмәдуллин – хаклы рәвештә татар 
сәхнә сәнгатен фәнни нигездә өйрәнү 
юнәлешен башлаучы дип санала. Галимнең төп 
гыйльми хезмәтләре татар драматургиясе 
үсешен концептуаль нигездә системалы 
рәвештә өйрәнүгә багышланган. Күренекле 
драматург Фәтхи Бурнаш иҗатын монографик 
планда өйрәнүдән башланган тикшеренүләр 
галимне әдәбият фәненә алып керә. «Һәр иҗат 
кешесенең әдәби-гыйльми эшчәнлеген бер үзәк 
тирәсенә җыя, җан җылысы белән яратып эшли 
торган өлкәсе була, – дип яза Т. Гыйлаҗев. – 
Әлеге зыялы затның бер-берсен тулыланды-
ручы ике фәнни юнәлешен билгеләргә мөмкин. 
Аның берсе – Ф. Бурнаш иҗатын барлау һәм 

өйрәнү, икенчесе – татар драматургиясе» 
[3, 198 б.]. Шушы хезмәттән башлап, татар 
әдәбияты тарихын өйрәнүгә зур өлеш керткән 
күренекле татар әдәбияты галиме дәрәҗәсенә 
ирешкәнче, Азат Гыйльмулла улы фәнни 
ачышлардан торган олы тормыш юлы уза. 
Ф. Бурнаш иҗатына галим кат-кат әйләнеп 
кайта, ХХ гасырның 40 елларына кадәр 
драматургия, шигърият, проза, публицистика, 
тәрҗемәчелек өлкәсендә күпкырлы эшчәнлек 
алып барган катлаулы язмышлы шәхес иҗатын 
өйрәнү һәм исемен әдәбиятка кайтару 
юнәлешендә күп эш башкара [4], [5]. 

Галимнең 1960–1980 елларда татар театр 
сәнгате үсеше, драматургиянең актуаль 
мәсьәләләренә багышлап язылган күпсанлы 
фәнни мәкаләләре аерым җыентыклар булып 
дөнья күрә [6], [7]. Алардагы әдәбиятның әлеге 
үзенчәлекле жанрында эшләүче драматурглар 
иҗатындагы яңалык-үзенчәлекләр, замана 
героен сәхнә әсәрендә тудыру алымнары, 
тормыш дөреслеге һәм аның әдәби әсәрдә 
тергезелүе, сәхнә җанрлары кебек актуаль 
мәсьәләләргә мөнәсәбәтле фикерләр чор 
драматургиясенең сыйфат үсешен күзалларга 
мөмкинлек бирә. 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 179 

ХХI гасыр башында дөнья күргән «Күңел-
ләрне уятыр: Хәзерге татар драматургиясе» 
монографиясендә (2007) [8] галим ХХ 
гасырның икенче яртысы татар драматургиясен 
киң планда, милли сәхнә сәнгатен бербөтен 
процесс рәвешендә өйрәнә. Әлеге саллы 
хезмәттә автор совет җәмгыятендә хөкем 
сөргән хәлләрнең асылын ачкан, сәнгать 
дөреслегенә ирешү юнәлешен чагылдырган 
әсәрләрнең узган гасырның 60–70 елларында ук 
башлануын нигезле дәлилләр белән раслый. 
«Торгынлык чоры» дип бәяләнгән катлаулы 
чор драматургиясендә формалашкан «герой 
эзләү проблемасы» тенденциясен аерып 
чыгарып, аны шул заманның күренекле 
драматурглары әсәрләрендәге иҗади эзләнүләр 
һәм аерым табышлар аша раслый, әлеге чор 
драматургиясенә тәэсир иткән «конфликт-
сызлык теориясе»нең асылын ача. 

«Хрущев җепшеклеге»ннән соң милли 
драматургиядәге җанлануның сәбәбен сәхнә 
шартлылыгына, шартлы-метафорик образларга 
мөрәҗәгать итеп язылган пьесаларга игътибар 
арту белән аңлата. Әлеге хезмәттә сәхнә 
сәнгатендәге сыйфат үсеш-үзгәреше галим 
тарафыннан киң әдәби контекстта, шушы чор 
татар драматургиясенә өлеш керткән күпсанлы 
драматурглар эшчәнлеге аша (Х. Вахит, 
Ю. Әминов, Т. Миңнуллин, И. Юзиев, 
А. Гыйләҗев, Р. Мингалим, З. Хәким, Р. Хәмид, 
Ю. Сафиуллин, М. Гыйләҗев һ.б.) чагыштырма 
аспектта (татар драматургиясенең төрле 
чорларында иҗат иткән авторлар иҗаты, рус 
драматургиясе мисалында) ача һәм бу 
монографияне галим эшчәнлегенең аерым бер 
чорына нәтиҗә-йомгак төсендә кабул итәргә 
мөмкинлек бирә. 

А. Әхмәдуллинның иң әһәмиятле хезмәт-
ләре 1970–1990 еллар арасында дөнья күрә. 
Аның татар драматургиясенең үзәк фигуралары 
булган Г. Камал, Г. Исхакый, Ф. Әмирхан, 
М. Фәйзи, К. Тинчурин, Ф. Бурнаш, Т. Гыйззәт, 
Н. Исәнбәт, Р. Ишморат, Т. Миңнуллин һ.б. 
иҗаты буенча киңкырлы эзләнүләре татар 
драматургиясен өйрәнүнең фәнни 
концепциясенә нигез сала. Бу юнәлештәге 
системалы эшчәнлеге галимнең «Татар 
драматургиясе: тарих һәм проблемалар» (2012, 
рус телендә, «Татарская драматургия: история 
и проблемы» [9] монографиясендә урын алды. 
«Бу фундаменталь хезмәттә татар 
драматургиясе тарихы яңа идея-эстетик 
карашлардан чыгып яктыртыла, фәнни-сәнгати 
этапларның һәрберсенә бәя бирелеп, 

үзенчәлекләре ачыла, драматургия тарихында 
үзенчәлекле урын алган мөһим әсәрләргә 
анализ ясала» (сүзгә-сүз тәрҗемә. – Ф. С.) [10] 
– дип яза Т. Галиуллин. Җитди монографик 
хезмәттә татар сәхнә әдәбиятының формалашу 
һәм үсеш тенденцияләре XXI гасыр башына 
кадәр фәнни нигездә өйрәнелә; төп тема һәм 
проблемалары ассызыклана, үсеш этапларының 
һәрберсенең үзенчәлеге ачыклана; татар 
драматургиясенең йөзен билгеләүче күпсанлы 
әсәрләргә бәя бирелә. 

А. Әхмәдуллин хезмәтләренең фәнни 
әһәмияте шуның белән билгеләнә: галим драма 
әсәрләренең бер үк вакытта сәхнә сәнгате дә, 
әдәби әсәр дә буларак үзенчәлекле табигатен 
исәпкә алып, аларны бәяләгәндә, театр сәнгате 
һәм әдәбият белеме өлкәсенә кагылышлы 
карашлар синтезында эш итә. Әдәбиятның 
үзенчәлекле төре буларак драма галим 
тарафыннан үсештә булган үзенчәлекле 
бербөтен система буларак әдәби-тарихи 
яссылыкта өйрәнелә. Азат Әхмәдуллин, шул 
рәвешле, татар драматургиясенең оригиналь 
үсеше турында милли тәгълимат булдыра [11]. 

Азат Гыйльмулла улының күпъеллык 
нәтиҗәле эшенең тагын бер юнәлеше – 
яшьләрне фән юлына алып кереп, югары 
квалификацияле милли кадрлар әзерләүдән 
гыйбарәт. Галимнең әлеге юнәлештәге 
эшчәнлеге дә, нигездә, драматургиянең аерым 
үсеш этапларын, сәхнә сәнгатен баеткан аерым 
шәхесләр иҗатын, татар драматургиясенең 
актуаль мәсәләләрен өйрәнү белән бәйле. 
Беренче аспиранты Назим Ханзафаровның 
«Нәкый Исәнбәт драматургиясе» (1975) [12] 
темасына язылган диссертациясе татар 
драматургиясе үсешенә зур өлеш керткән 
фольклорчы-галимнең бу өлкәдәге эшчәнлеге-
нең асылын ача һәм яшь галимнең киләчәктәге 
фәнни эзләнүләренә төпле нигез дә булып тора. 
Шәкертенең татар комедиясенең классик 
үрнәкләрдән алып ХХ гасырның ахырына 
кадәрге үсешен киң әдәби контекстта күзәткән 
«Татар комедиясе (тамырлары һәм үсеше)» 
монографик хезмәте дә, А. Әхмәдуллинның 
хәерхаклы фатихасы белән дөнья күрә, 
докторлык эшенә әверелә [13]. Галим 
җитәкчелегендә бер-бер артлы фән аренасына 
чыккан яшьләрнең кандидатлык диссертация-
ләре дә (Л. М. Сәмигуллина [14], Г. Ә. Шаки-
рова [15], Л. М. Шәехов [16], А. С. Шәрипова 
[17]) – татар драматургиясенең әлегә кадәр 
фәнни эзләнү объекты итеп алынмаган 
катлаулы мәсәләләрен ачыклауга багышланган, 



F.S.SAYFULINA 
 

 180 

үзәгендә җитди эзләнүләр һәм концептуаль 
фәнни ачышлардан торган хезмәтләр. Азат 
Әхмәдуллин җитәкчелегендә башкарылган 
диссертацион эзләнүләр арасында галим һәм 
мәгърифәтче язучы Ризаэддин Фәхретдинов 
[18], прозаик Гариф Ахунов [19], Фаил 
Шәфигуллин [20] эшчәнлегенә багышланган 
фәнни хезмәтләр дә бар. 

Галим эшчәнлегенең әдәби җәмәгатьчелек-
нең игътибарын җәлеп иткән тагын бер 
тармагын – татар театр сәнгате, гомумән, әдәби 
барыш белән бәйле мәсәләләргә кагылышлы 
тәнкыйди эшчәнлеге тәшкил итә. Татар 
театрларында дөнья күргән һәрбер яңа әсәр 
тәнкыйтьче карашыннан читтә калмый: А. 
Әхмәдуллинның театр рецензияләре тәфсилле 
анализ, төпле бәя белән аерылып тора. Аның 
бәяләмәләре татар сәхнә тормышының 
елъязмасы кебек кабул ителә; театр тәнкыйтен 
үстерүгә әһәмиятле өлеш керткән төрле 
жанрлардагы язмалары, тәнкыйди мәкаләләре 
алга таба тематик җыентыклар булып дөнья 
күрә [21], [22], [23]. 

Галим җитәкчелегендә татар әдәби 
тәнкыйте тарихы, аның катлаулы метологик 
проблемаларына багышланган диссертация 
язылу – А. Әхмәдуллинның әдәбият гыйлеме-
нең әлеге әһәмиятле тармагы өчен фәнни 
кадрлар әзерләү юнәлешенә керткән зур өлеше 
буларак бәяләнә. Т. Ш. Гыйлаҗевның бу 
юнәлештә башкарылган кандидатлык 
диссертациясе (1992) [24] һәм аннан соңгы 
еллардагы актив эшчәнлеге – татар әдәбият 
гыйлемендә яңа сүз буларак кабул ителә ала. 

Азат Әхмәдуллин узган гасырның 
җитмешенче елларыннан бирле урта мәктәпләр 
өчен татар әдәбиятыннан дәреслекләр язу, уку-
укыту әсбаплары төзү өлкәсендә дә актив эшли. 
Җәмгыятьтә үзгәртеп кору чоры башлангач, ул 
урта һәм югары сыйныфлар өчен татар 
әдәбиятыннан яңа уку программалары төзүгә 
алына, яңа дәреслекләр язу өчен авторлар 
коллективы туплап, бу җаваплы эш белән 
уңышлы җитәкчелек итә. Бу өлкәдәге 
күпъеллык нәтиҗәле хезмәте 1999 елда ТР 
Мәгариф министрлыгының К. Насыйри 
исемендәге премия белән бәяләнә. 

Азат Гыйльмулла улы Татарстан Язучылар 
берлеге әгъзасы, 1974 елдан 1999 елга кадәр 
Язучылар берлеге идарәсе һәм аның 
президиумы әгъзасы, уналты ел буена Әдәбият 
фондының Татарстан бүлеге идарәсе рәисе 
булып эшли. Язучылар берлегенең Җамал 
Вәлиди исемендәге премия лауреаты (2007) 

Азат Әхмәдуллин гомеренең ахырына кадәр 
әдәбият фәненә, сәхнә сәнгатенә тугрылыклы 
булды һәм шушы юлда игелекле һәм югары 
нәтиҗәле юл узды. 

 
Әдәбият 

1. Ахмадуллин А. Г. Драматургия Фатхи 
Бурнаша: дис. ... канд. филол. наук. Казань, 1963. 
273 с. 

2. Ахмадуллин А. Г. Зарождение и 
формирование социалистического реализма в 
татарской драматургии: дис. ... докт. филол. наук. 
Казань, 1986. 385 с. 

3. Гыйлаҗев Т. Әдәби мирас: тарих һәм заман. 
Казан: Татар. кит. нәшр., 2005. 205 б. 

4. Әхмәдуллин А. Г. Фәтхи Бурнаш: тормыш 
юлы һәм иҗаты. Казан: Татар. кит. нәшр., 1967. 
173 б. 

5. Әхмәдуллин А. Г. Фәтхи Бурнаш: тормыш 
юлы һәм иҗаты. 2 басма. Казан: Татар. кит. нәшр., 
1988. 176 б. 

6. Әхмәдуллин А. Г. Ничек сурәтләргә сине, 
замандаш?: Бүгенге татар драматургиясенең актуаль 
проблемалары турында. Казан: Татар. кит. нәшр., 
1976. 151 б. 

7. Әхмәдуллин А. Г. Сәхнә әдәбияты һәм 
тормыш. Әдәби тәнкыйть мәкаләләре. Казан: 
Татар.кит.нәшр., 1980. 303 б. 

8. Әхмәдуллин А. Г. Күңелләрне уятыр: 
Хәзерге татар драматургиясе: Монография. Казан: 
Татар. кит. нәшр., 2007. 223 б. 

9. Ахмадуллин А. Г. Татарская драматургия: 
история и проблемы. Казань: Татар. кн. изд-во, 2012. 
511 с. 

10. Галиуллин Т. Н. Слово об ученом и критике 
// Филология и культура. Philology and Culture. 2012. 
№ 3 (29). С. 318–319. 

11. Гилазов Т. Ш., Каюмова Г. Ф. Научная шко-
ла Азата Гильмулловича Ахмадуллина. Филология и 
культура. Philology and Culture. 2022. №4(64). С. 
122–129.  

12. Ханзафаров Н. Г. Драматургия Наки 
Исанбета: автореф. дис. ... канд. филол. наук. 
Казань, 1975. 19 с. 

13. Ханзафаров Н. Г. Татарская комедия 
(Истоки и развитие). автореф. дис. ... докт. филол. 
наук. Казань, 1996. 64 с. 

14. Самигуллина Л. М. Концепция героя в 
период зарождения и становления татарской 
драматургии (1887–1910): автореф. дис. ... канд. 
филол. наук. Казань, 2004. 22 с. 

15. Шакирова Г. А. Драматургия Туфана 
Миннуллина 80–90-х годов (Тематика и 
проблематика. Жанровая разновидность. Методика 
изучения в школе): автореф. дис. ... канд. филол. 
наук. Казань, 2000. 19 с. 

16. Шаехов Л. М. Трагедия в стихах в татарской 
драматургии: зарождение и развитие: автореф. дис. 
... канд. филол. наук. Казань, 2012. 22 с. 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 181 

17. Шарипова А. С. Морально-этическая 
концепция в драматургии Юнуса Аминова: автореф. 
дис. ... канд. филол. наук. Казань, 2007. 29 с. 

18. Даутов Г. Ф. Р.Фахрутдинов – писатель и 
литературовед: автореф. дис. ... канд. филол. наук. 
Казань, 2001. 19 с. 

19. Гайфуллина Ф. А. Проза Гарифа Ахунова 
(эволюция творчества): автореф. дис. ... канд. филол. 
наук. Казань, 2003. 26 с. 

20. Шафигуллина Р. Ф. Концепция личности в 
творчестве Фаиля Шафигуллина: автореф. дис. ... 
канд. филол. наук. Казань, 2000. 19 с. 

21. Әхмәдуллин А. Г. Дөреслеккә ирешү 
юлында. Мәкаләләр. Казан: Татар. кит. нәшр., 1993. 
255 б.; 

22. Әхмәдуллин А. Г. Офыклар киңәйгәндә. 
Әдәби тәнкыйть мәкаләләре. Казан: Татар. кит. 
нәшр., 2002. 239 б. 

23. Әхмәдуллин А. Г. Яңарыш юлында: фәнни 
мәкаләләр. Казан: Татар. кит. нәшр., 2018. 206 б. 

24. Гилазов Т. Ш. Основные тенденции 
развития татарской литературной критики в 20-30-е 
годы (проблемы метода и героя): автореф. дис. ... 
канд. филол. наук. Казань, 1992. 25 с. 

 



S.G.SAMITOVA 
 

 182 

 
 
 

DOI: 10.26907/2311-2042-2022-19-2-182-188 

REVIEW OF ILGIZ KADYROV’S BOOK “TATAR WEDDING SONGS: 
THE SIBERIAN AREA” (KAZAN, 2021. 188 p.) 

 
Saviya Gimaltdynovna Samitova, 

Kazan National Research Technological University, 
68 K. Marx Str., Kazan, 420015, Russian Federation, 

savilas@yandex.ru. 
 

The article reviews the book “Tatar Wedding Songs: The Siberian Area” (Kazan, 2021. 188 p.) by 
Ilgiz Kadyrov. The article provides information about the structure of the book, highlights the value 
and significance of the collection in the cultural life of the Tatar people. The book is based on the ma-
terials of Ilgiz Kadyrov’s expeditions to the Tyumen, Tomsk, Omsk and Novosibirsk Regions of the 
Russian Federation in 1967–1973, to the regions where the Siberian Tatars live compactly. The book 
presents excellent examples of the Siberian Tatars’ wedding songs not included in the folklore prac-
tice. The collection will be of interest to teachers and composers, as well as connoisseurs of Tatar folk 
music. 

 
Key words: Siberian area, Tatar folk songs, wedding songs, culture 
 

The G. Ibragimov’s Language, Literature and 
Art Institute of the Tatarstan Republic Academy of 
Sciences published the book “Tatar Wedding 
Songs: The Siberian Area” [1]. For everyone who 
is not indifferent to the spiritual heritage of the Ta-
tar people, it is a great achievement: the long-term 
work of Ilgiz Kadyrov, a national musicologist and 
an Honoured Worker of Culture of Tatarstan, has 
been published as a book. The scientific editor of 
the book is Ilsiyar Zakirova, Doctor of Philology, 
the chief researcher in the Department of Folk Art 
at the G. Ibragimov’s Language, Literature and Art 
Institute; the computer notation of the songs has 
been carried out by Naila Nurgayanova, a senior 
researcher in the Arts Department of the same in-

stitute. Both experts took part in numerous scien-
tific expeditions to the regions of Siberia where the 
Tatars live, studying their cultural heritage. 

The book is addressed to folklorists and musi-
cologists, teachers and students of higher and sec-
ondary educational institutions, to everyone who is 
interested in folk songs. 

In 1967–1972, the Tatar musicologist and folk-
lorist Ilgiz Kadyrov went on numerous scientific 
expeditions, collected and studied the samples of 
the Siberian Tatars’ musical creative art. The 
scholar was interested in folk songs, performers, 
instrumental music and folk musical instruments. 
Ilgiz Kadyrov recorded folk melodies in accord-
ance with all scientific requirements: he wrote 



TATARICA: REVIEWS  
 

 183 

down who was the performer of each song, where 
he was born and lived, and added interesting in-
formation about his informants. The heritage of 
folk songs and music was recorded on audio cas-
settes. Later, Ilgiz Kadyrov repeatedly listened to 
these recordings, notated the melodies of the songs 
and deciphered the lyrics. The book consists of two 
large parts. The first part provides information 
about the history and ethnography of the Siberian 
Tatars. This part contains paragraphs about the his-
tory of collecting the Siberian Tatars’ folk and 
wedding songs. The second part presents folk 
songs, performed during the wedding ceremony. 

In the introductory part to the book, entitled 
“One Word”, the author writes about his work: “I 
am a collector of musical and poetic creative works 
of the Siberian Tatars. In 1968–1977, while work-
ing at the G. Ibragimov’s Institute of Language, 
Literature and History, I went on nine scientific 
expeditions to the Omsk, Tyumen, Novosibirsk, 
Tomsk and Kemerovo regions, and was lucky to 
record more than 500 songs and melodies with the 
aim of preserving them for science and people. 
This is our unique treasure”. 

All his life, Ilgiz abyi was interested in folk 
songs of the Siberian Tatars. He repeatedly re-
turned to this music treasury, spoke on radio, tele-
vision, in newspapers and magazines, at scientific 
conferences, trying to popularize them. 

It should also be noted that these records repre-
sent unique findings; if the records were not pre-
served, it would be impossible to learn about them. 
The author was lucky to record Siberian songs on a 
tape recorder and to pass them on to our Siberian 
countrymen today – to the heirs of Khan Kuchum. 

The article “Brief Historical and Ethnographic 
Information”, included in the book and based on 
the works of historians, provides detailed and in-
teresting information about the history of the 
Western Siberia Tatars, about the period of the Si-
berian Khanate, about the struggle of the Tatar 
people for the preservation of their statehood and 
their way of life. The articles, included in this part 
of the book, give an idea of the stages of the for-
mation of the Siberian Tatars as an ethnonym-
group, the boundaries of their territory. Ilgiz 
Kadyrov substantiates his observations with the 
works of the scientists who studied the Siberian 
Tatars: L. P. Potapova, S. V. Bakhrushin, V. V. 
Khramov, N. M. Yardintsev, N. F. Katanov, G. F. 
Miller, V. V. Radlov and D. G. Tumasheva. It is 
noteworthy that this collection, despite its pro-
found scientific information, is written in a lan-

guage accessible for the readers who are not ex-
perts in this field. 

In the book “Tatar Wedding Songs: The Sibe-
rian Area”, you can find answers to many ques-
tions about the Siberian Tatars. The article “The 
History of Collecting the Siberian Tatars’ Folk 
Songs” highlights the activities of expeditions, 
which went to study the folklore and ethnography 
of the Siberian Tatars. The rich musical culture of 
the West Siberian Tatars, who constituted a signif-
icant ethnic group of the Tatar people, has not been 
sufficiently studied. Due to the fact that this region, 
as a cultural center of the Tatar people, is far from 
Kazan, real scientific work on the collection and 
study of musical folklore, especially the songs of 
the Tatars living outside Tatarstan, began only in 
the 1960s. It is known that in the pre-October 
works, there are very few materials reflecting the 
history, ethnography, language and folklore of this 
region. In this regard, Ilgiz Kadyrov highly appre-
ciates the work of Academician V. V. Radlov “The 
Samples of Folk Literature of the Turkic Tribes” 
[2], calling it a unique source for studying the lan-
guage and oral folk art of the Siberian Tatars. V. 
V. Radlov, who collected samples of folk art with 
great difficulty, was one of the first to convey the 
richness of the Siberian Tatars’ spiritual culture to 
the whole world. In his book “The Samples of Folk 
Literature of the Turkic Tribes” [2], published in 
St. Petersburg in 1872, the scholar noted that those 
ancient melodies were preserved only in the 
memory of white-bearded old people and ex-
pressed concern about their possible loss in the 
near future. 

Ilgiz Kadyrov did not fail to mention a single 
article, devoted to the songs of the Siberian Tatars. 
For example, in the article with the initials I. Yu., 
the world of the Siberian Tatars’ music is de-
scribed as follows: “Despite the fact that music is 
prohibited under Sharia law, the Siberian Tatars do 
not consider it a sin to sing a song from time to 
time, especially en route. On the one hand, they are 
right: their songs cannot be attributed to the musi-
cal sphere. They have no melody. The Tatars do 
not sing, their music stretches out monotonously 
like a road, and this song can last for ten kilome-
ters. They sing about wide fields, an evil wife and 
a vigorous horse. In their songs, we can learn about 
the separation from a good father and about life in 
captivity” [1, p. 19]. 

The author highly appreciates the activity of 
the Tatar composer A. S. Klyucharov in this area. 
In addition, he dwells on the controversial issues 
related to the book “People’s Pearls” by Jaudat 



S.G.SAMITOVA 
 

 184 

Fayzi [3]. He expresses his expert opinion on this 
matter. 

It is necessary to mention another important 
aspect of the book. The lyrics, contained in this 
work, are reproduced with the preservation of the 
dialectal features of the Siberian Tatars’ speech. 
The author comments on individual dialect lex-
emes. The texts with well-preserved dialectal fea-
tures were translated into the literary language by 
the scientific editor, Doctor of Philology Ilsiyar 
Zakirova: at the end of the songs, additional stan-
zas in the literary language are given. This facili-
tates the perception of texts even for those who are 
not familiar with certain dialectal features. For 
example: 

Turchainy iektem tus belen ei, 
Ieltertem koskei pos pellen. 
Peishembei aksham ash iskitsem, 
Utyrtym matury kys belen. 

Turchainy zhiktem dus belen ei, 
Zhildertem kozge bos belen. 
Penzheshembe aksham ash ashadym, 
Utyrdym matur kyz belen. [1, p. 130-131] 

A saddled little horse with a friend, oh1 
Rushed when the autumn ice appeared. 
Had dinner on a Thursday night, 
Spent time with a nice girl. 
In this sense, the work is significant in terms of 

lexicological research. The words that have gone 
out of use can be found in such songs as “Kiyau 
Tipsau”, “Kuch Zhyry”, etc. By the way, it is 
worth noting that the rites themselves are not prac-
ticed any longer, and no information about them 
can be found at present. 

The collection includes 88 songs, united under 
the title “Wedding Songs”. Many of these wedding 
songs are forgotten. The scholar’s aim is to return 
these songs to the people, to breathe new life into 
the national melody. The songs, presented in the 
collection, refer to various stages of the wedding 
ceremony. 

The song “Kiyau tipsau” is performed while 
seeing the groom off to the bride’s house; “Ishek 
bavy” is sung at the meeting on the threshold of the 
bride’s house; “Ai ellerlep kiyaune kergezu” or 
“Yaltyr aityu” can be heard at the stage of intro-
ducing the groom to the bride’s house. The author 
recorded them in numerous versions from the Ta-
tars of the Tyumen, Tobolsk, Sazan, Baraba, 
Tomsk and Kemerovo regions. 

The author divides the songs, collected in the 
book, into the following groups: the songs of wed-
                                                 
1 We provide here a word for word translation of the 
recorded text. 

ding ceremonies, the songs accompanying the 
bride and saying farewell to her, the songs per-
formed with honors and praises of certain people, 
the songs performed while treating guests and the 
comic theatrical songs. The collection provides de-
tailed information about the recording history of 
each song, about the regions in which it occurred, 
about the musical sound and lyrical tones, present-
ing numerous versions of the songs and notes for 
each version. 

Even more interesting is the fact that the book 
is supplemented with photographs from I. 
Kadyrov’s personal archive. This creates the at-
mosphere of that era; the photographs depict not 
only the informants of the last century, but also 
ethnographically interesting information. 

In conclusion, I would like to say that on the 
one hand, this collection is a truly unexpected 
work; on the other, it is a long-awaited study. It is 
also symbolic that it was published in this way, as 
the language, music, culture and traditions of our 
people will never disappear. This book takes us 
back to the past, makes us think about how we 
speak our native language, how proud we are of 
our nation, how we preserve our national tradi-
tions. 
 
References 

1. Kadyrov, I. Sh. (2021). Tatarskiye svadebnyye 
pesni: Sibirskiy areal [Tatar Wedding Songs: The Sibe-
rian Area]. I. Sh. Kadyrov. 188 p. Kazan'. (In Russian) 

2. Radlov, V. V. (1872). Obraztsy narodnoi 
literatury tyurkskikh plemen, zhivushchikh v Yuzhnoi 
Sibiri i Dzungarskoi stepi. Narechiye barabintsev, 
tarskikh, tobol'skikh i tyumenskikh tatar [Samples of 
Folk Literature of the Turkic Tribes Living in South Si-
beria and the Dzungar Steppe. The Dialect of the 
Baraba, Tara, Tobolsk and Tyumen Tatars]. St. Peters-
burg. (In Russian) 

3. Fayzi, Z. (1971). Narodnaya zhemchuzhina: 
fol'klor sovremennoi muzyki tatarskogo naroda: s 
notami i istoricheskimi kommentariyami [Folk Pearl: 
Folklore of the Tatar People’s Modern Music: With 
Notes and Historical Comments]. Z. Fayzi. 288 p. 
Kazan', Tatar. knizh. izd. (In Russian) 



TATARICA: REVIEWS  
 

 185 

_______________________ 
 

ИЛГИЗ КАДЫЙРОВНЫҢ 
«ТАТАР ХАЛКЫНЫҢ ТУЙ ҖЫРЛАРЫ: СЕБЕР АРЕАЛЫ» 

КИТАБЫНА (КАЗАН, 2021. 188 Б.) БӘЯЛӘМӘ 
 

Сәвия Гималтын кызы Сәмитова, 
Казан милли тикшеренү технология университеты, 

Россия, 420015, Казан ш., К.Маркс ур., 68 нче йорт, 
savilas@yandex.ru. 

 
Мәкалә Илгиз Кадыйровның «Татар халкының туй җырлары: Себер ареалы» китабына 

(Казан, 2021. 188 б.) рецензия характерын йөртә. Мәкаләдә җыентыкның структурасы турында 
мәгълүмат бирелә, бу чыганакның татар халкының мәдәни тормышында кыйммәте һәм 
әһәмияте ассызыклана. Хезмәт И. Кадыйровның 1967-72 елларда Себер татарлары тупланып 
яшәгән төбәкләргә, Төмән, Томск, Омск, Новосибирск өлкәләренә чыккан экспедицияләренең 
материаллары буенча төзелгән. Хезмәттә себер татарларының хәзерге фольклор 
практикасыннан төшеп калган туй җырларының үрнәкләре урын алган. Җыентык педагогларга 
да, композиторларга да, татар халык музыкасын яратучыларга да кызыклы булачак. 

 
Төп төшенчәләр: Себер ареалы, татар халык җыр фольклоры, туй җырлары, мәдәният 

 
Татарстан Республикасы Фәннәр 

академиясенең Г. Ибраһимов исем. Тел, 
әдәбият һәм сәнгать институтында дөнья 
күргән «Татар халкының туй җырлары. Себер 
ареалы» китабын зур канәгатьләнү хисе белән 
укыдым [1]. Халык музыкасы белгече, ТРның 
атказанган мәдәният хезмәткәре Илгиз 
Кадыйровның күпьеллык хезмәтенең шул 
рәвешле китап булып укучыларга барып 
ирешүе татар халкының рухи мирасына 
битараф булмаган һәркем өчен шатлыклы 
яңалык булды. Җыентыкның фәнни редакторы 
Г. Ибраһимов исем. Тел, әдәбият һәм сәнгать 
институтының халык иҗаты бүлеге баш фәнни 
хезмәткәре, филология фәннәре докторы 
Илсөяр Закирова, җырларга комьютерда 
нотацияне шушы ук Институтның сәнгать 
бүлеге өлкән фәнни хезмәткәре Найлә 
Нургаянова ясаган. Ике белгеч тә – Себернең 
татарлар яшәгән регионнарында күпсанлы 
фәнни экспедицияләрендә катнашкан, себер 
татарларының мәдәни мирасын өйрәнгән, бу 
турыда хезмәтләре белән билгеле галимнәр. 

Китап фольклор һәм музыка белгечләренә, 
югары һәм урта уку йортлары укытучыларына 
һәм укучыларына, халык җырлары белән 
кызыксынучыларга адреслана. 

Татар музыкасы һәм фольклор белгече 
Илгиз Кадыйров, 1967–1972 елларда күпсанлы 
фәнни экспедицияләргә чыгып, Себер 
татарларының музыкаль иҗатын туплый, 
өйрәнә. Галимне халык җырлары да, 

башкаручылар да, инструменталь музыка да, 
халык музыкасы уен кораллары да 
кызыксындыра. Автор-төзүче халык көйләрен 
бөтен фәнни таләпләргә туры китереп язып ала, 
һәр җырның башкаручысы кем булуын, аның 
кайда тууын һәм яшәвен генә түгел, ә 

информантлары турында кызыклы 
мәгълүматларны да теркәп бара. Халыкның 
җыр-музыка мирасы аудио тасмаларга теркәлә. 
Соңрак Илгиз Кадыйров бу язмаларны кат-кат 
тыңлап, җырларның көйләрен нотага сала, 
сүзләренә расшифровка ясый.  

Китап зур ике өлештән тора. Беренче 
өлешендә Себер татарларының тарихы һәм 
этнографиясе турында мәгълүмат бирелә. 
Себер татарларының халык җырларын җыю 
тарихы һәм Себер татарларының туй җырлары 
турында параграфлар да шушы өлештә 
урнаштырылган. Икенче өлештә туй йоласы 
вакытында башкарыла торган халык җырлары 
бирелгән. 

Автор китаптагы «Бер кәлимә сүз» дигән 
кереш мәкаләсендә үзенең эшчәнлеге турында: 
«Мин – себер татарларының музыкаль-поэтик 
иҗатын җыючы. 1968–1977 елларда, 
Г. Ибраһимов исем. Тел, әдәбият һәм тарих 
институтында эшләгән дәвердә, Омск, Төмән, 
Новосибирск, Томск һәм Кемерово өлкәләренә 
тугыз фәнни экспедициядә булып, миңа шул 
экспедицияләр вакытында 500дән артык җыр 
һәм көйләр язып алу, аларны фән һәм халык 



S.G.SAMITOVA 
 

 186 

өчен саклап калу бәхете насыйп булды. Бу 
уникаль хәзинә» [1], – дип яза. 

Илгиз абый Себер татарларының халык 
җырлары белән гомере буе кызыксына, бу 
хәзинәгә кат-кат әйләнеп кайтып, радио-
телевидение һәм газета-журналлар аша, фәнни 
конференцияләрдә чыгышлар ясый, аларны 
популярлаштырырга тырыша. 

Шунысын да әйтергә кирәк: әлеге язмалар 
уникаль байлык, чөнки борынгы халык 
җырларын, язмаларын бүген очрату да мөмкин 
түгел. Авторга Себер моңнарын магнитофонга 
язып алырга, һәм бүген аларны Себердә яшәүче 
милләттәшләребезгә – Күчем ханның 
варисларына тапшыру насыйп булды. 

Китапка кергән «Кыскача тарихи-
этнографик мәгълүмат» дигән мәкалә, тарихчы 
галимнәр хезмәтләренә таянып, Көнбатыш 
Себер татарларының тарихы, Себер ханлыгы 
чоры, татар халкының дәүләтчелеген саклап 
калу өчен көрәше, тормыш-көнкүреше турында 
тирән һәм кызыклы мәгълүмат бирә. Китапның 
бу өлешендә урын алган мәкаләләр Себер 
татарларның этноним-төркем буларак 
формалашу этапларын, территориясенең 
чикләрен күзалларга мөмкинлек бирә. 

И. Кадыйров үз күзәтүләрен Себер 
татарларын өйрәнгән галимнәр Л. П. Потапов, 
С. В. Бахрушин, В. В. Храмова, Н. М. Ярдин-
цев, Н. Ф. Катанов, Г. Ф. Миллер, В. В. Радлов, 
Д. Г. Тумашева фикерләре белән ныгытып бара. 
Шунысы игътибарга лаек: әлеге җыентык бик 
тирән фәнни мәгълүмат белән эш итүгә 
карамастан, бу өлкәдә белгеч булмаган 
укучылар өчен дә аңлаешлы телдә язылган. 

«Татар халкының туй җырлары. Себер 
ареалы» китабында себер татарлары турында 
күп сорауларга җавап табып була. «Себер 
татарларының халык җырларын җыю тарихы» 
мәкаләсендә бу кавемнең фольклорын һәм 
этнографиясен өйрәнү максатыннан 
оештырылган экспедицияләрнең эшчәнлеге 
яктыртыла. Татар халкының шактый зур этник 
төркемен тәшкил иткән Көнбатыш Себер 
татарларының бай музыкаль мәдәнияте аз 
өйрәнелгән. Аның сәбәпләрен күрсәтеп, автор, 
бу регионның татар халкының мәдәни үзәге 
булган Казаннан ерак булуын, музыкаль 
фольклорны, бигрәк тә Татарстаннан читтәге 
өлкәләрдә яшәүче татарларның көй-җырларын 
чын-чыннан фәнни нигездә җыйнау һәм 

тикшерү эшләренең бары тик 1960 еллар 
тирәсендә генә юлга салынуын яза. 1917 елгы 
Октябрь революциясенә кадәр басылган 

хезмәтләрдә бу төбәкнең тарихы, этнографиясе, 
теле һәм фольклоры чагылдырылган 
материалларның бик аз булганлыгы мәгълүм. 
Бу яктан Илгиз Кадыйров академик В. В. Рад-
ловның «Төрки кабиләләренең халык әдәбияты 
үрнәкләре» хезмәтенә [2] югары бәя биреп, аны 
Себер татарларының телен һәм халык авыз 
иҗатын өйрәнү өчен тиңдәше булмаган 
чыганак, дип искә ала. Халык иҗаты 
үрнәкләрен зур кыенлык белән туплаган 
В. В. Радлов, беренче булып, Себер 
татарларының рухи культура байлыгын бөтен 
дөньяга җиткерә. Галим 1872 елда Санкт-
Петербургта басылып чыккан «Төрки 
кабиләләрнең халык әдәбияты үрнәкләре» 
дигән китабында [2] борынгы көйләрнең бары 
тик ак сакаллы картлар хәтерендә генә 
сакланып калуын искәртә, якын киләчәктә 
аларның югалачагына борчылуын белдерә. 

И. Кадыйров игътибарыннан себер 
татарлары җырларына багышланган бер генә 
мәкалә дә читтә калмый. Мәсәлән, И. Ю. ини-
циаллары белән басылган мәкаләдә себер 
татарларының моң дөньясы түбәндәгечә 
яктыртылган: «Шәригать законнары буенча 
музыка тыелса да, Себер татарлары вакыт-
вакыт, бигрәк тә юл йөргәндә, җыр сузуны 
гөнаһка санамыйлар. Бер яктан, алар хаклы да: 
аларның җырлавын музыка өлкәсенә кертергә 
берничек тә мөмкин түгел. Аһәңлелек 
законнары аларга бөтенләй ят нәрсә. Татар 
җырламый, ә бары тик бара торган юлы кебек 
озын һәм бертөрле итеп суза бирә, һәм җыр аңа 
тулы ун чакрымга җитә. Ул киң кырлар, усал 
хатын һәм көр аты турында җырлый. Аның 
җырында мәрхәмәтле әтисе белән аерылу һәм 

әсирлек турында ишетергә мөмкин» [1, б. 19 ]. 
Автор татар композиторы А. С. Ключаров-

ның бу өлкәдә эшчәнлегенә зур бәя бирә. Шул 
уңайдан Җәүдәт Фәйзинең «Халык 
җәүһәрләре» китабы [3] белән бәйле бәхәсле 
мәсьәләләрне дә читләтеп үтми. Бу мөнәсәбәткә 
карата үзенең белгеч буларак фикерен җиткерә. 

Китапның тагын бер әһәмиятенә тукталу 
кирәк. Бу хезмәттә урын алган җыр текстлары 
себер татарларының диалекталь сөйләм 
үзенчәлекләрен саклап бирелә. Автор аерым 
диалекталь лексемаларга аңлатма биреп бара. 
Диалекталь үзенчәлекләре яхшы сакланган 
текстлар хезмәтнең фәнни редакторы 
филология фәннәре докторы Илсөяр Закирова 
тарафыннан әдәби телгә күчерелеп, җыр 
ахырына өстәмә рәвештә әдәби телдәге 
строфалар да бирелә. Бу диалекталь 



TATARICA: REVIEWS  
 

 187 

үзенчәлекләрне белмәгән кешегә дә, 
текстларны кабул итүне җиңелләштерә. 
Мәсәлән: 

Турчайный йектем тус белән әй, 
Йелтертем көсгей пос пеллән. 
Пәйшәмбеи акшам аш искицем, 
Утыртым матуры кыс белән. 

Турчайны җиктем дус белән әй, 
Җилдердем көзге боз белән. 
Пәнҗешәмбе акшам аш ашадым, 
Утырдым матур кыз белән [1, б. 130–
131]. 

(Турчай – кечкенә ат) 
Бу яктан хезмәт лексикология кысаларында 

да әһәмияткә ия. Көндәлек кулланылыштан 
күптән төшкән сүзләрне әлеге җыентыкта урын 
алган «Кияү типсәү», «Күч җыры» һәм башка 
җырларда очратырга мөмкин. Сүз уңаеннан 
шуны да әйтеп китү урынлы булыр: бу йолалар 
үзләре дә әйләнештән төшеп калган, хәзерге 
вакытта алар турында мәгълүмат табып 
булмый. 

Җыентыкта «Туй җырлары» атамасы 
астында 88 җыр тупланган. Әлеге туй 
җырларының күбесе – онытылган җырлар. 
Галимнең максаты – бу җырларны яңадан 
халыкка кайтару, милли моңга яңа сулыш өрү. 
Җыентыкта урын алган җырлар туй йоласының 
төрле этапларына карый. 

Кияүне кыз өенә озаткан вакытта 
башкарыла торган «Кияү типсәү», кыз 
йортының капкасында каршы алган вакытта 
«Ишек бавы», кияүне кәләш янына кертү 
этабында «Ай әллерләп кияүне кергезү» яки 
«Ялтир әйтү» һәм башка йолалар вакытында 
башкарыла торган җырларны автор Төмән, 
Тубыл, Саз ягы, Бараба, Томск һәм Кемерово 
өлкәләрендә яшәгән милләттәшләребездән күп 
санлы вариантларда язып ала. 

Автор китапта тупланган җырларны 
түбәндәге төркемнәргә бүлә: туй йолалары 

җырлары, кыз озату һәм аның белән хушлашу 
җырлары, аерым кешеләрне зурлап һәм мактап 
башкарыла торган җырлар һәм кунакларны 
сыйлаган вакытта башкарыла торган җырлар, 
шаян, театральләшкән җырлар. Җыентыкта 
урын алган һәр җырның язып алыну тарихы, 
кайсы төбәкләрдә очравы, музыкаль яңгырашы 
һәм лирик төсмерләре турында тәфсилле 
информация бирелә, җырларның күп санлы 
вариантлары, һәр вариантның ноталары 
тәкъдим ителә. 

Китапның И. Кадыровның шәхси 
архивыннан алынган фотосурәтләр белән 
баетылуы, аны тагын да кызыклырак итә. Бу 
шул чор атмосферасын тудыра, фотоларда 
узган гасырның информантлары гына түгел, 
этнографик яктан кызыклы мәгълүмат та 
саклана. . 

Йомгаклап шуны әйтәсе килә: бу җыентык, 
чын мәгънәсендә, бер яктан - көтелмәгән, 
икенче яктан - көтеп алынган хезмәт. Аның 
нәкъ менә шушы калыпта басылуы да символик 
мәгънәгә ия – халыкның теле, көе-моңы, 
мәдәнияте, традицияләре беркайчан да 
югалмаячак. Бу китап безне яңадан туган 
телебездә тартынмыйча сөйләшкән, милләтебез 
белән горурланган, милли гореф-
гадәтләребезне саклаган үткәнебезгә алып 
кайта, уйланырга мәҗбүр итә. 

 
Әдәбият 

1. Кадыйров И. Ш. Татар халкының туй 
җырлары: Себер ареалы. Казан, 2021. 188 б. 

2. Радлов В. В. Образцы народной литературы 
тюркских племен, живущих в Южной Сибири и 
Дзунгарской степи. Часть IV. Наречия барабинцев, 
тарских, тобольских и тюменьских татар. СПб., 
1872.  

3. Фәйзи Җ. Халык җәүһәрләре: татар 
халкының хәзерге заман музыка фольклоры: 
ноталар һәм тарихи аңлатмалар белән. Казан: Татар. 
кит. нәшр., 1971. 288 б. 

_______________________ 
 

РЕЦЕНЗИЯ НА КНИГУ ИЛЬГИЗА КАДЫЙРОВА «ТАТАРСКИЕ 
СВАДЕБНЫЕ ПЕСНИ: СИБИРСКИЙ АРЕАЛ» (КАЗАНЬ, 2021. 188 С.) 

 
Савия Гималтыновна Самитова, 

Казанский национальный исследовательский технологический университет, 
Россия, 420015, г. Казань, ул. К. Маркса, д. 68, 

savilas@yandex.ru. 
 

Статья носит характер рецензии на книгу Ильгиза Кадыйрова «Татар халкының туй 
җырлары: Себер ареалы» («Татарские свадебные песни: Сибирский ареал» (Казань, 2021. 188 



S.G.SAMITOVA 
 

 188 

с.). В ней приводятся сведения о структуре книги, подчеркивается ценность и значение 
сборника в культурной жизни татарского народа. Книга составлена по материалам экспедиций 
Ильгиза Кадыйрова в Тюменскую, Томскую, Омскую, Новосибирскую области РФ в 1967–1973 
гг., в те регионы, где компактно проживают сибирские татары. В книгу включены ярчайшие 
образцы свадебных песен сибирских татар, ныне ушедших из фольклорной практики. Сборник 
будет интересен как педагогам и композиторам, так и ценителям татарской народной музыки. 

 
Ключевые слова: Сибирский ареал, татарский народный песенный фольклор, свадебные 

песни, культура. 



TATARICA: REVIEWS  
 

 189 

DOI: 10.26907/2311-2042-2022-19-2-189-194 

REVIEW OF THE “EXPLANATORY DICTIONARY  
OF THE TATAR LANGUAGE” (2015-2021) 

 
Alfiya Shavketovna Yusupova, 

Kazan Federal University, 
18 Kremlyovskaya Str., Kazan, 420008, Russian Federation, 

alyusupova@yandex.ru. 
 

This paper reviews the six-volume explanatory dictionary of the Tatar language (“Tatar telenen 
anlatmaly suzlege”; 2015–2021). Continuing the best traditions of Tatar and Russian lexicography, a 
team of scientists from the Institute of Language, Literature and Art named after G. Ibragimov, the 
Academy of Sciences of the Republic of Tatarstan, compiled a new fundamental explanatory diction-
ary of the Tatar language. The dictionary includes current vocabulary and phraseological units of the 
modern Tatar literary language, terms and names from various fields of science and their interpreta-
tions. Neologisms are also found here, those formed with the help of the word-formation means of the 
Tatar language, as well as historicisms and borrowed words, actively used in the general literary lan-
guage. The dictionary contains about 70 thousand words and 10 thousand phraseological units. 

 
Key words: lexicography, Tatar language dictionaries, vocabulary, terminology, lexicology, ex-

planatory dictionary 
 

The work reviews the “Explanatory Dictionary 
of the Tatar Language”, compiled by the scientists 
of the Lexicography Department of the G. 
Ibragimov Institute of Language, Literature and 
Art, Tatarstan Academy of Sciences. This six-
volume fundamental work differs from previous 
explanatory dictionaries in its volume, content, 
completeness, detail and richness of illustrative 
material. The six-volume dictionary, which 
explains 70,000 words and 10,000 phraseological 
units, is a very relevant and significant work, 
accurately and fully presenting the vocabulary of 
the modern Tatar language. 

Published after the three-volume “Explanatory 
Dictionary of the Tatar language” (1977-1981), 
this much-needed academic dictionary takes into 
account the changing vocabulary, the emergence of 
new types of units, the enrichment of existing 
lexemes with new meanings or shades of meaning, 
the coining of new words, the borrowing of new 
words, and reflects all the changes in the language, 
including new lexical units, giving new definitions 
in accordance with modern requirements. 

The staff of the Lexicography Department of 
the G. Ibragimov Institute of Language, Literature 
and Art began the compilation of the dictionary in 
2002 under the guidance of Professor F. A. Ganiev 
and following his instructions. At that time, the 
dictionary was planned to be published in only four 
volumes; in the course of work, its volume 
increased significantly. A large number of authors 
participated in the compilation of individual 

volumes of the dictionary. The main authors who 
participated in the creation of all volumes were F. 
I. Tagirova, I. I. Sabitova, F. F. Gaffarova, G. G. 
Saberova, E. I. Safina and O. N. Galimova. 

Scientific editors of the dictionary were F. F. 
Gaffarova (volumes I-III), G. G. Saberova 
(volumes I-II), F. I. Tagirova (volumes I-VI), R. T. 
Safarov (volumes III-VI). A. A. Timerkhanov was 
the Project Manager of Volumes I-V, and R. T. 
Safarov was responsible for volume VI. 

The first volume of the dictionary includes 
“Introduction”, “List of the used literature and 
lexicographic sources”, “Information about other 
sources used in the dictionary”, “Guide for users of 
the dictionary” and “List of labels and symbols”. 
Detailed, clearly written information helps to 
conveniently use all six volumes of the dictionary. 

First of all, the work provides definitions of 
words expressing the basic concepts found in 
textbooks of secondary schools and universities, 
the main terms presented in vocabulary minimums 
and terminological dictionaries, words related to 
religion, folk beliefs, mythology, rituals, various 
rites, social and political topics that appear in 
newspapers and magazines, terms, obsolete words 
that have come back into use, obsolete words that 
reflect historical facts and past lifestyles, dialect 
words that are often found in literature and enrich 
the literary language. The explanatory dictionary 
does not include professional words, used only in 
certain areas of science and technology, local 
colloquial words that do not enrich the literary 



A.SH.YUSUPOVA 
 

 190 

language, slang words, abbreviations consisting of 
letters and sounds, and proper names. 

Words belonging to all parts of speech are 
taken as a vocabulary unit. When commenting on 
groups of words, the compilers tried to follow a 
certain system. For example, adverbs are 
interpreted in their own way, numerals in a 
different way; however, the sequence in their 
interpretation is preserved. Words, formed by 
means of conversion, and their meanings are listed 
in the main entry of the dictionary. 

The vocabulary includes not only root words, 
but also various types of artificial words. For 
example: words formed by addition (ashnachelek, 
aһanlelek, aylanesh) (affinity, harmony, turnover); 
compound words (voltmeter, yanbash, bashkisar) 
(voltmeter, buttock, cutthroat); abbreviated 
compound words (parovoz, rabfak) (steam 
locomotive, rabfak); paired words (ayak-kul, ozek-
totek, kiem-salym) (leg-hand, intermittent, 
clothing); compound words (kiek kaz yuly, bala 
itak) (Milky Way, dress frills), etc. The first or 
second parts of compound words and especially 
productive suffixes are given in the dictionary as 
separate entries (for example, air-, auto-, agro-, -
ara, bio-, neo-, etc.). 

The result of many years of serious team work, 
this dictionary was created based on the achieve-
ments of all the previously published explanatory 
dictionaries. Considering an agglutinative-
analytical nature of our language, the dictionary 
pays due attention to compound nouns and 
compound verbs. The meanings and shades of the 
meanings of lexemes are explained in great detail 
with examples from fiction or periodicals. Stylistic 
and grammatical characteristics of lexemes are 
given in accordance with the requirements of 
modern lexicographic science. 

In the dictionary, headwords are arranged in 
alphabetical order with symbols and labels follow-
ing the headword to describe its part of speech, 
source language, and stylistic features. Together 
with the relevant material (definitions, examples, 
phraseological units) they form a dictionary entry. 
There are articles with only one explanation and 
articles with 20-30 explanations. For example, a 
word with one explanation: 

KASHBAU n. ethn. A women’s headdress 
with a front part decorated with ribbons or inserts 
of pearls, coins and precious stones. A green water 
lily on a blue lake, I’ll take off the kashbau from 
my hair. M. Jalil. Kausaria Fatihovna was 
presented with a most beautiful ring that glistened 

like a golden kashbau worn by princesses. T. 
Galiullin. 

In a dictionary entry containing several 
definitions, the definitions are listed one after the 
other each beginning with a new line: 

DISTA (TEN) n. farsi. 1) Ten units; a unit of 
measure consisting of ten units. There were about 
a dozen letters from parents. M. Gafuri. 

2) spoken Ten years old, life equal to ten years. 
My knowledge is also not very good, and my age is 
approaching the upper part of the sixty-year-old. 
G. Bashirov. 

3) The name of the penultimate digit in a 
multi-digit number. 

As the words possess not only meanings and 
shades of meanings that are especially actively 
used, but also phraseological units and set phrases 
that include this word, they are followed by 
phraseological units starting with this word, and 
are given at the beginning of a new line. For 
example, the word mogez (horn) has nine 
meanings. Thus, the dictionary entry consists of 
nine definitions and illustrative material 
corresponding to all of them. They are followed by 
five phraseological units associated with the word 
mogez (horn). And the even more frequent word 
kuz (eye) has 22 meanings explained and 449 
phraseological units, starting with the word kuz 
(eye). These explanations, examples and set 
phrases, which help understand the richness of our 
language, the views and beliefs of our people, 
provide the most complete information about the 
word kuz (eye). 

Unlike other dictionaries, the new dictionary 
focuses on verbs. Dictionary entries, describing 
verbs, are distinguished by their breadth and 
completeness. It is striking that the verbs, used in 
the Tatar language, are incredibly versatile and can 
be used in various situations. For example, the dic-
tionary provides 17 meanings of the verb karau (to 
look). In addition, the dictionary has a list of 
compound verbs, such as karap alu (to have a 
look), karap beteru (to finish looking), karap kuyu 
(to look), karap toru (to stare), karap utu (to look 
through), karap chygu (to look around), kary 
bashlau (to start looking), kary biru (to keep look-
ing), each case is explained and examples from 
literary works are given. There are 54 meanings of 
the verb alu (to take) (plus the functions of its 
meanings as the noun, copula, auxiliary verb), 64 
meanings of the verb toshu (to descend) (plus 6 
more meanings in the function of the auxiliary 
verb), 12 compound verbs: tosha bashlau (begin to 
descend); tosha yazu (almost to go down); toshep 



TATARICA: REVIEWS  
 

 191 

kitu (to go down, fall suddenly, unexpectedly). The 
polysemy of verbs and their active use in various 
forms shows how rich our language and speech 
are. 

The six volumes contain many new words not 
recorded in previous dictionaries. Among them are 
words coined in the Tatar language on our own 
territory, as well as words borrowed from foreign 
languages. For example, KABULHANA n. arab.-
far. neol. Reception for visitors in official places; 
KALAMHAK n. neol. Fee, money for authorship; 
KUKTERAR adj. neol. Too high, layered; 
UZALLY adj. neol. 1. Independent. 2. Adv. 
independently; HAYPLY adj. neol. Made popular 
by aggressive advertising, especially famous; 
former in vernacular; CHALLENGE n. English 
neol. Internet video genre in which the blogger 
encourages others to imitate their work or 
behavior, etc. 

Another important aspect of the dictionary is 
commenting on dialectal, obsolete, colloquial 
words, etc., which are found in the literary 
language. By presenting all the semantic shades of 
units that reflect the vitality and national 
characteristics of the Tatar people, the dictionary 
expands the scope of this lexical layer 
(YASHLAVEK n. dial. Young grass. He 
remembered that even next to Vagapov Mustafa’s 
behavior was relaxed, and the “brother”kept teas-
ing him (‘браток’ның әледән-әле аның салпы 
ягына яшьләвек кыстыруы исенә төште). 

T. Galiullin. Put the mowed young grass into his 
cart (Арбасына яшьләвек чабып салган). A 
square; KATKY n. dial A device attached to the 
back of the sled for transporting long logs; 
LAPSHYK adj. dial Flaccid muscles and flesh on 
the body, thinned, lost their density. If a fat horse 
overeats, it will be lethargic (lapshyk). Proverb. 
The woman’s face was lethargic (lapshyk) and her 
body was very full. Sh. Kamal). 

The spelling of words is given according to 
existing traditional rules. The stress is indication 
based on the same principles. Accent marks in 
compound and paired words help students of the 
Tatar language to read these words correctly 
( at lа u-katlau, yarým-yorty, ký  urlau,  h i nа k 
zhomla, kyrlý-myrly). In the dictionary there are 
cases of stress, which does not fall on the last syl-
lable of the word (iptashlә rcha, irе nmicha, 
ýarusly, etc.). The dictionary is designed to be user 
friendly and prevent errors not only in spelling, but 
also in pronunciation. 

It should be noted that the six-volume 
dictionary is distinguished by rich and informative 
content due to its lexical material and explanations. 
This academic dictionary, containing the complete 
vocabulary of the Tatar language, will serve as a 
useful practical guide for specialists in various 
sciences, translators, radio and television workers, 
print workers, teachers and in general, for a wide 
range of readers, being a useful source in the 
comprehensive study of Tatar as a state language. 

_______________________ 
 

«ТАТАР ТЕЛЕНЕҢ АҢЛАТМАЛЫ СҮЗЛЕГЕ»НӘ  
(2015–2021) БӘЯЛӘМӘ 

 
Әлфия Шәүкәт кызы Юсупова, 

Казан федераль университеты, 
Россия, 420008, Казан ш., Кремль ур., 18 нче йорт, 

alyusupova@yandex.ru. 
 

Рецензиядә татар теленең алты томлык аңлатмалы сүзлегенә бәя бирелә («Татар теленең 
аңлатмалы сүзлеге»; 2015–2021). Татар һәм илебез лексикографиясенең иң яхшы 
традицияләрен дәвам итеп, ТР Фәннәр академиясенең Г. Ибраһимов исемендәге Тел, әдәбият 
һәм сәнгать институты галимнәре коллективы татар теленең яңа фундаменталь аңлатмалы 
сүзлеген төзегән. Сүзлек үз эченә хәзерге заман татар әдәби теленең актуаль лексикасын һәм 
фразеологизмнарын, фәннең төрле өлкәләренә караган төшенчәләрне һәм атамаларны, аларның 
аңлатмаларын ала. Анда шулай ук татар теленең үзенең сүз ясалыш ысуллары хисабына 
барлыкка килгән неологизмнар да, тарихи сүзләр дә, әдәби телдә актив кулланыла торган 
алынма сүзләр дә урын алган. Сүзлектә 70 меңгә якын сүзгә һәм 10 мең фразеологик 
берәмлеккә аңлатма бирелә.  

 
Төп төшенчәләр: лексикография, татар теле сүзлекләре, лексика, терминология, 

лексикология, аңлатмалы сүзлек 



A.SH.YUSUPOVA 
 

 192 

 
Бәяләмәдә Татарстан Фәннәр академиясе Г. 

Ибраһимов исемендәге Тел, әдәбият һәм 
сәнгать институтының лексикография бүлеге 
галимнәре төзегән «Татар теленең аңлатмалы 
сүзлеге»нә анализ ясала. Әлеге алты томлык 
фундаменталь хезмәт элек төзелгән аңлатмалы 
сүзлекләрдән үзенең күләме, эчтәлеге, 
тулылыгы, җентеклелеге һәм иллюстратив 
материалга бай булуы белән аерылып тора. 70 
мең сүз һәм 10 мең фразеологик берәмлеккә 
аңлатма бирә торган алты томлык сүзлек 
хәзерге татар теле лексикасын төгәл һәм тулы 
чагылдыра торган гаять актуаль һәм кирәкле 
хезмәт ролен үти. 

Лексиканың үзгәреп торуын, заманга бәйле 
рәвештә яңа төр берәмлекләр барлыкка килүен, 
булган лексемаларның яңа мәгънәләр яки 
мәгънә төсмерләре белән баюын, яңа сүзләр 
ясалуын, алынмалар кабул ителүен исәпкә 
алганда, 1977–1981 елларда дөнья күргән 
өчтомлык «Татар теленең аңлатмалы 
сүзлеге»ннән соң, телдәге барлык үзгәрешләрне 
чагылдырган, яңа лексик берәмлекләрне 
теркәгән, бүгенге көн шартларына туры 
килерлек яңа аңлатмалар биргән мондый 
академик сүзлек бик кирәк иде. 

Сүзлек Г. Ибраһимов исемендәге Тел, 
әдәбият һәм сәнгать институтының 
лексикография бүлеге хезмәткәрләре 
тарафыннан профессор Ф. Ә. Ганиев 
җитәкчелегендә һәм ул әзерләгән инструкция 
нигезендә 2002 елда төзелә башлаган. Ул 
вакытта сүзлек дүрт томлык итеп кенә 
күзалланган, эш барышында күләме шактый 
арткан. Сүзлекнең аерым томнарын төзүгә бик 
күп авторларның өлеше кергән. Барлык 
томнарын да төзүдә катнашкан төп авторлар: 
Ф. И. Таһирова, И. И. Сабитова, Ф. Ф. 
Гаффарова, Г. Г.Саберова, Э. И.Сафина, О. Н. 
Галимова. 

Сүзлекнең фәнни редакторлары: Ф. Ф. 
Гаффарова (I-III томнар), Г. Г. Саберова (I-II 
томнар), Ф. И. Таһирова (I-VI томнар), Р. 
Т.Сәфәров (III-VI томнар). I-V томнарның 
проект җитәкчесе – А. Ә. Тимерханов, VI 
томныкы – Р. Т. Сәфәров. 

Сүзлекнең беренче томында «Сүз башы», 
«Файдаланылган махсус әдәбият һәм 

лексикографик чыганаклар исемлеге», 
«Сүзлектә файдаланылган башка чыганаклар 
турында мәгълүмат», «Сүзлектән 
файдаланучылар өчен белешмә» һәм «Шартлы 
кыскартылмалар исемлеге» китерелә. 

Тәфсилле, аңлаешлы итеп язылган мәгълүмат 
сүзлекләрнең алты томын да күзаллау өчен 
җирлек һәм алардан файдалану өчен уңайлы 
ярдәмлек булып тора. 

Хезмәттә, беренче чиратта, урта мәктәп һәм 
югары уку йортлары дәреслекләрендә очраган 
төп төшенчәләрне белдергән сүзләр, лексик 
минимумнарда һәм терминологик сүзлекләрдә 
тәкъдим ителгән төп терминнар, дингә, халык 
ышануларына, мифологиягә, йолаларга, төрле 
ырымнарга бәйләнешле сүзләр, газета-
журналларда урын алган иҗтимагый-сәяси 
терминнар, актив рәвештә яңадан кулланышка 
кереп бара торган искергән сүзләр, тарихи 
фактларны һәм электәге тормыш-көнкүрешне 
чагылдырган искергән сүзләр, әдәбиятта еш 
очраган һәм, киң кулланышка кереп, әдәби 
телне баетырдай дип табылган диалекталь 
сүзләргә һ.б. аңлатмалар бирелә. Ә фәннең һәм 
техниканың аерым тармакларында гына 
кулланыла торган үтә профессиональ сүзләр, 
әдәби телне баетмый торган җирле сөйләм 
сүзләре, жаргон сүзләр, хәрефләрдән һәм 
авазлардан торган кыскартылма сүзләр, 
ялгызлык исемнәре аңлатмалы сүзлеккә 
бөтенләй кертелмәгән. 

Сүзлек берәмлеге итеп, барлык грамматик 
сүз төркемнәренә караган сүзләр дә алынган. 
Сүз төркемнәренә аңлатма биргәндә, төзүчеләр 
билгеле бер системаны сакларга тырышканнар. 
Мисал өчен, рәвешләр бер төрле, саннар икенче 
төрле аңлатыла, аларны аңлатуда эзлеклелек 
саклана һ.б. Конверсия юлы белән барлыкка 
килгән сүзләр һәм аларның мәгънәләре 
сүзлектә төп сүз мәкаләсендә күрсәтелә. 

Вокабулалар арасында тамыр сүзләр генә 
түгел, төрле типтагы ясалма сүзләр дә очрый. 
Мисал өчен: кушымчалау юлы белән ясалган 
сүзләр (әшнәчелек, аһәңлелек, әйләнеш); саф 
кушма сүзләр (вольтметр, янбаш, башкисәр); 
кыскартылган кушма сүзләр (паровоз, рабфак); 
парлы сүзләр (аяк-кул, өзек-төтек, кием-
салым); кушма һәм тезмә сүзләр (киек каз юлы, 
бала итәк) һ.б. Кушма сүзләрнең беренче яки 
икенче кисәкләре һәм аеруча продуктив 
алкушымчалар сүзлектә аерым мәкалә итеп 
бирелгән (мәсәлән, авиа-, авто-, агро-, -ара, био-
, нео- һ.б.). 

Зур коллективның күпьеллык җитди 
хезмәте булган бу сүзлек моңа кадәр дөнья 
күргән аңлатмалы сүзлекләрнең барлык уңай 
якларын исәпкә алып төзелгән. Телебезнең 
агглютинатив-аналитик тел булуын күздә 



TATARICA: REVIEWS  
 

 193 

тотып, сүзлектә тезмә сүзләргә һәм тезмә 
фигыльләргә тиешле игътибар бирелгән. 
Лексемаларның мәгънәләре һәм мәгънә 
төсмерләре бик тәфсилле аңлатылган һәм матур 
әдәбияттан яки вакытлы матбугаттан мисаллар 
китерелгән. Лексемаларга стилистик һәм 
грамматик характеристика да хәзерге 
лексикография фәне казанышлары 
яссылыгында бирелгән. 

Сүзлектә баш сүзләр алфавит тәртибендә 
китерелгән һәм баш сүздән соң аның сүз 
төркемен, чыганак телен, стилистик 
үзенчәлекләрен сыйфатлый торган билгеләре 
куелган. Үзләренә караган материал 
(аңлатмалар, мисаллар, фразеологик 
берәмлекләр) белән бергә алар сүзлек 
мәкаләсен тәшкил итә. Бер генә аңлатмалы 
вокабулалар да, 20-30 аңлатма китерелгән 
вокабулалар да очрый. Мисал өчен, бер 
аңлатмалы сүз: 

 АШБА   и. этн. Алгы ягы сәйлән, энҗе 
һәм тәңкәләр, асылташлар белән бизәлгән 
тасма яки такыясыман хатын-кыз баш киеме. 
Зәңгәр күлдә яшел төнбоек, Чәчкәсеннән 
кашбау ишәрмен. М. Җәлил. Йөзекнең иң 
күркәме, ханшалар кия торган алтын кашбау 
кебек ялт-йолт килеп торганы Кәүсәрия 
Фатыйховнага насыйп булды. Т. Галиуллин. 

Берничә аңлатманы үз эченә алган сүзлек 
мәкаләсендә аңлатмалар бер-бер артлы яңа 
юлдан санап кителә: 

ДИСТӘ и. фар. 1) Ун берәмлек; ун данәне 
эченә алган санау-хисаплау берәмлеге. Әти-
әниләреннән килгән бер дистәгә якын хат 
чыкты. М. Гафури 

2) сөйл. Ун еллык, ун елга тигез гомер. 
Белем ягы да бик сай инде минем, яшем дә 
алты дистәнең өске ягына менеп бара. Г. 
Бәширов. 

3) Күп урынлы санда ахырдан икенче цифр 
исеме. 

Билгеле булганча, телдә аеруча актив 
кулланыла торган сүзләрнең мәгънәләре һәм 
мәгънә төсмерләре генә түгел, әлеге сүз кергән 
фразеологизмнары, тотрыклы сүзтезмәләре дә 
күп була. Сүзнең барлык мәгънәләрен дә ачып 
бетергәннән соң, кызыл юлдан шул сүз белән 
башланган фразеологик берәмлекләр теркәлгән. 
Мисал өчен, мөгез сүзенең 9 мәгънәсе бар. 
Димәк, сүзлек мәкаләсе 9 аңлатмадан һәм 
аларның һәммәсенә туры килерлек 
иллюстратив материалдан гыйбарәт. Алардан 
соң мөгез сүзе белән бәйләнешле 5 
фразеологизм китерелә. Ә тагын да киңрәк 

таралган күз сүзенең 22 мәгънәсенә аңлатма 
һәм күз сүзенә башланган 449 фразеологик 
берәмлек бирелгән. Әлеге аңлатмалар, 
мисаллар һәм телебезнең байлыгын, 
халкыбызның күзаллауларын, ышануларын 
үзенә туплаган тотрыклы берәмлекләр күз сүзе 
турында мөмкин булган кадәр тулы мәгълүмат 
бирә. 

Башка сүзлекләрдән аермалы буларак, яңа 
аңлатмалы сүзлектә фигыльләргә игътибар зур. 
Фигыль сүз төркемнәрен аңлата торган сүзлек 
мәкаләләре киңлеге, тулылыгы белән 
игътибарны җәлеп итә. Татар телендә 
кулланыла торган фигыльләрнең искиткеч 
күпмәгънәле булуы һәм төрле очракларда 
кулланылуы сокландыра. Мисал өчен, карау 
фигыленең 17 мәгънәсе. Моннан тыш, карап 
алу, карап бетерү, карап кую, карап тору, 
карап үтү, карап чыгу, карый башлау, карый 
бирү һ.б. тезмә фигыльләр бирелә, һәрберсенә 
аңлатма һәм әдәби әсәрләрдән мисаллар 
китерелә. Алу фигыленең 54 мәгънәсе (шуңа 
өстәп, исем мәгънәсе функциясе, бәйлек 
функциясе, ярдәмче фигыль функциясендәге 
мәгънәләре), төшү фигыленең 64 мәгънәсе 
(шуңа өстәп, ярдәмче фигыль функциясендә 
тагын 6 мәгънә), 12 тезмә фигыле бар (Төшә 
башлау Акрынлап төшү; Төшә язу Чак кына 
төшми калу; Төшеп китү Кинәт, көтмәгәндә 
төшү һ.б.). Фигыльләрнең күпмәгънәле булуы 
һәм төрле формаларда актив кулланылуы 
телебезнең, сөйләмебезнең ни дәрәҗәдә бай 
булуын күрсәтә. 

Алты томлыкта элеккеге сүзлекләрдә 
теркәлмәгән яңа вокабулалар бик күп. Алар 
арасында татар теленең үз җирлегендә ясалган 
сүзләр дә, чит телләрдән алынганнары да 
очрый. Мәсәлән,  АБ ЛХАНӘ и. гар.-фар. 
неол. Рәсми урыннарда мөрәҗәгать итүчеләрне 
кабул итү бүлмәсе;  АЛӘМХА  и. неол. 
Гонорар, авторлык акчасы;  Ү ТЕРӘР с. 
неол. Үтә биек, бик күп катлы; Ү ЗАЛЛЫ с. 
неол. 1. Мөстәкыйль, бәйсез. 2. рәв. мәгъ. 
Мөстәкыйль, бәйсез рәвештә; ХА   ЛЫ с. 
неол. Агрессив реклама сәбәпле бик нык 
популярлашкан, аеруча нык танылган; халык 
телендә булган;  Е ЛЕНД  и. ингл. неол. 
Блогерның үзе башкарган эш-гамәлне икенче 
берәүләргә кабатларга тәкъдим итүдән 
гыйбарәт Интернет ролигы жанры һ.б. 

Сүзлекнең тагын бер игътибарга лаек ягы – 
әдәби телдә яки матур әдәбият телендә урын 
алган диалекталь, искергән, гади сөйләм 
сүзләренә һ.б. аңлатма бирү. Татар халкының 



A.SH.YUSUPOVA 
 

 194 

яшәеш һәм милли үзенчәлекләрен күрсәтә 
торган берәмлекләрнең барлык семантик 
төсмерләрен чагылдыру әлеге лексик 
катламның кулланылыш даирәсен киңәйтә 
(ЯШЬЛӘВЕ  и. диал. Яшь үлән. Ваһапов 
янында да Мостафаның үзен иркен тотуы, 
«браток»ның әледән-әле аның салпы ягына 
яшьләвек кыстыруы исенә төште. Т. 
Галиуллин. Арбасына яшьләвек чабып салган. 
Мәйдан;  АТ Ы и. диал. Чана артына озын 
бүрәнәләрне ташу өчен тагыла торган 
җайланма; ЛА ШЫ  с. диал. Мускуллары, 
тәнендәге ите йомшарган, сәлперәйгән, 
тыгызлыгын югалткан. Симез ат артык туйса, 
лапшык булыр. Мәкаль. Хатынның битләре 
лапшык, гәүдәләре бик тулы иде. Ш. Камал). 

Сүзләрнең орфографиясе гамәлдә булган 
традицион кагыйдәләргә нигезләнеп бирелгән. 
Басымны күрсәтү дә шул ук принципларны 
истә тотып башкарылган. Тезмә, кушма, парлы 
һ.б. сүзләрдә басымнар куелу татар телен 
өйрәнүчеләргә сүзләрне дөрес укырга ярдәм 

итә (катла у-катлау, яры м-йорты, кы з урлау, 
 ыйна к  өмлә, кырлы -мырлы). Сүзлектә 
басымы ахырга төшми торган башка сүзләрнең 
дә басымын күрсәтү очраклары бар 
(иптәшлә рчә, ире нмичә, я руслы һ.б.). Бу шулай 
ук кулланучыларга уңайлы булсын, сүзләрнең 
язылышында гына түгел, әйтелешендә дә 
хаталар китмәсен өчен эшләнгән. 

Нәтиҗә ясап, шуны билгеләп үтәргә кирәк: 
алты томлык сүзлек лексик материалының, 
аңлатмаларының бай булуы һәм 
мәгълүматлылыгы белән аерылып тора. Татар 
теле лексикасын тулы күләмдә туплаган әлеге 
академик сүзлек төрле фән белгечләре, 
тәрҗемәчеләр, радио һәм телевидение, 
матбугат хезмәткәрләре, укытучылар һәм, 

гомумән, киң катлау укучылар өчен файдалы 
гамәли кулланма булып хезмәт итәчәк, татар 
телен дәүләт теле буларак өйрәнүдә, телне 
комплекслы тикшерүдә файдалы чыганак 
булачак. 

_______________________ 
 

РЕЦЕНЗИЯ НА 6-ТОМНЫ  «ТОЛ ОВЫ  С ЛОВАРЬ ТАТАРС ОГО 
ЯЗЫ А» ( АЗА Н: ТӘҺСИ, 2015–2021) 

 
Альфия Шавкетовна Юсупова, 

Казанский федеральный университет, 
Россия, 420008, г. Казань, ул. Кремлевская, д. 18, 

alyusupova@yandex.ru. 
 

В рецензии дана оценка шеститомному толковому словарю татарского языка («Татар 
теленең аңлатмалы сүзлеге»; 2015–2021). Продолжая лучшие традиции татарской и 
отечественной лексикографии, коллектив ученых Института языка, литературы и искусства 
имени Г. Ибрагимова АН РТ составил новый фундаментальный толковый словарь татарского 
языка. Словарь включает актуальную лексику и фразеологизмы современного татарского 
литературного языка, термины и названия из различных областей науки и их толкования. В нем 
нашли место также неологизмы, образованные за счет собственных словообразовательных 
средств татарского языка, историзмы, заимствованные слова, активно употребляемые в 
общелитературном языке. В словаре около 70 тысяч слов и 10 тысяч фразеологических единиц. 

 
 л ючевые слова: лексикография, словари татарского языка, лексика, терминология, лек-

сикология, толковый словарь 
 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 195 

 
 
 

DOI: 10.26907/2311-2042-2022-19-2-195-206 

LATEST EVENTS IN THE SECOND HALF OF 2022 
 

On July 3–7, the International Conference “World Treasury of Mother Tongues: Nourish and Cherish. 
Context, Policies and Practices to Preserve Indigenous Languages” was held in Moscow within the 
framework of the International Decade of Indigenous Languages and the UNESCO intergovernmental 
program “Information for All”. High-level experts – scientists, researchers, teachers, heads of large com-
panies, working in the field of linguistic diversity development from more than 50 countries of the world, 
took part in the work of the International Conference. 

The conference was held in a mixed format, representatives of such countries as Armenia, Belarus, 
Brazil, Vietnam, Ghana, India, Indonesia, Cameroon, Mexico, Mozambique, the Republic of Kyrgyzstan, 
Syria, the Central African Republic and South Africa took part in a face-to-face format (for more details 
see: https: //migrantocenter.ru/2022/07/10/international-conference-high/). 

_______________________ 
 
From July 30 to August 2, the 8th Congress of the World Congress of Tatars was held in Kazan. More 

than 1,500 delegates and guests from 76 regions of the Russian Federation and 35 countries of near and 
far abroad took part in the work of the congress. This year, the 8th Congress was dedicated to the 30th 
anniversary of the formation of the World Congress of Tatars. In this regard, the World Congress of Ta-
tars received congratulations from 53 regions of the country. The President of the Russian Federation 
Vladimir Putin, the leaders of the Udmurt Republic, Dagestan, the Saratov Region, the Krasnoyarsk Ter-
ritory and other regions sent their best wishes on its 30th anniversary (for more details see: https://tatar-
congress.org/yanalyklar/botendonya-tatar-kongressynyn-viii-sezdynyn-press-relizy/). 

_______________________ 
 
On August 4, Kazan hosted the International Conference “Epic Constant of Modern Culture: Prob-

lems of Preserving and Popularizing National Epics” as part of the business program “Lifestyle - Cultural 
Code” of the Second Ethno-Fashion Festival of Folk Art and Arts and Crafts. The main organizer of the 
conference was the Resource Center for Introducing Innovations and Preserving Traditions in the Field of 
Culture of the Republic of Tatarstan. The Ministry of Culture of the Republic of Tatarstan, the Academy 
of Sciences of the Republic of Tatarstan, the World Congress of Tatars and other organizations took an 
active part in organizing the event. Experts from the Kyrgyz Republic, Kazakhstan, Azerbaijan and re-
gions of Russia were invited to take part in the conference. The event discussed the issues of preserving 



 
 

 196 

the spiritual heritage of the Tatar people (for more details see: https://tatcultresurs.ru/news/v-kazani-
zavershilsya-3-den-ii-etno-fashion-festivalya-stil-zhizni-kulturnyy-kod). 

_______________________ 
 
On August 4, the Turkish Publishing House “Khadzha” (Ankara) published the book “Anthology of 

Modern Tatar Stories – the 21st Century”. The collection includes stories of thirty new century Tatar 
writers. The author of the preface to the anthology is Rkail Zaydulla, the chairman of the Union of Writ-
ers of Tatarstan. Fatih Kutlu, a member of the Union of Writers of Tatarstan, translated the stories into 
Turkish. Recently the book has gone on sale in Turkey. This anthology is expected to be published in 
Russian in Moscow as a project of the Center for Literary Translation at the Union of Writers of Tatarstan 
(for more details see: https://tatar-congress.org/yanalyklar/torkiyade-hezerge-zaman-tatar-hikeyalere-
antologiyase-xxi-gasyr-donya-kyrde-%E2%80%8B-2/). 

_______________________ 
 
On September 4–9, Kyrgyzstan hosted the International Symposium “Musical and Dance Traditions 

in the Turkic-Speaking World: Preservation, Renewal and Intercultural Interaction” with the participation 
of scientists, musicians and folk artists from Turkey, Great Britain, Germany, Azerbaijan, Uzbekistan, 
Kyrgyzstan, Kazakhstan and Russia. The topics discussed included traditions in a changing world and 
new trends in research; Turkic epic traditions; the phenomenon of the traditional performer in the culture 
of the Turkic-speaking peoples; sound and dance in traditional (religious) rituals. Presentations and dis-
cussions (round tables) alternated with concerts, workshops and video demonstrations (for more details 
see: http://www.antat.ru/ru/iyli/news/15358/). 

_______________________ 
 
On September 9, in Semey, the Republic of Kazakhstan, the International Scientific-Practical Histori-

cal-Regional Conference “Tatars of the Irtysh Region: History and Modernity” was organized. The event 
was attended by V. G. Shaykhraziev, a Deputy Prime Minister of the Republic of Tatarstan, Chairman of 
the National Council (“Milli Shuro”) of the World Congress of Tatars; D. F. Shakirov, the head of the 
committee for working with Tatar local historians at the Executive Committee of the World Congress of 
Tatars, Prof. A. Burganov, scientists, local historians, religious and public figures, representatives of Ta-
tar public organizations and the media of the city of Semey from the Abai Region, the Republic of 
Tatarstan and the historical regions of the Russian Federation with a compact population of Tatars (for 
more details see: https://tatar-congress.org/yanalyklar/kazahstan-respublikasynda-irtysh-bue-tatarlary-
tarih-hem-hezerge-zaman-konferentsiyase-bashlandy/). 

_______________________ 
 
On September 10, Kazan hosted the eighth ethno-confessional festival “A Mosaic of Cultures”. The 

main organizers of the festival were: the Ministry of Culture of the Republic of Tatarstan, the Executive 
Committee of Kazan, the Assembly of the Peoples of Tatarstan and the House of Friendship. On the festi-
val site, the guests got acquainted with an exhibition of handicrafts, an ethno market and traditional con-
fessional sites of the Republic of Tatarstan, as well as a food market. (for more details see: 
ttps://mincult.tatarstan.ru/tat/index.htm/news/1820017.htm). 

_______________________ 
 
On October 6, 2022, Sh. Marjani Institute of History, the Academy of Sciences of the Republic of 

Tatarstan, hosted the All-Russian Scientific Conference “Historical Experience of Training Teachers in 
Soviet Russia”, timed to coincide with the 100th anniversary of the Eastern Pedagogical Institute. The 
conference discussed a whole series of issues concerning the history of Soviet higher pedagogical educa-
tion. Among them were: the state policy in the field of teacher education and its evolution in the 1920s 
and 1980s, the state of pedagogical institutions in the era of transformations and social upheavals in the 
20th century, the features characterizing the teaching staff of pedagogical institutes in various cities of 
Soviet Russia, the daily life of Soviet students, the role of pedagogical universities in teacher training, etc. 
(for more details see: http://tataroved.rf/news/815). 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 197 

_______________________ 
 
On October 11–15, 2022, the 5th International Congress of Eurasian Steppes Archeology “Eurasian 

Steppe Civilization: Man and the Historical and Cultural Environment” was held in the city of Turkestan, 
the Republic of Kazakhstan. The Congress was attended by researchers and professionals representing 
various scientific organizations from 28 countries. Within the framework of the plenary and sectional ses-
sions, the participants discussed 213 reports and speeches on topical problems of archeology of the steppe 
and settled agricultural regions. The materials of the congress were published in five volumes, covering 
five main thematic areas - the archeology of the early metal era, early and medieval nomads, ancient and 
medieval cities, as well as the problems of preservation and museumification of Eurasian archaeological 
heritage (for more details see: http://archtat.ru/tt/evraziya-dalalaryny-v-halykara-arheologiya-
kongressy/http://archtat.ru/tt/evraziya-dalalaryny-v-halykara-arheologiya-kongressy/). 

_______________________ 
 
On October 27–28, Sh. Marjani Institute of History, the Academy of Sciences of the Republic of 

Tatarstan, hosted the International Research Conference “The Social and the National in Soviet Culture”, 
dedicated to the 65th anniversary of the Decade. The organizers of the scientific symposium were the 
Ministry of Culture of the Republic of Tatarstan and Sh. Marjani Institute of History, the Academy of 
Sciences of the Republic of Tatarstan. The speeches and reports of the participants focused on the issues 
of historiography, morphogenesis, sociogenesis, formogenesis and ethnogenesis of Soviet and national 
culture, as well as on the forms of interregional communications and popularization of cultural, ideologi-
cal and spiritual values (for more details see: http://tataroved.rf/news/828). 

_______________________ 
 
From October 31 to November 3, the International Research Congress “The 18th Faizkhanov Read-

ings: Islam in Russia: Past, Present, Future” was in progress in Moscow. The event was dedicated to the 
1100th anniversary of the official adoption of Islam by the peoples of Volga Bulgaria and the 15th anni-
versary of the “Medina” Publishing House. Its organizers were: the Spiritual Board of Muslims of the 
Russian Federation, the Institute of World History of the Russian Academy of Sciences and others. The 
participants of the congress were familiarized with an 8-volume encyclopedic dictionary “Islam in the 
Russian Federation” (for more details see: http://www.antat.ru/ru/ite/news/15521/). 

_______________________ 
 
On November 11–13, the 2nd Congress on Organizational Management was held in Istanbul. The 

congress was hosted by Arel University in cooperation with the Society for the Management of Interna-
tional Organizations, Istanbul Kent University and Holistence Academy (for more details see: 
https://tatar-inform.tatar/news/kazan-galime-istanbuldagy-kongressta-yazma-miras-uzage-escanlege-
belan-tanystyrgan-5862885). 

_______________________ 
 
On November 14–19, the 3rd Kazan International Linguistic Summit was held. The grandiose scien-

tific event opened with a conference that brought together over 700 linguists and scientific representatives 
from 65 cities of Russia and 18 countries of the world. Researchers from Azerbaijan, Belarus, Georgia, 
Israel, India, Indonesia, Italy, China, CIS countries, France, Thailand and the USA took part in one of the 
largest philological forums in Russia. Russia was represented by scholars from Moscow, St. Petersburg, 
Novosibirsk, Kaliningrad, Yekaterinburg, Ulan-Ude and Yakutsk. The forum discussions focused on the 
issues related to linguistics, language studies and the language policies pursued by nationalities living not 
only in Russia, but also abroad. Within the framework of the summit, the International Research Confer-
ence “Modern Linguistics: From Theory to Practice” was organized on November 14–16. On November 
17–19, the Linguistic and Methodological Festival “Language Trends and Methodological Innovations” 
(hereinafter referred to as the festival) of teachers of Russian, native and foreign languages was held with 
the participation of the heads of the education system institutions, leading methodologists, teachers-
innovators, various teacher associations and societies. During the festival, several methodological work-



 
 

 198 

shops, seminars, practical and master classes, a fair of methodological ideas, etc. were held (for more de-
tails see://kpfu.ru/philology-culture/--2.html). 

_______________________ 
 
On November 15–16, Buryat State University named after I. I. Dorji Banzarov (Ulan-Ude, Russian 

Federation) hosted the International Research Conference on Mongolian and Turkic Linguistics. The con-
ference was dedicated to the memory of Valentin Ivanovich Rassadin, Doctor of Philology, Professor, 
Corresponding Member of the Russian Academy of Natural Sciences, founder and the first head of the 
Philology of Central Asia Department, which celebrated its 30th anniversary in 2022. The following key 
topics were discussed during the conference: topical issues of modern Mongolian and Turkic philology; 
problems of comparative historical research of the Turkic-Mongolian area languages; the functioning of 
the Mongolian and Turkic languages in the intercultural space, etc. (for more details see: 
https://mongoloved.ru/meropriyatiya/741-mezhdunarodnaya-nauchnaya-konferentsiya-po-mongolskomu-
i-tyurkskomu-yazykoznaniyu-posvyashchennaya-pamyati-valentina-ivanovicha-rassadina.html) 

_______________________ 
 
On November 17–18, the International Symposium on Children’s Literature of the Turkic World was 

held in the city of Izmir (Turkey). At the symposium, topical problems of children’s literature of the Tur-
kic world were discussed: modern Turkic children’s literature, the world of childhood in Turkic literature, 
children’s poetry, children’s folklore, etc. (for more details see: https://bit.ly/egetudcesprogram). 

_______________________ 
 
On December 1–3, Ufa hosted the International Research and Practice Conference “The 17th 

Akmulla Readings”. The conference was held as part of the All-Russian Practical Forum “Education 
Quality Management in the Context of Digital Transformation of Society: Approaches, Technologies, Re-
sults”. The purpose of the conference was to exchange experiences, consolidate the scientific and peda-
gogical community in order to solve urgent problems of humanitarian education and enlightenment in the 
conditions of multiculturalism and multilingualism, as well as the issues of studying, preserving and de-
veloping national languages, literatures and cultures (more details on the website: www.bspu.ru.) 

_______________________ 
 
On December 14–15, the 7th International Golden Horde Forum “Civilization Significance of the 

Adoption of Islam by the Volga Bulgaria and the Golden Horde: Integration Processes in the Medieval 
History of Russia” was held (a face-to-face and a remote format). The International Golden Horde Forum 
is a scientific event organized by Sh. Marjani Institute of History, the Academy of Sciences of the Repub-
lic of Tatarstan. The Forum takes place every two years with the participation of leading Russian and 
world experts in the field of medieval Turkic-Tatar history. It has long become the main platform for co-
ordinating research work on this issue. In the process of its work, many debatable issues are resolved and 
conceptual solutions are developed regarding the strategy of further research. In addition, one of the most 
important goals of the forum is to make a significant scientific contribution to the popularization of the 
history of the Golden Horde civilization and to the fight against mythologems surrounding the history of 
the Golden Horde (for more details see: http://tataroved.rf/news/726). 

 
The information was submitted by G. A. Nabiullina, Associate Professor of the Institute of Philology and Inter-

cultural Communication, Kazan Federal University. 
 
 
 

We give the updated information on the contribution, made by co-author M.U. Uzun, to the preparation of the 
article “Tatar and Turkish literature in the context of postmodernism of the late 20th- early 21stcenturies “// 
Tatarica. 2022. No. 1, pp. 46-74. DOI: 10.26907/2311-2042-2022-18-1-46-74: advisory assistance to the author of 
the article, A.A. Shamsutova, in the systematization of information on the Turkish literature of postmodernism. 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 199 

2022 ЕЛНЫҢ II ЯРТЫСЫНДА БУЛГАН ВАКЫЙГАЛАР 
 

3–7 нче июльдә Мәскәүдә Халыкара җирле халыклар телләре унъеллыгы һәм ЮНЕСКОның 
«Информация для всех» хөкүмәтара программасы кысаларында «Туган телләрнең бөтендөнья 
хәзинәсе: сакларга һәм кадерләргә. Туган телләрне саклау контексты, сәясәте һәм практикасы» 
темасына Халыкара фәнни-гамәли конференция узды. Конференция эшендә югары дәрәҗәдәге 
экспертлар – галимнәр, тикшерүчеләр, укытучылар, дөньяның 50 дән артык иленнән тел 
күптөрлелеген үстерү өлкәсендә зур оешма җитәкчеләре катнашты. Конференция катнаш 
форматта узды, көндезге форматта Әрмәнстан, Беларусия, Бразилия, Вьетнам, Гана, Һиндстан, 
Индонезия, Камерун, Мексика, Мозамбик, Кыргызстан Республикасы, Сирия, Үзәк Африка 
республикасы, Көньяк Африка республикасы вәкилләре катнашты. (Тулырак: 
https://migrantocenter.ru/2022/07/10/международная-конференция-высокого/). 

_______________________ 
 
30 нчы июльдән 2 нче августка кадәр Казан шәһәрендә Бөтендөнья татар конгрессының VIII 

Съезды узды. Съезд эшендә Россия Федерациясенең 76 төбәгеннән, 35 якын һәм ерак чит 
илләрдән 1500 дән артык делегат һәм кунак катнашты. Быел VIII Съезд Бөтендөнья татар 
конгрессы оешуга 30 ел тулуга багышланган иде. Шул уңайдан Бөтендөнья татар конгрессы илнең 
53 төбәгеннән котлау хатларын кабул итте. Оешманы 30 еллыгы белән Россия Федерациясе 
Президенты Владимир Путин, Удмуртия, Дагстан республикалары, Саратов өлкәсе, Красноярск 
крае һәм башка төбәкләр җитәкчеләре котлады. (Тулырак: https://tatar-
congress.org/yanalyklar/botendonya-tatar-kongressynyn-viii-sezdynyn-press-relizy/). 

_______________________ 
 
4 нче августта «Тормыш стиле – мәдәни код» дип аталган II Этно-fashion фестиваль 

кысаларында «Хәзерге культураның эпик даимилеге: милли эпосларны саклау һәм 
популярлаштыру проблемалары» дип аталган Халыкара конференция узды. Конференциянең төп 
оештыручысы Татарстан Республикасы мәдәният өлкәсендә инновацияләр кертү һәм 
традицияләрне саклау ресурс үзәге иде. Чараны оештыруда Татарстан Республикасы Мәдәният 
министрлыгы, Татарстан Республикасы Фәннәр академиясе, Бөтендөнья татар конгрессы һ.б. 
оешмалар да актив катнашты. Конференциягә Кыргыз Республикасыннан, Казакъстаннан, 
Азәрбайҗаннан, Россия төбәкләреннән белгечләр чакырылган иде. Чарада татар халкының рухи 
мирасын саклау мәсьәләләре турында сүз барды. (Тулырак: https://tatcultresurs.ru/news/v-kazani-
zavershilsya-3-den-ii-etno-fashion-festivalya-stil-zhizni-kulturnyy-kod). 

_______________________ 
 
4 нче августта Төркиянең «Һәҗә» нәшриятында (Әнкара) «Хәзерге заман татар хикәяләре 

антологиясе – XXI гасыр» китабы дөнья күрде. Җыентыкта утыз татар язучысының яңа гасырда 
иҗат ителгән хикәяләре урын алган. Антологиянең кереш сүз авторы – Татарстан Язучылар 
берлеге рәисе Ркаил Зәйдулла. Хикәяләрне төрек теленә Татарстан Язучылар берлеге әгъзасы 
Фатиһ Кутлу тәрҗемә иткән. Китап шушы көннәрдә Төркиядә сатуга чыкты. Тиздән әлеге 
антология, Татарстан Язучылар берлеге хозурындагы Әдәби тәрҗемә үзәге проекты буларак, 
Мәскәүдә рус телендә нәшер ителер дип көтелә. (Тулырак: https://tatar-
congress.org/yanalyklar/torkiyade-hezerge-zaman-tatar-hikeyalere-antologiyase-xxi-gasyr-donya-kyrde-
%E2%80%8B-2/). 

_______________________ 
 
4-9 нчы сентябрьдә Кыргызстанда Төркия, Бөекбритания, Германия, Әзербайҗан, Үзбәкстан, 

Кыргызстан, Казахстан, Россия галимнәре, музыкантлары һәм халык осталары катнашында 
«Төрки телле дөньяда музыкаль һәм бию традицияләре: саклау, яңарту һәм мәдәниятара 
багланышлар» Халыкара симпозиумы узды. Симпозиумда үзгәрә торган дөнья традицияләре һәм 
тикшеренүдә яңа юнәлешләр каралды; төрки эпик традицияләр; төрки халыклар мәдәниятендә 
традицион башкаручы феномены; традицион (дини) йолаларда тавыш һәм бию. Презентацияләр 



 
 

 200 

һәм дискуссияләр (түгәрәк өстәлләр) концертлар, мастер-класслар һәм видео-демонстрацияләр 
белән чиратлашып барды. (Тулырак: http://www.antat.ru/ru/iyli/news/15358/). 

_______________________ 
 
9 нчы сентябрьдә Казахстанның Семей шәһәрендә «Иртыш буе татарлары: тарих һәм хәзерге 

заман» дип исемләнгән Халыкара фәнни-гамәли тарихи-төбәк тарихын өйрәнү конференциясе 
оештырылды. Чарада Татарстан Республикасы Премьер-министры урынбасары, Бөтендөнья татар 
конгрессының Милли Шура рәисе В.Г. Шәйхразыев, Бөтендөнья татар конгрессы Башкарма 
комитеты җитәкчесе Д.Ф. Шакиров, Бөтендөнья татар конгрессы Башкарма комитетының Татар 
төбәкләрен өйрәнүчеләр белән эшләү комитеты җитәкчесе, профессор А.Ә. Борһанов, галимнәр, 
туган якны өйрәнүчеләр, дин һәм җәмәгать эшлеклеләре, Абай өлкәсе Семей шәһәренең, 
Татарстан Республикасы һәм Россия Федерациясендә татарлар күпләп яшәгән тарихи төбәкләрнең 
татар иҗтимагый оешмалары һәм массакүләм мәгълүмат чаралары вәкилләре катнашты. (Тулырак: 
https://tatar-congress.org/yanalyklar/kazahstan-respublikasynda-irtysh-bue-tatarlary-tarih-hem-hezerge-
zaman-konferentsiyase-bashlandy/). 

_______________________ 
 
10 нчы сентябрьдә Казан шәһәрендә «Мәдәниятләр мозаикасы» сигезенче этноконфессиональ 

фестивале узды. Фестивальнең төп оештыручылары – Татарстан Республикасы Мәдәният 
министрлыгы, Казан шәһәре Башкарма комитеты, Татарстан Халыклары ассамблеясы һәм Дуслык 
Йорты. Фестиваль мәйданчыгында кунакларга халык кәсепләре эшләнмәләре күргәзмәсе, 
этномаркет, Татарстан Республикасының традицион конфессия мәйданчыклары, шулай ук 
фудмаркет тәкъдим ителде. (Тулырак: ttps://mincult.tatarstan.ru/tat/index.htm/news/1820017.htm). 

_______________________ 
 
6 нчы октябрьдә ТР ФА Ш. Мәрҗани исемендәге тарих институтында Көнчыгыш педагогия 

институтының 100 еллыгына багышланган «Совет Россиясендә педагогик кадрлар әзерләүнең 
тарихи тәҗрибәсе» бөтенроссия фәнни конференциясе узды. Конференциядә совет югары 
педагогик белем бирү тарихына кагылышлы мәсьәләләр тикшерелде. Алар арасында педагогик 
белем бирү өлкәсендәге дәүләт сәясәте һәм аның 1920-1980 нчы елларда эволюциясе, XX гасыр 
үзгәрешләре һәм социаль тетрәүләр чорында педагогик институтларның торышы, Совет 
Россиясенең төрле шәһәрләрендә педагогик институтларның укытучылар коллективлары булу 
үзенчәлекләре, совет студентларының көндәлек тормышы, укытучы кадрларны әзерләүдә 
педагогик вузларның роле һәм башкалар сораулар бар. (Тулырак: http://татаровед.рф/news/815). 

_______________________ 
 

11-15 нче октябрьдә Казахстан Республикасының Төркестан шәһәрендә Евразия далалары 
археологиясенең «Евразия дала цивилизациясе: кеше һәм тарихи-мәдәни мохит» дип аталган 
Халыкара конгрессы булып узды. Конгресс эшендә 28 илдән килгән төрле фәнни оешмалардан 
галимнәр һәм белгечләр катнашты. Пленар һәм секция утырышлары кысаларында дала һәм 
игенчелек районнары археологиясенең актуаль проблемаларына багышланган 200 дән артык 
доклад һәм чыгышлар тыңланды һәм фикер алышынды. Конгресс материаллары биш төп тематик 
юнәлешне үз эченә алган Биш томда бастырылды – борынгы металл, урта гасыр күчмәләре, 
борыңгы һәм урта гасыр шәһәрләре археологиясе, шулай ук Евразия археологик мирасын саклау 
һәм музейфикацияләү проблемалары (Тулырак: http://archtat.ru/tt/evraziya-dalalaryny-v-halykara-
arheologiya-kongressy/http://archtat.ru/tt/evraziya-dalalaryny-v-halykara-arheologiya-kongressy/). 

_______________________ 
 

27-28 нче октябрьдә ТР ФА Ш. Мәрҗани исемендәге Тарих институтында декаданың 65 
еллыгына багышланган «Совет мәдәниятендә социаль һәм милли» халыкара фәнни конференциясе 
узды. Фәнни симпозиумны Татарстан Республикасы Мәдәният министрлыгы һәм Татарстан 
Республикасы Фәннәр академиясенең Ш. Мәрҗани исемендәге Тарих институты оештырды. 
Катнашучыларның чыгышлары һәм докладлары Совет һәм милли мәдәниятнең истоиграфиясе, 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 201 

морфогенезы, социогенез, формогенез һәм этногенез, шулай ук төбәкара коммуникацияләр һәм 
мәдәни-идеологик һәм рухи кыйммәтләрне популярлаштыру мәсьәләләренә тупланды. (Тулырак: 
http://татаровед.рф/news/828). 

_______________________ 
 

31 нче октябрьдән 3 ноябрьгә кадәр Мәскәүдә «XVIII Фәизханов укулары: Россиядә ислам: 
үткән, хәзерге, киләчәк» Халыкара фәнни конгрессы узды. Чара Идел буе Болгар дәүләте 
халыклары тарафыннан Ислам динен рәсми кабул итүгә 1100 ел, «Мәдинә»нәшрият йортының 15 
еллыгына багышланган иде. Оештыручылар: РФ мөселманнары Диния нәзарәте, Россия Фәннәр 
академиясенең Гомуми тарих институты һ. б. Конгресста катнашучыларга «Россия 
Федерациясендә Ислам» дип аталган 8 томлы энциклопедик сүзлеге тәкъдим ителде. (Тулырак: 
http://www.antat.ru/ru/ite/news/15521/). 

_______________________ 
 

11-13 нче ноябрьдә Истанбулда II Оешмалар белән идарә итү конгрессы үтте. Конгрессны Arel 
университеты Халыкара оешмалар белән идарә итү җәмгыяте, Istanbul Kent университеты һәм 
Holistence академиясе белән берлектә үткәрде. (Тулырак: https://tatar-inform.tatar/news/kazan-
galime-istanbuldagy-kongressta-yazma-miras-uzage-escanlege-belan-tanystyrgan-5862885) 

_______________________ 
 

14-19 нчы ноябрьдә III Казан халыкара лингвистик саммиты узды. Зур фәнни вакыйга 
Россиянең 65 шәһәреннән һәм дөньяның 18 иленнән 700 дән артык лингвистны һәм фәнни 
вәкилләрне берләштергән конференция белән ачылды. Россиянең иң зур филологик 
форумнарының берсендә Азәрбайҗан, Беларусь, Грузия, Израиль, Һиндстан, Индонезия, Италия, 
Кытай, БДБ илләре, Франция, Таиланд һәм АКШ тикшерүчеләре катнашты. Россияне Мәскәү, 
Санкт-Петербург, Новосибирск, Калининград, Улатеринбург, Улан-Удэ, Якутск галимнәре 
тәкъдим итте. Форумда лингвистика, тел белеме, Россиядә генә түгел, аннан читтә яшәүче 
милләтләрнең тел сәясәте белән бәйле мәсьәләләре каралды. 14-16 ноябрь көннәрендә саммит 
кысаларында «Хәзерге лингвистика: теориядән практикага» Халыкара фәнни конференциясе узды. 
17-19 ноябрьдә саммит кысаларында «Тел трендлары һәм методик инновацияләр» лингвометодик 
фестивале узды, анда мәгариф системасы җитәкчеләре, әйдәп баручы галим-методистлар, 
укытучылар-новаторлар, укытучылар ассоциацияләре һәм берләшмәләре катнашты. Фестиваль 
кысаларында методик остаханәләр, практикумнар, семинарлар, мастер-класслар, методик идеяләр 
ярминкәләре һ. б. уздырылды. (Тулырак: https://kpfu.ru/philology-culture/--2.html). 

_______________________ 
 

15-16 нчы ноябрь көннәрендә Доржи Банзаров исемендәге Бурятия дәүләт университетында 
(Улан-Удэ, Россия) монгол һәм төрки тел белеме буенча халыкара фәнни конференция узды. 
Конференция 2022 елда 30 еллыгын билгеләп үтүче, РАЕН әгъза-корреспонденты, нигез салучы 
һәм Үзәк Азия филология кафедрасының беренче мөдире, филология фәннәре докторы, профессор 
Валентин Иванович Рассадин истәлегенә багышланган иде. Конференция эшендә түбәндәге төп 
темалар каралды: хәзерге монгол һәм төрки филологиянең актуаль мәсьәләләре; төрки-монгол 
ареалы телләрен чагыштырмача-тарихи өйрәнүнең проблемалары; мәдәниятара киңлектә монгол 
һәм төрки телләрнең кулланылышы һ.б. (Тулырак: https://mongoloved.ru/meropriyatiya/741-
mezhdunarodnaya-nauchnaya-konferentsiya-po-mongolskomu-i-tyurkskomu-yazykoznaniyu-
posvyashchennaya-pamyati-valentina-ivanovicha-rassadina.html). 

_______________________ 
 

17-18 нче ноябрь көннәрендә Измир шәһәрендә (Төркия) төрки дөнья балалар әдәбияты буенча 
халыкара симпозиум узды. Симпозиумда төрки дөнья балалар әдәбиятының актуаль 
проблемалары: хәзерге төрки балалар әдәбияты, төрки әдәбиятта балачак дөньясы, балалар 
шигърияте, балалар фольклоры һ. б. турында фикер алышынды. (Тулырак: 
https://bit.ly/egetudcesprogram). 



 
 

 202 

_______________________ 
 

1-3 нче декабрьдә Уфа шәһәрендә «XVII Акмулла укулары» Халыкара фәнни-гамәли 

конференциясе булып узды. Конференция «Җәмгыятьнең цифрлы трансформациясе шартларында 
белем сыйфаты белән идарә итү: алымнар, технологияләр, нәтиҗәләр» Бөтенроссия гамәли 
форумы кысаларында үтте. Конференциянең максаты: тәҗрибә уртаклашу, фәнни һәм педагогик 
җәмәгатьчелекне мультимәдәният һәм полилингвизм шартларында гуманитар белем бирүнең һәм 
агартуның актуаль проблемаларын чишүдә, шулай ук милли телләрне, әдәбиятларны һәм 
мәдәниятләрне өйрәнү, саклау, үстерү мәсьәләләрен консолидацияләү. (Тулырак: www.bspu.ru.) 

_______________________ 
 

14-15 нче декабрьдә «Идел буе Болгар һәм Алтын Урда тарафыннан Ислам динен кабул итүнең 
цивилизация әһәмияте: Россиянең урта гасыр тарихында интеграция процесслары» VII Халыкара 
Алтын Урда форумы узды. Халыкара Алтын Урда форумы - ул ТР ФА Ш.Мәрҗани исемендәге 
Тарих институтының урта гасыр төрки-татар тарихын өйрәнү өлкәсендә әйдәп баручы Россия һәм 
дөнья белгечләре катнашында ике елга бер тапкыр үткәрелә торган фәнни чарасы. Форум 
күптәннән әлеге проблема буенча фәнни-тикшеренү эшләрен координацияләү өчен төп 
мәйданчыкка әверелде. Аның эш процессында күп бәхәсле мәсьәләләр хәл ителә һәм алга таба 
тикшеренүләр стратегиясе турында концептуаль карарлар чыгарыла. Моннан тыш, форумның иң 
мөһим максатларының берсе - Алтын Урда тарихын популярлаштыруга һәм Алтын Урда тарихын 
әйләндереп алган мифологемнарга каршы көрәшкә зур фәнни өлеш кертү. (Тулырак: 
http://татаровед.рф/news/726). 

 
Материаллар филология фәннәре кандидаты, Казан федераль университетының Филология һәм 

мәдәниятара багланышлар институты доценты Г. Ә. Нәбиуллина тарафыннан тупланды һәм әзерләнде. 
 
 
 

М.У. Узун белән автордашлыктагы “ХХ гасыр ахыры – XXI гасыр башы постмодернизм мәдәни 
контекстында татар һәм төрек әдәбиятлары” // Tatarica. 2022. №1. С. 46-74. DOI: 10.26907/2311-2042-2022-
18-1-46-74 мәкаләсен әзерләүгә керткән өлеш буенча ачыкланган мәгълүматларны китерәбез – 
постмодернистик төрек әдәбияты хакындагы белешмәләрне системалаштыруда А.А. Шамсутовага 
консультатив ярдәм күрсәтү. 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 203 

ПРОШЕДШИЕ СОБЫТИЯ II ПОЛОВИНЫ 2022 ГОДА 
 

3-7 июля в Москве в рамках Международного десятилетия языков коренных народов и 
межправительственной программы ЮНЕСКО «Информация для всех» прошла Международная 
конференция «Всемирная сокровищница родных языков: оберегать и лелеять. Контекст, политика 
и практика сохранения языков коренных народов». В работе Международной конференции 
приняли участие эксперты высокого уровня – ученые, исследователи, преподаватели, 
руководители крупных компаний в области развития языкового многообразия из более чем 50 
стран мира. 

Конференция прошла в смешанном формате, в очном формате приняли участие представители 
таких стран как, Армения, Беларусь, Бразилия, Вьетнам, Гана, Индия, Индонезия, Камерун, 
Мексика, Мозамбик, Республика Кыргызстан, Сирия, Центральноафриканская республика, ЮАР 
(Подробнее: https://migrantocenter.ru/2022/07/10/международная-конференция-высокого/). 

_______________________ 
 
С 30 июля по 2 августа в Казани прошел VIII съезд Всемирного конгресса татар. В работе 

съезда приняли участие более 1500 делегатов и гостей из 76 регионов Российской Федерации, 35 
стран ближнего и дальнего зарубежья. В этом году VIII съезд был посвящен 30-летию со дня обра-
зования Всемирного конгресса татар. В связи с этим Всемирный конгресс татар принял поздрав-
ления от 53 регионов страны. С 30-летием организации поздравили Президент Российской Феде-
рации Владимир Путин, руководители Удмуртской Республики, Дагестана, Саратовской области, 
Красноярского края и других регионов. (Подробнее: https://tatar-congress.org/yanalyklar/botendonya-
tatar-kongressynyn-viii-sezdynyn-press-relizy/). 

_______________________ 
 
4 августа в Казани в рамках деловой программы II Этно-fashion фестиваля народного творче-

ства и декоративно-прикладного искусства «Стиль жизни – Культурный код» прошла Междуна-
родная конференция «Эпическая константа современной культуры: проблемы сохранения и попу-
ляризации национальных эпосов. Основным организатором конференции выступил ресурсный 
центр внедрения инноваций и сохранения традиций в сфере культуры Республики Татарстан. В 
организации мероприятия приняли активное участие Министерство культуры Республики Татар-
стан, Академия Наук Республики Татарстан, Всемирный конгресс татар и другие организации. На 
конференцию были приглашены специалисты из Кыргызской Республики, Казахстана, Азербай-
джана, регионов России. На мероприятии обсуждались вопросы сохранения духовного наследия 
татарского народа. (Подробнее: https://tatcultresurs.ru/news/v-kazani-zavershilsya-3-den-ii-etno-
fashion-festivalya-stil-zhizni-kulturnyy-kod). 

_______________________ 
 
4 августа в издательстве Турции «Хаджа» (Анкара) вышла в свет книга «Антология 

современных татарских рассказов – XXI век». В сборник вошли рассказы тридцати татарских 
писателей нового века. Автор предисловия к антологии – председатель Союза писателей 
Татарстана Ркаил Зайдулла. На турецкий язык рассказы перевел член Союза писателей Татарстана 
Фатих Кутлу. Книга поступила в продажу на днях в Турции. Ожидается, что в скором времени эта 
антология будет издана на русском языке в Москве как проект Центра литературного перевода 
при Союзе писателей Татарстана. (Подробнее: https://tatar-congress.org/yanalyklar/torkiyade-hezerge-
zaman-tatar-hikeyalere-antologiyase-xxi-gasyr-donya-kyrde-%E2%80%8B-2/). 

_______________________ 
 
4 – 9 сентября в Кыргызстане с участием ученых, музыкантов и народных мастеров Турции, 

Великобритании, Германии, Азербайджана, Узбекистана, Киргизии, Казахстана, России прошел 
Международный симпозиум «Музыкальные и танцевальные традиции в тюркоязычном мире: 
сохранение, обновление и межкультурное взаимодействие». Были рассмотрены такие темы, как 
традиция в меняющемся мире и новые направления в исследовании; тюркские эпические 



 
 

 204 

традиции; феномен традиционного исполнителя в культуре тюркоязычных народов; звук и танец в 
традиционных (религиозных) ритуалах. Презентации и дискуссии (круглые столы) чередовались с 
концертами, мастер-классами и видеодемонстрациями. (Подробнее: 
http://www.antat.ru/ru/iyli/news/15358/). 

_______________________ 
 
9 сентября в г. Семей Республики Казахстан была организована международная научно-

практическая историко-региональная конференция «Татары Прииртышья: история и 
современность». В мероприятии приняли участие заместитель Премьер-Министра Республики 
Татарстан, председатель Национального Совета («Милли Шуро») Всемирного конгресса татар В. 
Г. Шайхразиев, руководитель Исполкома Всемирного конгресса татар Д. Ф. Шакиров, начальник 
комитета по работе с татарскими краеведами исполкома Всемирного конгресса татар, профессор 
А.А. Бурганов, ученые, краеведы, религиозные и общественные деятели, представители татарских 
общественных организаций и средств массовой информации города Семей Абайской области, 
Республики Татарстан и исторических регионов Российской Федерации с компактным 
проживанием татар. (Подробнее: https://tatar-congress.org/yanalyklar/kazahstan-respublikasynda-
irtysh-bue-tatarlary-tarih-hem-hezerge-zaman-konferentsiyase-bashlandy/). 

_______________________ 
 
10 сентября в Казани прошел восьмой этноконфессиональный фестиваль "Мозаика культур". 

Основными организаторами фестиваля являются Министерство культуры Республики Татарстан, 
исполком г. Казани, Ассамблея народов Татарстана и Дом дружбы. На площадке фестиваля гостям 
были представлены выставка изделий народных промыслов, этномаркет, традиционные конфес-
сиональные площадки Республики Татарстан, а также фудмаркет. (Подробнее: 
ttps://mincult.tatarstan.ru/tat/index.htm/news/1820017.htm). 

_______________________ 
 
6 октября 2022 г. в Институте истории им. Ш. Марджани АН РТ состоялась Всероссийская на-

учная конференция «Исторический опыт подготовки педагогических кадров в Советской России», 
приуроченная к 100-летию Восточного педагогического института. Предметом обсуждения на 
конференции стал целый ряд вопросов, касающихся истории советского высшего педагогического 
образования. В их числе государственная политика в области педагогического образования и ее 
эволюция в 1920–1980-е гг., состояние педагогических институтов в эпоху преобразований и со-
циальных потрясений XX в., особенности существования преподавательских коллективов педаго-
гических институтов в различных городах Советской России, повседневная жизнь советских сту-
дентов, роль педагогических вузов в подготовке учительских кадров и многие другие. (Подробнее 
http://татаровед.рф/news/815). 

_______________________ 
 

11-15 октября 2022 г. в г. Туркестан Республики Казахстан состоялся V Международный кон-
гресс археологии евразийских степей «Евразийская степная цивилизация: человек и историко-
культурная среда. В работе Конгресса приняли участие ученые и специалисты из различных науч-
ных организаций из 28 стран. В рамках пленарных и секционных заседаний заслушано и обсужде-
но 213 доклада и сообщения, посвященные актуальным проблемам археологии степных и оседло-
земледельческих районов. Материалы конгресса опубликованы в пяти томах, охватывающих пять 
основных тематических направлений – археология эпохи раннего металла, ранних и средневеко-
вых кочевников, древних и средневековых городов, а также проблемы сохранения и музеефикации 
археологического наследия Евразии. (Подробнее: http://archtat.ru/tt/evraziya-dalalaryny-v-halykara-
arheologiya-kongressy/http://archtat.ru/tt/evraziya-dalalaryny-v-halykara-arheologiya-kongressy/). 

_______________________ 
 

27–28 октября в Институте истории им. Ш.Марджани АН РТ состоялась Международная науч-
ная конференция «Социальное и национальное в советской культуре», приуроченная к 65-летию 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 205 

Декады. Организаторами научного симпозиума выступили Министерство культуры Республики 
Татарстан и Институт истории им. Ш.Марджани Академии наук Республики Татарстан. Выступ-
ления и доклады участников концентрировались на вопросах историографии, морфогенеза, социо-
генеза, формогенеза и этногенеза советской и национальной культуры, а также формах межрегио-
нальных коммуникаций и популяризации культурно-идеологических и духовных ценностей. 
(Подробнее: http://татаровед.рф/news/828). 

_______________________ 
 

С 31 октября по 3 ноября в Москве прошел международный научный конгресс «XVIII Фаизха-
новские чтения: ислам в России: прошлое, настоящее, будущее». Мероприятие было посвящено 
1100-летию официального принятия ислама народами Волжской Булгарии, 15-летию издательско-
го дома «Медина». Организаторы: Духовное управление мусульман РФ, Институт всеобщей исто-
рии РАН и др. участникам конгресса был представлен 8-томный энциклопедический словарь «Ис-
лам в Российской Федерации». (Подробнее: http://www.antat.ru/ru/ite/news/15521/). 

_______________________ 
 

11-13 ноября в Стамбуле прошел II Конгресс по управлению организациями. Конгресс прово-
дился университетом Arel совместно с Обществом управления международными организациями, 
университетом Istanbul Kent и Академией Holistence. (Подробнее: https://tatar-
inform.tatar/news/kazan-galime-istanbuldagy-kongressta-yazma-miras-uzage-escanlege-belan-
tanystyrgan-5862885). 

_______________________ 
 

14-19 ноября прошел III Казанский международный лингвистический саммит. Грандиозное на-
учное событие открылось конференцией, объединившей свыше 700 лингвистов и научных пред-
ставителей из 65 городов России и 18 стран мира. В одном из крупнейших филологических фору-
мов России приняли участие исследователи из Азербайджана, Беларуси, Грузии, Израиля, Индии, 
Индонезии, Италии, Китая, стран СНГ, Франции, Таиланда и США. Россию представили ученые 
из Москвы, Санкт-Петербурга, Новосибирска, Калининграда, Екатеринбурга, Улан-Удэ, Якутска. 
Предметом обсуждения форума стали вопросы, связанные с лингвистикой, с языкознанием, с язы-
ковой политикой национальностей, проживающих не только в России, но и за ее пределами. 14-16 
ноября, в рамках саммита состоялась Международная научная конференция «Современная лин-
гвистика: от теории к практике». 17-19 ноября в рамках Саммита состоялся Лингвометодический 
фестиваль «Языковые тренды и методические инновации» (далее – фестиваль) учителей и препо-
давателей русского, родных и иностранных языков с участием руководителей системы образова-
ния, ведущих учёных-методистов, учителей-новаторов, различных учительских ассоциаций и объ-
единений. В рамках фестиваля было проведено несколько методических мастерских, практикумов, 
семинаров, мастер-классов, ярмарки методических идей и т.п. (Побробнее https://kpfu.ru/philology-
culture/--2.html). 

_______________________ 
 

15–16 ноября на базе ФГБОУ ВО «Бурятский государственный университет им. Доржи Банза-
рова» (г. Улан-Удэ, Россия) прошла Международная научная конференция по монгольскому и 
тюркскому языкознанию. Конференция была посвящена памяти Валентина Ивановича Рассадина, 
доктора филологических наук, профессора, члена-корреспондента РАЕН, основателя и первого за-
ведующего кафедрой филологии Центральной Азии, отмечающей свое 30-летие в 2022 году. В хо-
де работы конференции обсуждались следующие ключевые темы: актуальные вопросы современ-
ной монгольской и тюркской филологии; проблемы сравнительно-исторического исследования 
языков тюрко-монгольского ареала; функционирование монгольских и тюркских языков в меж-
культурном пространстве и т.д. (Подробнее: https://mongoloved.ru/meropriyatiya/741-
mezhdunarodnaya-nauchnaya-konferentsiya-po-mongolskomu-i-tyurkskomu-yazykoznaniyu-
posvyashchennaya-pamyati-valentina-ivanovicha-rassadina.html). 

_______________________ 



 
 

 206 

 
17-18 ноября в городе Измир (Турция) состоялся Международный симпозиум по детской лите-

ратуре тюркского мира. На симпозиуме обсуждались актуальные проблемы детской литературы 
тюркского мира: современная тюркская детская литература, мир детства в тюркской литературе, 
детская поэзия, детский фольклор и т.д. (Подробнее: https://bit.ly/egetudcesprogram). 

_______________________ 
 

1–3 декабря в городе Уфа прошла Международная научно-практическая конференция «XVII 
Акмуллинские чтения». Конференция прошла в рамках Всероссийского практического форума 
«Управление качеством образования в условиях цифровой трансформации общества: подходы, 
технологии, результаты». Цель конференции: обмен опытом, консолидация научного и педагоги-
ческого сообщества в решении актуальных проблем гуманитарного образования и просвещения в 
условиях мультикультурности и полилингвизма, а также вопросов изучения, сохранения, развития 
национальных языков, литератур и культур. (Подробнее на сайте: www.bspu.ru). 

_______________________ 
 

14–15 декабря прошел VII Международный Золотоордынский форум «Цивилизационное зна-
чение принятия ислама Волжской Булгарией и Золотой Ордой: интеграционные процессы в сред-
невековой истории России» (очно-дистанционный формат). Международный Золотоордынский 
Форум – это научное мероприятие Института истории им. Ш.Марджани АН РТ, проводимое раз в 
два года с участием ведущих российских и мировых специалистов в области изучения средневеко-
вой тюрко-татарской истории. Форум уже давно превратился в главную площадку для координа-
ции научно-исследовательской работы по данной проблематике. В процессе его работы решаются 
многие дискуссионные вопросы и вырабатываются концептуальные решения относительно стра-
тегии дальнейших исследований. Кроме того, одной из важнейших целей форума является внесе-
ние существенного научного вклада в популяризацию истории Золотоордынской цивилизации и в 
борьбу с мифологемами, окружающими историю Золотой Орды. (Подробнее: 
http://татаровед.рф/news/726). 

 
Материалы подготовлены доцентом Института филологии и межкультурной коммуникации 

Казанского федерального университета Г. А. Набиуллиной. 
 
 
 

Приводим уточненные данные по вкладу в подготовку статьи: Татарская и турецкая литература в кон-
тексте постмодернизма конца ХХ – начала XXI века // Tatarica. 2022. №1. С. 46-74. DOI: 10.26907/2311-2042-
2022-18-1-46-74 соавтором М.У. Узуном – оказание консультативной помощи автору А.А. Шамсутовой по 
систематизации сведений о турецкой литературе постмодернизма. 

 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 207 

DOI: 10.26907/2311-2042-2022-19-2-207-211 

UPCOMING EVENTS OF 2023 
 

February 17, 2023  
The International Research and Practice Conference “The Agzam Readings”. 
Organizer: the Institute of Social Philosophical Sciences and Mass Communications of Kazan (Volga Region) Fed-
eral University. 
Information: https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_year_start=2020&status= 
1&pIV  
 

February 21, 2023 
The 5th International Scientific and Methodological Online Seminar “Improving the Methods of 
Teaching Languages: A Platform for the Exchange of Progressive Practices”. 
Organizer: the Institute of Philology and Intercultural Communication of Kazan Federal University. 
Venue: Kazan, Republic of Tatarstan, Russian Federation. 
Information: https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=& 
p_kon_kfu=1&p_mounth_date=&status=1&p_office=&p_date_start=12/31/2022&p_date_end=&p_year_start=2023 
 

February 22, 2023 
The 14th International Research and Practice Conference of graduate students, undergraduates 
and schoolchildren “Turkic Linguoculturology: Problems and Prospects”. 
Organizer: the Institute of Philology and Intercultural Communication of Kazan Federal University. 
Venue: Kazan, Republic of Tatarstan, Russian Federation. 
Information: https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=& 
p_kon_kfu=1&p_mounth_date=&status=1&p_office=&p_date_start=12/31/2022&p_date_end=&p_year_start=2023 

 
April, 2023 

The International Research and Practice Seminar “Gayaz Iskhaki and Tatar Studies of the 20th – 
21st Centuries”. 
Organizer: G. Ibragimov Institute of Language, Literature and Art, AS RT. 
Venue: Kazan, Republic of Tatarstan, Russian Federation. 
Information: http://www.antat.ru/ru/iyli/ 
 

April 14, 2023 
The Research Conference “Current Issues of Regional and Science Studies”. 
Organizer: the Institute of the Tatar Encyclopedia and Regional Studies, the Academy of Sciences of the Republic of 
Tatarstan. 
Venue: Kazan, Republic of Tatarstan, Russian Federation. 
Information: http://www.antat.ru/ru/iyli/ 
 

May 12-14, 2023 
The International Seminar on the Oral Turkish Language Studies in Turkey. 
Organizers: the Faculty of Humanities and Social Sciences of the University of Euphrates, the Faculty of the Turkish 
Language and Literature. 
Venue: Elazig, Turkey. 
Information: https://www.tdk.gov.tr/icerik/duyurular/6-uluslararasi-turkiye-turkcesi-agiz-arastirmalari-calistayi-
basvurulari-basladi/ 
 

May 19, 2023 
The Research Conference “History of Russia and Tatarstan: Results and Prospects of Encyclo-
pedic Research”. 
Organizer: Institute of the Tatar Encyclopedia and Regional Studies, the Academy of Sciences of the Republic of 
Tatarstan. 
Venue: Kazan, Republic of Tatarstan, Russian Federation. 
Information: http://www.antat.ru/ru/iyli/ 



 
 

 208 

 
June 25-July 2, 2023 

The 21st International Congress of Linguists (ICL 21). 
Organizers: Kazan Federal University, the Institute of Linguistics of the Russian Academy of Sciences. 
Venue: Kazan, Republic of Tatarstan, Russian Federation. 
Information: https://www.chuvsu.ru 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 209 

2023 НЧЕ ЕЛНЫҢ I ЯРТЫСЫНДА БУЛАЧАК ВАКЫЙГАЛАР 
 

17 февраль, 2023 ел 
«Әгъзамов укулары» Халыкара фәнни-гамәли конференциясе. 
Оештыручы: Казан (Идел буе) федераль университетының Социаль-фәлсәфи фәннәр һәм гаммәви 
коммуникацияләр институты. 
Мәгълүмат: https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_year_start=2020&status= 
1&pIV 
 

21 февраль, 2023 ел 
«Телләргә өйрәтү методикасын камилләштерү: прогрессив практика алмашу мәйданчыгы» 
V Халыкара фәнни-методик онлайн семинар. 
Оештыручы: Казан федераль университетының Филология һәм мәдәниятара багланышлар институты. 
Үткәрү урыны: Казан шәһ., Татарстан Республикасы, Россия. 
Мәгълүмат: https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=& 
p_kon_kfu=1&p_mounth_date=&status=1&p_office=&p_date_start=31.12.2022&p_date_end=&p_year_start=2023 
 

22 февраль, 2023 ел 
«Төрки лингвокультурология: проблемалар һәм перспективалар» XIV Халыкара фәнни-
гамәли конференциясе. 
Оештыручы: Казан федераль университетының Филология һәм мәдәниятара багланышлар институты. 
Үткәрү урыны: Казан шәһ., Татарстан Республикасы, Россия. 
Мәгълүмат: https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=& 
p_kon_kfu=1&p_mounth_date=&status=1&p_office=&p_date_start=31.12.2022&p_date_end=&p_year_start=2023 

 
апрель, 2023 ел 

«Гаяз Исхакый һәм XX-XXI гасырлар татар гыйлеме» халыкара фәнни-гамәли семинары. 
Оештыручы: Тел, әдәбият һәм сәнгать институты. Г. Ибраһимова, ТР ФА. 
Үткәрү урыны: Казан шәһ., Татарстан Республикасы, Россия. 
Мәгълүмат: http://www.antat.ru/ru/iyli/ 
 

14 апрель, 2023 ел 
«Төбәкне өйрәнүнең һәм фәннең актуаль проблемалары» фәнни конференциясе. 
Оештыручы: ТР Фәннәр Академиясенең Татар энциклопедиясе һәм төбәкне өйрәнү институты. 
Үткәрү урыны: Казан шәһ., Татарстан Республикасы, Россия. 
Мәгълүмат: http://www.antat.ru/ru/iyli/ 
 

12-14 май, 2023 ел 
Төркиядә телдән төрек телен өйрәнү буенча халыкара семинар. 
Оештыручы: Евфрат университетының Гуманитар һәм социаль фәннәр факультеты, Төрек теле һәм 
әдәбияты факультеты. 
Үткәрү урыны: Элязыг шәһәре, Төркия. 
Мәгълүмат: https://www.tdk.gov.tr/icerik/duyurular/6-uluslararasi-turkiye-turkcesi-agiz-arastirmalari-calistayi-
basvurulari-basladi/ 
 

19 май, 2023 ел 
«Россия һәм Татарстан тарихы: энциклопедик тикшеренүләр нәтиҗәләре һәм перспекти-
валары» фәнни конференциясе. 
Оештыручысы: ТР Фәннәр Академиясенең Татар энциклопедиясе һәм төбәкне өйрәнү институты. 
Үткәрү урыны: Казан шәһ., Татарстан Республикасы, Россия. 
Мәгълүмат: http://www.antat.ru/ru/iyli/ 

 
25 июнь-2 июль, 2023 ел 

XXI халыкара лингвистлар конгрессы (ICL 21). 
Оештыручылар: Казан федераль университеты, Россия Фәннәр Академиясенең тел белеме институты. 
Үткәрү урыны: Казан шәһ., Татарстан Республикасы, Россия. 
Мәгълүмат: https://www.chuvsu.ru 



 
 

 210 

КАЛЕНДАРЬ ПРЕДСТОЯЩИХ СОБЫТИЙ I ПОЛОВИНЫ 2023 ГОДА 
 

17 февраля 2023 года 
Международная научно-практическая конференции «Агзамовские чтения». 
Организатор: Институт социально-философских наук и массовых коммуникаций Казанского (Приволжско-
го) федерального университета. 
Информация: https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_year_start=2020&status= 
1&pIV 

 
21 февраля 2023 года 

V Международный научно-методический онлайн-семинар «Совершенствование методики 
обучения языкам: площадка обмена прогрессивной практикой».  
Организатор: Институт филологии и межкультурной коммуникации Казанского федерального университета.  
Место проведения: г. Казань, Республика Татарстан, Россия.  
Информация: https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=& 
p_kon_kfu=1&p_mounth_date=&status=1&p_office=&p_date_start=31.12.2022&p_date_end=&p_year_start=2023 
  

22 февраля 2023 года 
XIV Международная научно-практическая конференция аспирантов, студентов и учащих-
ся «Тюркская лингвокультурология: проблемы и перспективы».  
Организатор: Институт филологии и межкультурной коммуникации Казанского федерального университета.  
Место проведения: г. Казань, Республика Татарстан, Россия.  
Информация: https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=& 
p_kon_kfu=1&p_mounth_date=&status=1&p_office=&p_date_start=31.12.2022&p_date_end=&p_year_start=2023 
 

апрель 2023 года 
Международный научно-практический семинар «Гаяз Исхаки и татароведение XX-XXI 
веков». 
Организатор: Институт языка, литературы и искусства им. Г. Ибрагимова АН РТ. 
Место проведения: г. Казань, Республика Татарстан, Россия. 
Информация: http://www.antat.ru/ru/iyli/ 
 

14 апреля 2023 года 
Научная конференция «Актуальные проблемы регионоведения и науковедения». 
Организатор: Институт Татарской энциклопедии и регионоведения АН РТ. 
Место проведения: г. Казань, Республика Татарстан, Россия. 
Информация: http://www.antat.ru/ru/iyli/ 
 

12-14 мая 2023 года 
Международный семинар по изучению устного турецкого языка в Турции. 
Организатор: Факультет гуманитарных и социальных наук Евфратского университета, Факультет турецкого 
языка и литературы. 
Место проведения: г. Элязыг, Турция. 
Информация: https://www.tdk.gov.tr/icerik/duyurular/6-uluslararasi-turkiye-turkcesi-agiz-arastirmalari-calistayi-
basvurulari-basladi/ 

 
19 мая 2023 года 

Научная конференция «История России и Татарстана: итоги и перспективы энциклопеди-
ческих исследований».  
Организатор: Институт Татарской энциклопедии и регионоведения АН РТ. 
Место проведения: г. Казань, Республика Татарстан, Россия. 
Информация: http://www.antat.ru/ru/iyli/ 
 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 211 

25 июня-2 июля 2023 года  
XXI Международный конгресс лингвистов (ICL 21). 
Организаторы: Казанский федеральный университет, Институт языкознания Российской академии наук. 
Место проведения: г. Казань, Республика Татарстан, Россия. 
Информация: https://www.chuvsu.ru 

 

https://www.chuvsu.ru/


 
 

 212 

INFORMATION ABOUT THE AUTHORS1 
 

Gaifetdinova Railya – graduate student in the Department of General Linguistics and Turkic 
Studies, the Institute of Philology and Intercultural Communication, Kazan Federal University 
(Kazan, Russia). 
Isanbet Yulduz – Candidate of Art History (Kazan, Russia). 
Khabutdinov Aidar – Doctor of History, Professor of the Kazan Branch of Russian State Uni-
versity of Justice (Kazan, Russia). 
Khabutdinova Mileusha – Candidate of Philology, Associate Professor in the Department of 
Tatar Literature, the Institute of Philology and Intercultural Communication, Kazan Federal Uni-
versity (Kazan, Russia). 
Khaliullina Nuriya – Candidate of Philology, Associate Professor in the Department of the Ta-
tar Language and Literature, Bashkir State Pedagogical University named after M. Akmulla 
(Ufa, Russia). 
Miftahutdinova Nuria – Candidate of Philology, Senior Researcher at the National Museum of 
the Republic of Tatarstan (Kazan, Russia). 
Morozova Svetlana – Candidate of History, Director of the Museum of the History of Printing 
and Book Publishing and Moscow State University of Printing Arts named after Ivan Fedorov. 
Nasipov Ilshat – Doctor of Philology, Professor, Head of the Department of the Tatar Language 
and Literature, Bashkir State Pedagogical University named after M. Akmulla (Ufa, Russia). 
Salikhova Aigul – Candidate of Philology, Leading Research Fellow in the Department of Thea-
ter and Music at G. Ibragimov Institute of Language, Literature and Art, the Academy of Scienc-
es of the Republic of Tatarstan. (Kazan, Russia). 
Samitova Saviya – Candidate of Philology, Associate Professor in the Department on a Bilin-
gual Basis at the Institute of Innovation Management, Kazan National Research Technological 
University (Kazan, Russia). 
Sattarova Madina – Candidate of Philology, Associate Professor in the Department of General 
Linguistics and Turkology, Leo Tolstoy Institute of Philology and Intercultural Communication, 
Kazan Federal University (Kazan, Russia). 
Sayfulina Flera – Doctor of Philology, Professor, Head of the Tatar Literature Department, the 
Institute of Philology and Intercultural Communication, Kazan Federal University (Kazan, Rus-
sia). 
Yusupova Alfiya – Doctor of Philology, Professor in the Department of General Linguistics and 
Turkology, the Institute of Philology and Intercultural Communication, Kazan Federal Universi-
ty (Kazan, Russia). 
Yusupova Nurfiya – Doctor of Philology, Professor in the Department of Tatar Literature, the 
Institute of Philology and Intercultural Communication, Kazan Federal University (Kazan, Rus-
sia). 
Zakirzyanov Alfat – Doctor of Philology, Professor, Head of the Department of Literary Stud-
ies, the Institute of Language, Literature and Art of the Academy of Sciences of the Republic of 
Tatarstan (Kazan, Russia). 

                                                 
1 Author names are published exactly as they appear in the manuscript file. 



TATARICA: INFORMATION ABOUT THE AUTHORS 
 

 213 

АВТОРЛАР ТУРЫНДА МӘГЪЛҮМАТ1 
 
Гайфетдинова Раилә Мөсәвир кызы – Казан федераль университеты Филология һәм 
мәдәниятара багланышлар институтының гомуми тел белеме һәм тюркология кафедрасы 
аспиранты (Казан, Россия). 
Закирҗанов Әлфәт Мәгъсүмҗан улы – филология фәннәре докторы, профессор, 
Татарстан Республикасы Фәннәр академиясенең Г.Ибраһимов исемендәге Тел, әдәбият 
һәм сәнгать институты әдәбият белеме бүлеге мөдире (Казан, Россия). 
Исәнбәт Йолдыз Нәкый кызы – сәнгать фәннәре кандидаты (Казан, Россия). 
Мифтахетдинова Нурия Мидхат кызы – филология фәннәре кандидаты, Татарстан 
Республикасы Милли музееның өлкән фәнни хезмәткәре (Казан, Россия). 
Морозова Светлана Владимировна – тарих фәннәре кандидаты, Иван Федоров 
исемендәге Полиграфия, китап бастыру һәм МДМУтарихы музее директоры. 
Насипов Илшат Сәхиятулла улы – филология фәннәре докторы, М.Акмулла исемендәге 
Башкорт дәүләт педагогия университетының татар теле һәм әдәбияты кафедрасы 
профессоры (Уфа, Россия). 
Салихова Айгөл Рөстәм кызы – филология фәннәре кандидаты, Татарстан 
Республикасы Фәннәр академиясенең Г.Ибраһимов исемендәге Тел, әдәбият һәм сәнгать 
институты театр һәм музыка бүлегенең әйдәп баручы фәнни хезмәткәре (Казан, Россия). 
Саттарова Мәдинә Рәшид кызы – филология фәннәре кандидаты, Казан федераль 
университеты Филология һәм мәдәниятара багланышлар институтының гомуми тел 
белеме һәм тюркология кафедрасы доценты (Казан, Россия). 
Сәмитова Сәвия Гималтын кызы – филология фәннәре кандидаты, Казан милли 
тикшеренү технология университеты социаль-гуманитар белем институтының философия 
һәм гуманитар фәннәр кафедрасы доценты (Казан, Россия). 
Сәйфулина Флера Сәгыйть кызы – филология фәннәре докторы, профессор, Казан 
федераль университеты Лев Толстой исемендәге Филология һәм мәдәниятара 
багланышлар институтының татар әдәбияты кафедрасы мөдире (Казан, Россия). 
Хәбетдинов Айдар Юрий улы – тарих фәннәре докторы, Россия гадел хөкем 
университетының Казан филиалы профессоры (Казан, Россия). 
Хәбетдинова Миләүшә Мөхәммәтҗан кызы – филология фәннәре кандидаты, Казан 
федераль университеты Филология һәм мәдәниятара багланышлар институтының татар 
әдәбияты кафедрасы доценты (Казан, Россия). 
Халиуллина Нурия Усман кызы – филология фәннәре кандидаты, М. Акмулла 
исемендәге Башкорт дәүләт педагогия университетының татар теле һәм әдәбияты 
кафедрасы доценты (Уфа, Россия). 
Юсупова Әлфия Шәүкәт кызы – филология фәннәре докторы, Казан федераль 
университеты Филология һәм мәдәниятара багланышлар институтының гомуми тел 
белеме һәм тюркология кафедрасы профессоры (Казан, Россия) 
Юсупова Нурфия Марс кызы – филология фәннәре докторы, Казан федераль универси-
теты Филология һәм мәдәниятара багланышлар институтының татар әдәбияты кафедрасы 
профессоры (Казан, Россия). 
                                                 
1 «Авторлар турында мәгълүмат» бүлегендә мәкалә авторларының фамилиясе, исеме һәм атасының исеме 
автор редакциясендә бирелә. 



 
 

 214 

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ1 
 

Гайфетдинова Раиля Мусавировна – аспирант кафедры общего языкознания и 
тюркологии Института филологии и межкультурной коммуникации Казанского федераль-
ного университета (Казань, Россия). 
Закирзянов Альфат Магсумзянович – доктор филологических наук, профессор, зав. от-
делом литературоведения Института языка, литературы и искусства Академии наук РТ 
(Казан, Россия). 
Исанбет Юлдуз Накиевна – кандидат искусствоведения (Казань, Россия). 
Мифтахутдинова Нурия Мидхатовна – кандидат филологических наук, старший науч-
ный сотрудник Национального музея РТ (Казань, Россия) 
Морозова Светлана Владимировна – кандидат исторических наук, директор Музея ис-
тории полиграфии, книгоиздания и МГУП им. Ивана Федорова. 
Насипов Ильшат Сахиятуллович – доктор филологических наук, профессор, заведую-
щий кафедрой татарского языка и литературы Башкирского государственного педагогиче-
ского университета им. М. Акмуллы (Уфа, Россия) 
Саттарова Мадина Рашидовна – кандидат филологических наук, доцент кафедры обще-
го языкознания и тюркологии Института филологии и межкультурной коммуникации Ка-
занского федерального университета (Казань, Россия). 
Сайфулина Флера Сагитовна – доктор филологических наук, профессор, заведующий 
кафедрой татарской литературы Института филологии и межкультурной коммуникации 
Казанского федерального университета (Казань, Россия). 
Салихова Айгуль Рустэмовна – кандидат филологических наук, ведущий научный со-
трудник отдела театра и музыки Института языка, литературы и искусства им. Г. Ибраги-
мова Академии наук Республики Татарстан. (Казань, Россия). 
Самитова Савия Гималтыновна – кандидат филологических наук, доцент кафедры на 
двуязычной основе Института управления инновациями Казанского национального ис-
следовательского технологического университета (Казань, Россия). 
Хабутдинов Айдар Юрьевич – доктор исторических наук, профессор кафедры социаль-
но-гуманитарных дисциплин Казанского филиала Российского государственного универ-
ситета правосудия (Казань, Россия). 
Хабутдинова Милеуша Мухаметзяновна – кандидат филологических наук, доцент ка-
федры татарской литературы Института филологии и межкультурной коммуникации Ка-
занского федерального университета (Казань, Россия). 
Халиуллина Нурия Усмановна – кандидат филологических наук, доцент кафедры татар-
ского языка и литературы Башкирского государственного педагогического университета 
им. М. Акмуллы (Уфа, Россия) 
Юсупова Альфия Шавкетовна – доктор филологических наук, профессор кафедры об-
щего языкознания и тюркологии Института филологии и межкультурной коммуникации 
Казанского федерального университета (Казань, Россия). 
Юсупова Нурфия Марсовна – доктор филологических наук, доцент кафедры татарской 
литературы Института филологии и межкультурной коммуникации Казанского федераль-
ного университета (Казань, Россия). 
                                                 
1 Имена авторов в разделе «Сведения об авторах» приводятся в авторской редакции. 



TATARICA: INFORMATION FOR AUTHORS 
 

 215 

INFORMATION FOR AUTHORS 
 

The journal publishes articles based on original scientific research on Tatar studies 
including studies of the Tatar language, literature, history, culture, arts and education. 
The journal also welcomes bio-bibliographical material about leading Tatar scholars and 
researchers in the field of Tatar studies and publishes short overviews of the scientific 
events in the Turkic world.  

 
Submission Requirements 

Research articles should include: 
1) text of the paper in two languages (Tatar / Russian and English), an abstract of 

150–200 words and 5–8 keywords in three languages – submitted electronically to 
tatarica.kpfu@gmail.com. Translation services are available at an additional cost. Papers 
in English do not require translation into the Russian or Tatar language. Submission 
guidelines can be found on the journal's website http://tatarica.kpfu.ru;  

2) a cover letter with the following information about the author (s) in Russian, Ta-
tar and English: 

• Last name, first name, middle name  
• City, country 
• Place of work (with address) 
• Position  
• Academic status and academic degree  
• Work phone  
• Mobile phone (for communication with editors) 
• Personal E-mail; 
3) a recommendation letter written by the academic advisor in any of the 3 official 

languages of the journal (Russian, Tatar and English) if the author is a graduate student 
or an applicant for the degree of the Candidate of Sciences (PhD). The literature listed in 
the References should primarily be published within the last 10 years.  
 

Manuscript Selection 
Research papers submitted for publication are selected on the basis of independent 

internal and external reviews and the decision of the editorial board. Accepted papers 
should meet high scientific criteria (relevance, significance, etc.) and the general re-
quirements of the journal. 

We will not consider any paper or component of a paper that has been previously 
published or is under consideration for publication elsewhere. 

Selected papers are edited to improve accuracy and clarity and for length. In case of 
a more serious correction, the paper is sent to the authors for revision. 



 
 

 216 

АВТОРЛАР ӨЧЕН БЕЛЕШМӘ 
 

Журналда татар халкының теле, әдәбияты, тарихы, мәдәнияте, сәнгате һәм 
мәгарифе өлкәләрендә яңа гыйльми эзләнүләрне яктырткан фәнни мәкаләләр 

басыла; күренекле татар галимнәре һәм татарларга кагылышлы мәсьәләләрне 
өйрәнүче башка галимнәр хакында биобиблиографик материаллар, төрки дөнья 
фәнни вакыйгалары турында кыска хәбәрләр бирелә. 

 
Кулъязмаларны тәкъдим итү кагыйдәләре 

Журналның редакция коллегиясенә түбәндәгеләр тәкъдим ителә:  
1) мәкаләнең тексты (ике телдә татар/рус һәм инглиз), аннотациясе (өч телдә 

150–200 сүз) һәм төп төшенчәләре (5–8 сүз) электрон вариантта 
tatarica.kpfu@gmail.com адресына юллана. Теләүчеләр өчен өстәмә түләү хисабына 
тәрҗемәче хезмәте каралган. Редакциягә инглиз телендә тәкъдим ителгән мәкаләне 
рус яки татар теленә тәрҗемә итү соралмый. Мәкаләне формалаштыру таләпләрен 
журналның http://tatarica.kpfu.ru сайтыннан табарга мөмкин; 

2) автор (авторлар) турында рус, татар һәм инглиз телләрендә мәгълүматлар 
теркәлгән хат:  

 Фамилия, исеме, әтисенең исеме (тулысынча) 
 Шәһәр, ил 
 Эш урыны (адресы белән бергә) 
 Вазифасы 
 Гыйльми исеме һәм гыйльми дәрәҗәсе  
 Эш телефоны 
 Кәрәзле телефон (редакция өчен) 
 Электрон адрес; 
3) Мәкаләнең авторы кандидатлык дәрәҗәсен (PhD) алырга теләүче аспирант 

яки соискатель булса, фәнни җитәкче бәяләмәсе (өч телнең берсендә: рус, татар, 
инглиз) сорала. 

Мәкаләдә соңгы 10 елда басылган хезмәтләргә сылтама бирү әһәмиятле. 
 

Кулъязмаларны карау тәртибе 
Материалларны бастыруга сайлап алу эчке һәм тышкы бәяләмәләр, журнал 

редколлегиясе карары нигезендә башкарыла. Мәкаләгә куелган төп таләп – 
язманың югары фәнни критерийларга (хезмәтнең актуальлеге, фәнни яңалыгы һ.б.) 
туры килүе. 

Гомуми таләпләргә җавап бирмәгән һәм моңа кадәр басылган яисә башка 
журнал редакцияләренә юлланган мәкаләләр кабул ителми. 

Мәкаләгә кертелгән стилистик һәм формаль характердагы төзәтмәләр 

автордан башка хәл ителә. Җитдирәк төзәтмәләр автор белән килешенеп 
башкарыла яисә мәкалә, эшләп бетерү өчен, авторга җибәрелә. 



TATARICA: INFORMATION FOR AUTHORS 
 

 217 

СВЕДЕНИЯ ДЛЯ АВТОРОВ 
 

В журнале публикуются научные статьи, содержащие исследования в области 
языка, литературы, истории, культуры, искусства и образования татарского народа, 
а также биобиблиографические материалы о ведущих ученых-татарах и ученых, 
обращавшихся в том или ином аспекте к проблемам татарики, краткая информация 
о научных событиях тюркского мира. 
 

Порядок предоставления рукописей 
Авторы должны предоставить в редакционную коллегию журнала следующие 

материалы: 
1) текст статьи на двух языках (татарском / русском и английском), а также 

аннотацию объемом 150–200 слов и 5–8 ключевых слов на трех языках в электрон-
ном виде по адресу tatarica.kpfu@gmail.com. При необходимости за дополнитель-
ную плату предоставляются услуги переводчика. Статьи на английском языке не 
требуют перевода на русский или татарский язык. Требования к оформлению ста-
тьи можно найти на сайте журнала: http://tatarica.kpfu.ru; 

2) сопроводительное письмо, содержащее сведения об авторе (авторах) на 
русском, татарском и английском языках: 

 Фамилия, имя, отчество полностью 
 Город, страна 
 Место работы (с адресом) 
 Занимаемая должность 
 Ученое звание, ученая степень 
 Рабочий телефон 
 Мобильный телефон (для редакции) 
 Электронный адрес; 
3) отзыв научного руководителя на любом из 3 официальных языков журнала 

(русском, татарском или английском), если автор статьи – аспирант или соискатель 
ученой степени кандидата наук (PhD). 

В тексте статей следует отдавать предпочтение ссылкам на публикации по-
следних 10 лет. 

 
Порядок рассмотрения рукописей 

Материалы для публикации отбираются на основе независимого внутреннего 
и внешнего рецензирования и решения редколлегии журнала. Основным требова-
нием к публикуемому материалу является соответствие его высоким научным кри-
териям (актуальность, научная новизна и др.). 

К рассмотрению не принимаются статьи, не соответствующие общим требо-
ваниям и опубликованные ранее или направленные в редакции других журналов. 

Небольшие исправления стилистического и формального характера вносятся в 
статью без согласования с авторами. При необходимости более серьезных исправ-
лений правка согласуется с авторами или статья направляется авторам на доработ-
ку. 

 



 218 

CONTENTS 
 
LANGUAGE  
Khaliullina N., Nasipov I. Aspects of studying root bases in the Turkic languages. . . . . . . . . . . . . . .  7 
Sattarova M., Gaifetdinova R. Acoustic characteristics of the sound [a] after tongue-teeth and uvular 
consonants in the Tatar and Kazakh languages. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  24 
  
LITERATURE  
Yusupova N. An example of courage: Rakhim Sattar’s work. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  41 
Miftakhutdinova N. Muhammed Idrisov’s stories: ideological-aesthetic and genre features. . . . . . . .  55 
  
HISTORY AND SOCIETY  
Isanbet Yu. Concerts of oriental music in Paris. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66 
Khabutdinov A. Tatar structures of Siberia in the early twentieth century. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101 
  
CULTURE, PERSONALITY, EDUCATION  
Morozova S. M. Iidrisov as a creator of the unified Arabic font and an inventor-polygraphist. . . . . . .  127 
Khabutdinova M. Tatars and Russian theater in nineteenth century Kazan. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  139 
  
PERSONALIA  
Zakirzyanov A. Investing the warmth of her soul… (the 90th anniversary of Reseda Ganiyeva). . . . . . 155 
Salikhova A. Theatre expert with an amazing fate (on the 90th anniversary of Iltani Ilyalova). . . . . . .  164 
Saifullina F. The eminent scholar of literature Azat Gilmuullovich Akhmadullin. . . . . . . . . . . . . . . .  173 
  
REVIEWS  
Samitova S. Review of Ilgiz Kadyrov’s book “Tatar Wedding Songs: The Siberian Area” (Kazan, 
2021. 188 p.). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182 
Yusupova A. Review of the “Explanatory Dictionary of the Tatar Language” (2015-2021). . . . . . . . .  189 
  
SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD  
Latest events in the second half of 2022. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  195 
Upcoming events of 2023. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  207 

 



 219 

ЭЧТӘЛЕК 
 
ТЕЛ  
Халиуллина Н.У., Насипов И.С. Төрки телләрдә тамыр нигезләрне тикшерү аспектлары. . . . .  7 
Саттарова М.Р., Гайфетдинова Р.М. Татар һәм казах телләрендә [a] авазының тел-теш һәм 

кече тел тартыкларыннан соңгы позициядәге акустик билгеләре. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  24 
  
ӘДӘБИЯТ  
Юсупова Н.М. Батырлык үрнәге: Рәхим Саттар иҗаты. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  41 
Мифтахетдинова Н.М. Мөхәммәт Идрисов хикәяләренең идея – эстетик һәм жанр 
үзенчәлеге. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  55 
  
ТАРИХ, ҖӘМГЫЯТЬ  
Исәнбәт Й.Н. Париждагы шәрык музыкасы концертлары. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66 
Хәбетдинов А.Ю. Себернең XX гасыр башындагы татар структуралары. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101 
  
МӘДӘНИЯТ, ШӘХЕС, МӘГАРИФ  
Морозова С.В. М.И. Идрисов – бердәм гарәп шрифтын төзүче, уйлап табучы-полиграфист. . .  127 
Хәбетдинова М.М. ХІХ гасырда татарлар һәм Казан шәһәренең рус театры. . . . . . . . . . . . . . . .  139 
  
PERSONALIA  
Закирҗанов Ә.М. Күңел җылысын салып… (Резеда Ганиеваның тууына 90 ел). . . . . . . . . . . . .  155 
Салихова А. Гаҗәеп язмышлы театр белгече (Ильтани Илялованың тууына 90 ел тулу уңае 
белән). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . 164 
Сәйфулина Ф.С. Күренекле әдәбият галиме Азат Гыйльмулла улы Әхмәдуллин. . . . . . . . . . . . .  173 
  
РЕЦЕНЗИЯ ҺӘМ КҮЗӘТҮЛӘР  
Cәмитова С.Г. Илгиз Кадыйровның «Татар халкының туй җырлары: Себер ареалы» 
китабына (Казан, 2021. 188 б.) бәяләмә. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182 
Юсупова Ә.Ш. «Татар теленең аңлатмалы сүзлеге»нә (Казан: ТӘҺСИ, 2015–2021) бәяләмә. . .  189 
  
ТӨРКИ ДӨНЬЯ ФӘННИ ХРОНИКАСЫ  
2022 елның II яртысында булган вакыйгалар. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  195 
2023 елның I яртысында булачак вакыйгалар. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  207 



 220 

СОДЕРЖАНИЕ 
 
ЯЗЫК  
Халиуллина Н.У., Насипов И.С. Аспекты изучения корневых основ в тюркских языках. . . . . .  7 
Саттарова М.Р., Гайфетдинова Р.М. Акустические признаки гласных [a] в татарском и 
казахском языках в позиции после зубных и увулярных согласных. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  24 
  
ЛИТЕРАТУРА  
Юсупова Н.М. Пример героического подвига: творчество Рахима Саттара. . . . . . . . . . . . . . . . .  41 
Мифтахутдинова Н.М. Идейно-эстетическая и жанровая специфика рассказов Мухаммеда 
Идрисова. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  55 
  
ИСТОРИЯ И ОБЩЕСТВО  
Исанбет Ю.Н. Концерты восточной музыки в Париже. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66 
Хабутдинов А.Ю. Татарские структуры Сибири начала XX века. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101 
  
КУЛЬТУРА, ЛИЧНОСТЬ, ОБРАЗОВАНИЕ  
Морозова С.В. М.И. Идрисов – создатель унифицированного арабского шрифта, 
изобретатель-полиграфист. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . .  127 
Хабутдинова М.М. Татары и русский театр г. Казани ХIХ в. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  139 
  
PERSONALIA  
Закирзянов А.М. Вкладывая тепло своей души… (к 90-летию Резеды Ганиевой). . . . . . . . . . . .  155 
Салихова А.Р. Театровед удивительной судьбы (к 90 летию со дня рождения Ильтани 
Иляловой). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  164 
Сайфулина Ф.С. Известный литературовед Азат Гильмуллович Ахмадуллин. . . . . . . . . . . . . . .  173 
  
РЕЦЕНЗИИ И ОБЗОРЫ. . . . . . . . . .  
Самитова С.Г. Рецензия на книгу Ильгиза Кадыйрова «Татарские свадебные песни: 
Сибирский ареал» (Казань, 2021. 188 с.). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182 
Юсупова А.Ш. Рецензия на «Толковый словарь татарского языка» (Казань: ИЯЛИ, 2015–
2021). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  189 
  
НАУЧНАЯ ХРОНИКА ТЮРКСКОГО МИРА  
Прошедшие события II половины 2022 года. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  195 
Календарь предстоящих событий I половины 2023 года. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207 
 






	титул 1
	Татарика_19(2)_2022
	00 ТИТУЛ
	1_01
	1_02
	2_01
	2_02
	3_01
	3_02
	4_01
	4_02
	5_01
	5_02
	5_03
	6_01
	6_02
	7_01
	7_02
	8_01 Сведения об авторах
	8_02 Сведения для авторов
	9_Содержание

	выходные данные
	титул 2

