


TATARICA 

Research Journal. Founded in 2013. 
Founder and publisher – Kazan (Volga Region) Federal University. 
Published semi – annually in English, Tatar and Russian. 
 

Editor-in-Chief 
Zamaletdinov Radif Rifkatovich, Doctor of Philology, Professor, Director, Institute of Philology and Intercultural 

Communication, Kazan (Volga Region) Federal University (Russia) 
 

Editorial Board 

Alkaya Erzhan Professor, Head of the Department 
of Modern Turkic Languages and 
Literatures, Firat University 
(Turkey) 

 Sagdeev Roald 
Zinnurovich 

Professor, University of Maryland 
(USA) 

Huseynova 
Mahira Nagi 
Kyzy 

Professor, Dean of the Faculty of 
Philology, Azerbaijan State 
Pedagogical University 
(Azerbaijan) 

 Schamiloglu 
Uli 

Professor, University of 
Nazarbayev (Kazakhstan) 

Khayrullin Grif 
Timurzagitovich 

Professor, Kazakh National 
Pedagogical University Abai 
(Kazakhstan) 

 Sunyaev 
Rashid 
Alievich  

Director, Max Planck Institute for 
Astronomy (Germany) 

Khazipov 
Rustem 
Narimanovich 

Professor, Mediterranean Institute 
of Neurobiology (France) 

 Sunyaev 
Shamil 
Rashidovich 

Professor of Medicine, Harvard 
University (USA) 

Mustafa Oner Professor, University of the 
Aegean (Turkey) 

 Yakici Ali Professor, Head, Department of 
Turkish Languages, Gazi 
University (Turkey) 

Rajabov Dilshod 
Zaripovich  

Professor, Dean of the Philological 
University of Bukhara University 
(Uzbekistan) 

   

 
Advisory Board  

Akchurin R.S., Head, Department of Cardiovascular 
Surgery, A.L.Myasnikov Institute of Clinical Cardiology, 
Russian Cardiology Research and Production Centre, 
Russian Academy of Sciences (Russia) 
Akhmetshin R.K., Deputy Prime Minister, Republic of 
Tatarstan – Plenipotentiary, Republic of Tatarstan, 
Russian Federation (Russia) 
Gilmutdinov I.I., Chairperson, Federal Tatar National-
Cultural Autonomy (Russia) 
Khakimov R.S., Scientific Supervisor, S.Mardjani 
Institute of History, Academy of Sciences, Republic of 
Tatarstan (Russia) 
Khayrullin R.Z., Leading Researcher, Institute of Content 
and Methods, Russian Academy of Education (Russia) 
Khotinets V.Yu., Head, Department of General 
Psychology, Udmurt State University (Russia) 
 

Minnullin K.M., Director, G.Ibragimov Institute of 
Language, Literature and Art, Academy of Sciences, 
Republic of Tatarstan (Russia) 
Nigmatullin R.I., Scientific Supervisor at the P. 
Shirshov Institute of Oceanography, Russian Academy 
of Sciences (Russia) 
Nizamov R.K., Rector, Kazan State University of 
Architecture and Engineering (Russia) 
Sagdeev R.Z., Director, International Tomography 
Center, Siberian Branch, Academy of Sciences (Russia) 
Suleymanov D.Sh., Vice-President, Academy of 
Sciences, Republic of Tatarstan (Russia) 
Valeev R.I., Chairman, State Council Committee, State 
Council for Culture, Science, Education and National 
Issues, Republic of Tatarstan (Russia) 
Volodarskaya E.F., President, Academy of Linguistic 
Sciences (Russia) 
Zakirov R.Z., Counselor, Executive Committee, World 
Congress of Tatars (Russia) 
 



 2 

Executive Editors 

Khabutdinova M.M., PhD (Philology) 
 

Editors: 

Section “Language” 

Akimova О.V., PhD (Philology), Alishina H.Ch., Doctor of Philology, Zakiev M.Z., Doctor of Philology, 
Galiullina G.R., Doctor of Philology Nuriyeva F.Sh., Doctor of Philology,  
Nurmukhametova R.S., PhD (Philology), Svirina L.O., PhD (Pedagogics),  

Timerkhanov A.A., Doctor of Philology 
 

Section “Literature” 

Bakirov M.Kh., Doctor of Philology, Galimullin F.G., Doctor of Philology, Gilazov T.Sh., PhD (Philology), 
Zagidullina D.F., Doctor of Philology, Zakirzyanov A.M., Doctor of Philology,  

Zinnatullina Z.R., PhD (Philology), Solnyshkina M.I., Doctor of Philology, Yashina M.E., PhD (Philology) 
 

Section “History and Society” 

Almazova L.I., PhD (Philosophy), Gilyazov I.A., Doctor of History, Iskhakov D.M., Doctor of History,  
Subich V.G., PhD (Philology), Tagirov I.R., Doctor of History, Khabutdinov A.Yu., Doctor of History, 

Khayrutdinov R.R., PhD (History), Khuzin F.Sh., Doctor of History 
 

Section “Culture, Personality and Education” 

Bayanova L.F., Doctor of Psychology, Valeeva-Suleymanova G.F., Doctor of Arts,  
Gibatdinov M.M, PhD (History), Dulat-Aleev V.R., Doctor of Arts, Kalimullin A.M., Doctor of History, 

Salehova L.L., Doctor of Pedagogics, Sultanova R.R., PhD (Art Criticism), Shelestova O.V., PhD (Philology), 
Yavgildina Z.M., Doctor of Pedagogics, Yarmakeev I.E., Doctor of Pedagogics 

 
Section “Personalia”, “Reviews”, “Scientific Chronicles of the Turkic World” 

Ashrapova A.Kh., PhD (Philology), Grolman M.B., Lecturer, Nabiullina G.A., PhD (Philology),  
Kirillova Z.N., PhD (Philology), Mirzagitov R.H., PhD (Pedagogics), Shaydullin R.V., Doctor of History, 

Shakirzyanov R.A., PhD (Engineering), Yusupova A.Sh., Doctor of Philology, Zamaletdinova G.F., PhD (Philology) 
 

Design, DTP 

Gerasimova N.V., Gimadeev A.M., Najip Nakkash, Salakhov R.F. 

 

 

Address of the publisher:  
18 Kremlyovskaya Street, Kazan, 420008, Republic of Tatarstan, Russian Federation. 

Editorial Office address:  
2 Tatarstan Street, Kazan, 420021, Republic of Tatarstan, Russian Federation. 

Phone: 7-843-292-9206 
E-mail: tatarica.kpfu@gmail.com 
Journal website: http://tatarica.kpfu.ru/ 
Subscription index: 66079 
 
The journal is registered by the Federal Service for Supervision of Communications, Information Technology and 
Mass Media. 
 
Registration certificate  
PI №FS77-55800 dated 28 October 2013. 
 
The materials of the journal are posted on the website of the Scientific Electronic Library and are included in the 
national information-analytical system RSCI (Russian Science Citation Index). 
 
The journal is included in EBSCO publishing database. 
 



 3 

TATARICA 
Фәнни журнал. 2013 елдан чыга. 
Гамәлгә куючы һәм нәшир – «Казан (Идел буе) федераль университеты» югары белем бирү федераль дәүләт 
автоном мәгариф учреждениесе.  
Журнал елга 2 тапкыр инглиз, татар һәм рус телләрендә нәшер ителә. 

 
Баш мөхәррир 

Җамалетдинов Рәдиф Рифкать улы, филол. фән. д-ры, Казан (Идел буе) федераль университетының  
Филология һәм мәдәниятара багланышлар институты директоры (Россия) 

 
Халыкара редакция советы 

Алкая Эржан Фират университетының хәзерге 
төрки телләр һәм әдәбиятлар 
департаменты мөдире, 
профессор (Төркия) 

 Сүнәев Рәшид 
Гали улы 

Макс Планк исемендәге 
җәмгыятьнең Астрофизика 
институты директоры 
(Германия) 

Гусейнова 
Маһирә Наги 
Кызы 

Азәрбәйҗан дәүләт педагогика 
университетының филология 
факультеты деканы, профессор  

 Сүнәев 
Шамил Рәшид 
улы 

Гарвард университеты 
профессоры (АКШ) 

Мостафа Өнәр Эгей университеты профессоры 
(Төркия) 

 Хаҗипов 
Рөстәм 
Нариман улы 

Урта диңгез нейробиология 
институты профессоры 
(Франция) 

Рәҗәбов 
Дильшод 
Зарип улы 

Бохара университетының 
филология факультеты деканы, 
профессор (Үзбәкстан) 

 Хәйруллин 
Гриф 
Тимерзаһит 
улы 

Абай исемендәге Казах милли 
педагогика университеты 
профессоры (Казахстан) 

Сәгъдиев 
Роальд Зиннур 
улы 

Мериленд университеты 
профессоры (АКШ) 

 Юлай Шамил 
углы 

Назарбаев университеты 
профессоры (Казахстан) 

   Якыҗы Али Гази университетының төрек 
теле кафедрасы мөдире (Төркия) 

 
Консультатив совет 

Акчурин Р.С., Россия Фәннәр академиясе Россия 
кардиологик фәнни-җитештерү үзәгенең 
А.Л.Мясников исемендәге Клиник кардиология 
институты йөрәк-кан тамырлары хирургиясе бүлеге 
җитәкчесе (Россия) 
Әхмәтшин Р.К., Татарстан Республикасының 
Премьер-министр урынбасары – Татарстан 
Республикасының Россия Федерациясендәге тулы 
вәкаләтле вәкиле (Россия) 
Вәлиев Р.И., Татарстан Республикасы Дәүләт 
Советының мәдәният, фән, мәгариф һәм милли 
мәсьәләләр буенча комитет рәисе (Россия) 
Володарская Э.Ф., Россия лингвистик фәннәр 
академиясе президенты (Россия) 
Гыйльметдинов И.И., Татар федераль милли-
мәдәни мохтарияте рәисе (Россия) 
Закиров Р.З., Бөтендөнья татар конгрессы 
Башкарма комитетының киңәшчесе (Россия)  
Миңнуллин К.М., Татарстан Республикасы Фәннәр 
академиясенең Тел, әдәбият һәм сәнгать институты 
директоры (Россия) 
 

Нигъмәтуллин Р.И., Россия Фәннәр академиясенең 
П.П.Ширшов исемендәге Океанология институты 
фәнни җитәкчесе (Россия) 
Низамов Р.К., Казан дәүләт архитектура-төзелеш 
университеты ректоры (Россия) 
Сәгъдиев Р.З., Россия Фәннәр академиясенең Себер 
бүлеге Халыкара томография үзәге директоры 
(Россия) 
Сөләйманов Җ.Ш., Татарстан Республикасы 
Фәннәр академиясенең вице-президенты (Россия) 
Хәйруллин Р.З., Россия мәгариф академиясенең 
Белем бирү эчтәлеге һәм методлары институтының 
әйдәп баручы фәнни хезмәткәре (Россия) 
Хәкимов Р.С., Татарстан Республикасы Фәннәр 
академиясенең Ш.Мәрҗани исемендәге Тарих 
институты фәнни җитәкчесе (Россия). 
Хотинец В.Ю., Удмурт дәүләт университетының 
гомуми психология кафедрасы мөдире (Россия) 
 



 4 

Башкаручы мөхәррир: 

Хәбетдинова М.М., филол. фән. канд. 
 

«Тел» бүлеге редакциясе 

Акимова О.В., филол. фән. канд., Алишина Х.Ч., филол. фән. д-ры, Зәкиев М.З., филол. фән. д-ры, 
Галиуллина Г.Р., филол. фән. д-ры Нуриева Ф.Ш., филол. фән. д-ры,  

Нурмөхәммәтова Р.С., филол. фән. канд., Свирина Л.О., филол. фән. канд.,  
Тимерханов А.Ә., филол. фән. д-ры 

 
«Әдәбият» бүлеге редакциясе 

Бакиров М.Х., филол. фән. д-ры, Галимуллин Ф.Г., филол. фән. д-ры, Гыйлаҗев Т.Ш., филол. фән. канд., 
Закирҗанов Ә.М., филол. фән. д-ры, Заһидуллина Д.Ф., филол. фән. д-ры,  

Зиннәтуллина З.Р., филол. фән. канд., Солнышкина М.И., филол. фән. д-ры, Яшина М.Е., филол. фән. канд. 
 

«Тарих һәм җәмгыять» бүлеге редакциясе 

Алмазова Л.И., философ. фән. канд., Гыйләҗев И.А., тарих фән. д-ры, Исхаков Д.М., тарих фән. д-ры, 
Субич В.Г., филол. фән. канд., Таһиров И.Р., тарих фән. д-ры, Хәбетдинов А.Ю., тарих фән. д-ры, 

Хәйретдинов Р.Р., тарих фән. канд., Хуҗин Ф.Ш., тарих фән. д-ры 
 

«Мәдәният, шәхес һәм мәгариф» бүлеге редакциясе 

Баянова Л.Ф., психол. фән. д-ры, Вәлиева-Сөләйманова Г.Ф., сәнгать фән. д-ры,  
Гыйбатдинов М.М., тарих фән канд., Дулат-Алиев В.Р., сәнгать фән. д-ры,  

Кәлимуллин А.М., тарих фән. д-ры, Салехова Л.Л., пед. фән. д-ры, Солтанова Р.Р., сәнгать фән. канд., 
Шелестова О.В., филол. фән. канд., Яугилдина З.М., пед. фән. д-ры, Ярмәкәев И.Э., пед. фән. д-ры 

 
«Personalia», «Рецензия һәм күзәтүләр», «Төрки дөнья фәнни хроникасы» бүлекләре редакциясе 

Әшрәпова А.Х., филол. фән. канд., Грольман М.Б., Җамалетдинова Г.Ф., филол. фән. канд.,  
Нәбиуллина Г.Ә., филол. фән. канд., Кириллова З.Н., филол. фән. канд.,  

Мирзаһитов Р.Х., пед. фән. канд., Шәйдуллин Р.В., тарих фән. д-ры,  
Шакирҗанов Р.Ә., техн. фән. канд., Юсупова Ә.Ш., филол. фән. д-ры 

 
Дизайн, компьютерда битләргә салу 

Герасимова Н.В., Гыймадиев А.М., Нәҗип Нәккаш, Сәләхов Р.Ф. 

 

 

Нәшрият адресы: 
420008, Россия Федерациясе, Татарстан Республикасы, Казан ш., Кремль ур., 18 нче йорт 

Редакциянең адресы: 
420021, Россия Федерациясе, Татарстан Республикасы, Казан ш., Татарстан ур., 2 нче йорт 

Телефон: (843)292-92-06 
E-mail: tatarica.kpfu@gmail.com 
Журналның сайты: http://tatarica.kpfu.ru/ 
Индекс: 66079 
 
Журнал элемтә, мәгълүмати технологияләр һәм массакүләм коммуникацияләр даирәсендәге күзәтчелек 
буенча Федераль хезмәт идарәсендә теркәлгән. 
 
Теркәлү таныклыгы  
ПИ №ФС77-55800 2013 елның 28 октябреннән 
 
Журнал материаллары Фәнни электрон китапханә сайтына урнаштырыла, РИНЦның (Фәнни сылтама 
ясауның Россия индексы) милли информацион-аналитик системасына кертелә. 
 
Журнал EBSCO Publishing Database мәгълүматлар базасына кертелә.  
 



 5 

TATARICA 

Научный журнал. Основан в 2013 году. 
Учредитель и издатель – Федеральное государственное автономное образовательное учреждение высшего 
образования «Казанский (Приволжский) федеральный университет». 
Выходит 2 раза в год на английском, татарском и русском языках. 

 
Главный редактор 

Замалетдинов Радиф Рифкатович, д-р филол. наук, директор Института филологии и межкультурной 
коммуникации Казанского (Приволжского) федерального университета (Россия) 

 
Международный редакционный совет 

Алкая Эржан профессор, заведующий 
департаментом современных 
тюркских языков и литератур 
Университета Фират (Турция) 

 Сюняев Рашид 
Алиевич 

директор Института 
Астрофизики Общества имени 
Макса Планка (Германия) 

Гусейнова 
Махира Наги 
Кызы 

профессор, декан 
филологического факультета 
Азербайджанского 
государственного 
педагогического университета 
(Азербайджан) 

 Сюняев 
Шамиль 
Рашидович  

профессор Гарвардского 
университета (США) 

Мустафа Онер профессор Эгейского 
университета (Турция) 

 Хазипов Рустем 
Нариманович 

профессор 
Средиземноморского института 
нейробиологии (Франция) 

Раджабов 
Дильшод 
Зарипович 

профессор, декан 
филологического университета 
Бухарского университета 
(Узбекистан) 

 Хайруллин 
Гриф 
Тимурзагитович 

профессор Казахского 
Национального 
педагогического университета 
имени Абая (Казахстан) 

Сагдеев Роальд 
Зиннурович 

профессор Мерилендского 
университета (США) 

 Юлай 
Шамильоглу 

профессор Назарбаев 
университета (Казахстан) 

   Якыджы Али заведующий кафедрой 
турецкого языка университета 
Гази (Турция) 

 
Консультативный совет 

Акчурин Р.С., руководитель отдела сердечно-
сосудистой хирургии Института клинической 
кардиологии имени А.Л.Мясникова Российского 
кардиологического научно-производственного 
центра Российской академии наук (Россия) 
Ахметшин Р.К., Заместитель Премьер-министра 
Республики Татарстан – Полномочный представитель 
Республики Татарстан в Российской Федерации 
(Россия) 
Валеев Р.И., председатель Комитета Государственного 
Совета Республики Татарстан по культуре, науке, 
образованию и национальным вопросам (Россия) 
Володарская Э.Ф., ректор Московского института 
иностранных языков, Президент Академии 
лингвистических наук (Россия) 
Гильмутдинов И.И., председатель Федеральной 
национально-культурной автономии татар (Россия) 
Закиров Р.З., советник исполкома Всемирного 
Конгресса татар (Россия) 
 

Миннуллин К.М., директор Института языка, 
литературы и искусства Академии наук Республики 
Татарстан (Россия) 
Нигматуллин Р.И., научный руководитель 
Института океанологии имени П.П.Ширшова 
Российской Академии наук (Россия) 
Низамов Р.К., ректор Казанского государственного 
архитектурно-строительного университета (Россия) 
Сагдеев Р.З., директор Международного 
томографического центра Сибирского отделения 
Российской Академии наук (Россия) 
Сулейманов Д.Ш., вице-президент Академии наук 
Республики Татарстан (Россия) 
Хайруллин Р.З., ведущий научный сотрудник 
Института содержания и методов обучения 
Российской академии образования (Россия) 
Хакимов Р.С., научный руководитель Института 
истории имени Ш.Марджани Академии наук 
Республики Татарстан (Россия) 
Хотинец В.Ю., зав. кафедрой общей психологии 
Удмуртского государственного университета (Россия) 



 6 

Исполнительный редактор: 

Хабутдинова М.М., канд. филол. наук 
 

Редакция раздела «Язык» 

Акимова О.В., канд. филол. наук, Алишина Х.Ч., д-р филол. наук, Галиуллина Г.Р., д-р филол. наук, 
Закиев М.З., д-р филол. наук, Нуриева Ф.Ш., д-р филол. наук, Нурмухаметова Р.С., канд. филол. наук, 

Свирина Л.О., канд. филол. наук, Тимерханов А.А., д-р филол. наук 
 

Редакция раздела «Литература» 

Бакиров М.Х., д-р филол. наук, Галимуллин Ф.Г., д-р филол. наук, Гилазов Т.Ш., канд. филол. наук, 
Загидуллина Д.Ф., д-р филол. наук, Закирзянов А.М., д-р филол. наук,  

Зиннатуллина З.Р., канд. филол. наук, Солнышкина М.И., д-р филол. наук, Яшина М.Е., канд. филол. наук 
 

Редакция раздела «История и общество» 

Алмазова Л.И., канд. филос. наук, Гилязов И.А., д-р ист. наук, Исхаков Д.М., д-р ист. наук,  
Субич В.Г., канд. филол. наук, Тагиров И.Р., д-р ист. наук, Хабутдинов А.Ю., д-р ист. наук,  

Хайрутдинов Р.Р., канд. ист. наук, Хузин Ф.Ш., д-р ист. наук 
 

Редакция раздела «Культура, личность и образование» 

Баянова Л.Ф., д-р психол. наук, Валеева-Сулейманова Г.Ф., д-р искусствоведения,  
Гибатдинов М.М., канд. ист. наук, Дулат-Алеев В.Р., д-р искусствоведения,  

Калимуллин А.М., д-р ист. наук, Салехова Л.Л., д-р пед. наук, Султанова Р.Р., канд. искусствоведения, 
Шелестова О.В., канд. филол. наук, Явгильдина З.М., д-р пед. наук, Ярмакеев И.Э., д-р пед. наук 

 
Редакция разделов «Personalia», «Рецензии и обзоры», «Научная хроника тюркского мира» 

Ашрапова А.Х., канд. филол. наук, Грольман М.Б., Замалетдинова Г.Ф., канд. филол. наук,  
Набиуллина Г.А., канд. филол. наук, Кириллова З.Н., канд. филол. наук,  

Мирзагитов Р.Х., канд. пед. наук, Шайдуллин Р.В., д-р ист. наук,  
Шакирзянов Р.А., канд. техн. наук, Юсупова А.Ш., д-р филол. наук 

 
Дизайн, компьютерная верстка 

Герасимова Н.В., Гимадеев А.М., Наджип Наккаш, Салахов Р.Ф. 

 

 

Адрес издателя: 
420008, Российская Федерация, Республика Татарстан, г. Казань, ул. Кремлевская, д. 18 

Адрес редакции: 
420021, Российская Федерация, Республика Татарстан, г. Казань, ул. Татарстан, д. 2 

Телефон: (843)292-92-06 
E-mail: tatarica.kpfu@gmail.com 
Сайт журнала: http://tatarica.kpfu.ru/ 
Подписной индекс: 66079 
 
Журнал зарегистрирован в Федеральной службе по надзору в сфере связи, информационных технологий  
и массовых коммуникаций.  
 
Свидетельство о регистрации  
ПИ №ФС77-55800 от 28 октября 2013 г. 
 
Материалы журнала размещаются на сайте Научной электронной библиотеки, включаются в 
национальную информационно-аналитическую систему РИНЦ (Российский индекс научного цитирования). 
 
Журнал включен в базу данных EBSCO Publishing Database.  
 
 



https://www.seslisozluk.net/introduction-nedir-ne-demek/


KH.KH.KUZMINA, A.M.KAMALIEVA 
 

 8 

are obtained through the native language, a system 
of stable views on the surrounding reality that are 
passed down from generation to generation. 
Thanks to the native language, a person slowly 
gets acquainted with the surrounding reality, 
gradually gains knowledge moving from specific 
objects, elements and norms of processing to 
abstract concepts and the internal and external laws 
of the universe. He preserves the system of 
knowledge in various ways and, in turn, passes it 
on to future generations. One of these ways is to 
convey knowledge about the world through a 
literary work, its images, descriptions, the speech 
of characters, in other words, to create a system of 
world perception through the personality of the 
writer, his language. According to V. Katermina, 
“We believe that the essential features of writer’s 
linguistic personality can be expressed in two 
ways: firstly, the linguistic personality of the 
writer-creator is individualized; secondly, it does 
not exist in a vacuum, but within the framework of 
the national picture of the world and can only 
realize individual features against a general 
conceptual background” [3, p. 209]. The writer, as 
a person who knows the language, deals with a 
literary text and recreates in a literary work the 
image of the world that surrounds him or is 
recreated in his mind. In this world, characters, 
literary images and heroes occupy a separate place, 
and in this case the description of the writer is 
individual [4]. In Tatar literature, the creation of 
special images was especially active at the 
beginning of the 20th century, this is connected 
with the traditions and customs of the Tatars [5, p. 
178]. The author’s linguistic personality is a type 
of a full-fledged representation of the creator’s 
personality, containing both mental, social, ethical 
and other components, but refracted through his 
language, the discourse of his texts [3, p. 212]. 
That is why, when studying the speech of a 
character, we, first of all, should not forget that this 
speech is recreated through the writer’s linguistic 
personality. 

In this aspect, works written before the present 
time are of particular interest, because, according 
to the ethic rules of writers who lived in the ancient 
and Middle Ages, information about the author’s 
identity is not given in the work or is not obvious. 
Often, we do not know the author’s name or what 
country he came from. In those days, the author 
was lost in his work, and the “collection” of his 
images (personality) was most often made up by 
studying the speech of the characters, whom the 
author especially singled out. For example, the 

name of the person who wrote the work “Kyissa-i 
Yusuf” (“The Tale of Yusuf”) in the 13th century is 
given only in the last two lines of the poem:  

Buni duzan – zaғif banda, ady Ғali... [6, p. 
292] (The person who composed this is a sick 
person named Gali...) 

Rakhmat қyylgyl, rakhim қyyl Қul Ғaliya [6, p. 
294] (Say thanks, do good to the slave Gali). 

Thus, we find no other information about the 
author. In the work, he calls himself “a poor man 
(slave)”, but it is clear that this was meant to have 
a figurative meaning, according to the ethics of the 
Eastern literature writers in the Middle Ages, it 
was customary to speak of oneself disparagingly, 
belittling one’s status. Despite this, through the 
speech of the author and his characters, one can 
fully understand the level of the poet’s education, 
his system of world perception. In general, of spe-
cial interest is the use of proper names in the work, 
and this is done by the author for a specific 
purpose [7, p. 224].  

 
Research materials and methods 

Based on the foregoing, this article aims to 
determine the language and stylistic devices that 
the author uses to describe the image of Zuleikha 
in the written monument of the 13th century, the 
work “Kyissa-i Yusuf” (“The Tale of Yusuf”), in 
other words, the goal is to reveal the speech 
portrait of Zuleikha. The examples are taken from 
the auxiliary text, which was written on the basis 
of Fazyl Fasiev’s text, written in 1983 [6, pp. 3–
294] (textological purposes are not set in the 
work). The main research methods are: the 
historical-comparative, descriptive-conceptual and 
historical-linguistic methods, and a historical-
stylistic analysis. Using the historical-comparative 
and descriptive methods, the main features of the 
phenomena, described in the work, were 
determined by means of comparison based on the 
the Old Turkic and modern Tatar languages. To 
reveal the concepts in the speech of the characters, 
the method of a conceptual analysis was used; to 
describe the features of speech and methods of 
description, we conducted historical-linguistic and 
historical-stylistic analyses. 

 
Discussion 

The poem “Kyissa-i Yusuf” (“The Tale of 
Yusuf”) is one of the well-studied works in Tatar 
literature and linguistics, but this work has not 
been considered from the point of view of the 
characters’ linguistic portraits. One of the latest 
works is M. Gubaeva’s Ph.D. thesis “Linguistic 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 9 

portrait of the inner world of a person in Kul Gali’s 
work “Kyissa-i Yusuf” (1233)”, which aims to 
reveal the features of the description of the charac-
ter’s inner world [9].  

We know that the poem describes the story of 
the prophet Yusuf, and this plot is described in 
world religious books. This story is given in sura 
“Yusuf”, the 12th sura of the Quran, which consists 
of 111 verses. The main characters of the work – 
the images of Yakub, Yusuf, his brothers and 
Zuleikha are described in the unique language of 
the author. This language is the highest form of the 
Old Turkic literary language used in the Volga Re-
gion before the Mongol conquests [9, p. 18]. 

The poem “Kyissa-i Yusuf” (“The Tale of 
Yusuf”) is a literary work, therefore, it meets all 
the requirements characteristic of a literary work: 
from the aesthetic and emotional side, it affects the 
reader’s feelings and gives intellectual satisfaction; 
it gives a person the opportunity to learn the 
surrounding reality, man and his gentle inner 
world; a literary work forms a person’s personality, 
creates his system of values, teaches him to think 
and feel, makes him smarter, kinder and spiritually 
richer. The implementation of these functions takes 
place through descriptions and the author’s and the 
characters’ speech. The image of Zuleikha is an 
example of this.  

Zuleikha is a daughter of the pagan ruler; to 
show how much the girl is loved by her father, the 
author compares Zuleikha with Yusuf: Na keim 
Yaғqub Yusyfyi sauar idi, Yusif anyn uyluқyndan 
katmaz idi, kһam Zulaikha atasyna shuila irdi, 
balki dagy artuғrak sauar imdi. [6, p. 128]. (Just 
like Yakub loved Yusuf, he did not let him off his 
lap, Zuleikha was also dear to her father, perhaps 
even more). To emphasize that Zuleikha was a 
dear and beloved daughter, the author repeatedly 
uses vivid images: Yastuқy atasynyn dizi irmesh [6, 
p. 128]. (The place where she slept turned out to be 
her father’s lap). The work does not indicate 
Zuleikha’s age, but with the help of comparisons, 
her amazing beauty is described: Tulun ay tik 
balkyr idi anyn yuzi, Uzhmakh ichra khur-el-ғayna 
binzar imdi [6, p. 128]. (Her face shone like a full 
moon, She looked like a houri in Paradise).  

Thus, Zuleikha – an incredibly beautiful, 
affectionate, beloved daughter of one of the richest 
rulers of West Africa [6, p. 128] Taymus Patshi 
(possibly present-day Tunisia) – while sleeping on 
her father’s lap, saw Yusuf in a dream and fell in 
love with him and told her father about it. Taymus 
Patsha immediately said that he was ready to give 
all his fortune, just to find out where this person 

lived, but for three years this secret was not 
revealed. Zuleikha fell ill, her father called the 
most knowledgeable doctors, but this did not help. 
In the author’s description, with the help of 
opposition, the sick Zuleikha is described as a 
stubborn girl: Gakly katdi, yatyb uiku hich uyumaz, 
Tagam khazir kalturulsa, hargiz yimaz, Kemsa 
berla ulturub soz sozlamaz, Hich etibba bona 
darman bilmaz imdi [6, p. 130]. (Her mind is 
clouded, her sleep is lost, If they bring food, she 
does not eat anything, she does not talk to people, 
No doctors know the cure for this illness).  

Only when Zuleikha achieved what she wanted 
– she found out who Yusuf was, she returned to 
her previous state again: Bag-bugauyn shishderdi, 
ғақyl uldy, bayagydan tili dahi fasikh uldy, nury 
artdy, sozi dahi malih uldy, valikin Yusyfyi kop 
ugar imdi [6, p. 132]. (Unraveled the fetters, 
returned her mind, Became more sociable than 
before, Her attractiveness increased, her speech 
became sweeter, she loved Yusuf very much). 
Therefore, the author’s description helps the reader 
to understand from the first episodes with Zuleikha 
that she lived in luxury, always got her way and 
was a stubborn girl.  

Later, Zuleikha, with great wealth, came to 
Egypt as a daughter-in-law: Sauendi: Moradyma 
irdem, dayur, gaziz Misyr zhamalini koram, dayur 
[6, p. 134] (She was delighted: she achieved what 
she wanted, she said, she would see Egypt’s 
owner’s face). The lexemes “morad-khazhat” 
(“intention-desire”) are repeated several times 
reaching the level of a concept in the work.  

Zuleikha did not meet her desired Yusuf in 
Egypt and became very worried: Zolaikha aidur: 
“Irak kaldy banum ilem, Аһ, nida galat dushdi 
banim khalem, Аһ, dariga, ukush ranzhum, uzak 
yolym, Nacha kunluk mikhnat zair oldy imdi! [6, p. 
136]. (My country is far away, Oh, why did my 
circumstances go wrong, Oh, sorry, I suffer, the 
road was long, So many days of suffering were in 
vain!). The author very accurately conveys the fact 
that Zuleikha came with the intention of achieving 
what she wanted and was mistaken, he uses 
contextual antithesis (moradyma irdem – galat 
dushdi). Zuleikha’s words “Bayuk belen: bu bana 
laik dagul” [6, p. 136] (Know for sure: this man is 
not worthy of me) show that she puts herself above 
the Egyptian ruler. However, there is no other way 
out, on her tutor’s advice, Zuleikha stays to live in 
Egypt. In this episode, the author uses an 
interesting expression: Zolaikha bu uguti raya 
kordi, Misrda dormaklykga boyun virdi [6, p. 136] 
(Zuleikha found this advice good and agreed to 



KH.KH.KUZMINA, A.M.KAMALIEVA 
 

 10 

stay in Egypt). Even if we translate the expression 
boyun virdi into modern Tatar as agreed, in 
general, a different image is presented here: the 
expressions razyi oldy and boyun virdi, used in the 
poem, are different in meaning: razyi oldy means 
to agree, and boyun virdi – to obey. The 
subordination of the stubborn girl tells about the 
changes that have taken place in her character, but 
these changes are still unstable.  

Finally, only 7 years after, Zuleikha meets 
Yusuf, who was sold into slavery in Egypt and 
begged the Egyptian ruler to ransom him: Zolaikha 
aydur: “Kuiynyz, ban dushayen, Talim yulgu 
khasratima kauyshayun, Firak khalin-akhualin 
surashayun, Khakyikat, visal kuni dugdy imdi” [6, 
p. 138] (Zuleikha said: Let me go, I’ll go, I’ll see 
him after so many years of suffering, I’ll ask why 
we didn’t meet up, Indeed, the day of the meeting 
has come). Oldur banum khazhatim, ballu bilin, 
Sizlar any banum uchun satun alyn, Zhumla malum 
anyn uchun fida aylan, nacha baha dilarsa, virin 
imdi! [6, p. 138] (He is the one I need, I know for 
sure, You will buy him for me, Spend all your 
fortune on him, Give anything they ask for!). In 
this passage, the expressions oldur banum 
khazhatim (he is the one I need) and sizlar any 
banum uchun satun alyn (buy him for me) grab our 
attention. Zuleikha, calling the son of the prophet 
and the prophet Yusuf himself “my desire”, lowers 
him from the height of a “person” to the level of 
“things and toys”, saying “buy for me”. In these 
lines, the image of Zuleikha is described by the 
author as a stubborn girl who is used to getting her 
own way.  

The ruler of Egypt bought Yusuf and handed 
him to Zuleikha with the words “Let him be our 
son”: Banan ana artugyrak tagzim kylgyl, bizim bu 
oglumyz olsun imdi [6, p. 146] (Show respect for 
him more than me, Let him be our son). Since that 
time, Zuleikha's condition has become more 
complicated: the author very accurately describes 
the state of a girl in love: Moshkil khalga dushdi ol 
anda kazin, Ber sagatga kormasa Yusyf yuzin, 
Sabyry kalmaz, anlamaz kimsa sozin, Na sozlasa, 
“Yusyf!” dayu sozlar imdi [6, p. 148] (Later it 
became difficult for her there, If she did not see 
Yusuf's face for an hour, She became impatient, 
did not listen to anyone, No matter what she said, 
she talked about Yusuf); Berazdan tanindan kan 
aldyrsa, Khazhzham anyn tamyryna Nishtar ursa, 
Galyalkhal kany akyb, yura tamsa, Yir uzra Yusyf 
ady yazylur imdi! [6, p. 148]. (If after some time 
she would donate blood, If someone took her blood 
touching her vein with a knife, Her halal blood 

would spill on the ground, Then the name of Yusuf 
would be written on the ground with her blood!); 
Har zamanda koklar taba nazar kylsa, Kuk yozinda 
uldyzlary korar isa, Hamandam Yusyf anda kalur 
isa, Uldyzlar [ham] Yusyf dayu sozlar imdi! [6, p. 
148]. (When she was looking at the sky, she saw 
stars in the sky, If Yusuf came there at that time, 
Then the stars spoke about Yusuf!) We have given 
these lines in full in order to show the vocabulary 
and the power of the author’s description: it is 
clear that the author tried to justify Zuleikha’s 
wrong doings from the point of view of religion 
and morality, justify them by the fact that she was 
very much in love. Indeed, Zuleikha went with 
Yusuf to the chapel to plead with an idol: Yaluaryr 
ol sanamga, zari aylar, zira-ki gyishky galib, 
sabyry aular, Khatirinda kalmadi [hich] gizlu 
asrar, na char olub, butyna yaluaryr imdi [6, p. 
148]. (She begs the idol crying, Her love is very 
strong, there is no patience, There are no secrets 
left in her soul, Out of hopelessness she begs the 
idol). This episode, firstly, is given in order to 
show the prophetic power of Yusuf (Yusuf 
destroys the idol, breaks it, and at the request of 
Zuleikha returns it to its previous state); secondly, 
the fact that Zuleikha uses any means to achieve 
her goals suggests that she is quick-tempered, 
impulsive and very emotionally sensitive. It is not 
enough for Zuleikha: no matter what, she needs to 
achieve her goal – to make Yusuf her own, to enter 
into intimate relationships with him, which are 
prohibited in Islam before marriage. This goal, this 
desire pushes her to a grand undertaking – on her 
tutor’s advice, she needs to build a huge palace, 
which has no equal in the whole world, decorate it 
with expensive stones, statues, drawings, bring 
Yusuf there, seduce him and thus achieve what she 
wants. The author describes, with the help of 
epithets, the elegant and incredibly beautiful 
Zuleikha sitting on the throne in the following 
way: Tazh kiyar, kash oynatur, kozin suzar, 
Sozladukcha nafasyndan gonbar tozar, Haman 
firdaues echra khurlara binzar, Ayagyndan 
marzhan khali kushar imdi [6, p. 158]. (Puts on a 
crown, makes up her eyes, winks, When she 
speaks, a pleasant aroma comes from her lips, 
Looks like a houri from Paradise, She has a pearl 
bracelet on her leg). And here, turning to Yusuf, 
she speaks about her goal, her desire: Khatun 
aydur: “Ban sani dushda kordum, Andan biru 
zhamalena gashik oldum, Malum-molkum 
zhumlasin fida kyldym, Moradym bu kun khasil 
kyilam imdi” [6, p. 158] (The woman says: I saw 
you in a dream, Since then I fell in love with your 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 11 

face, I gave away all my wealth, Today I will make 
my wish come true). Thus, the author includes the 
story of Zuleikha’s unrighteous love in the concept 
of morad (goal, desire, intention).  

Zuleikha’s main tool in achieving her goal is 
the word. And she speaks. Despite Yusuf’s 
warnings, she does not listen to him, constantly 
talking only about her feelings and emotions. In 
these lines, Zulaikha’s character is revealed 
through the language portrait: Zolaikha ol sozlari 
hich anlamaz, Yusyf panden dynlamaz, raya 
kormaz, ana laik kalachi soz sozlamaz, Kande 
sozin mokarrar suilar imdi [6, p. 160] (Zuleikha 
does not understand these words at all, Does not 
listen to Yusuf’s advice, does not consider this 
advice good, Does not speak words worthy of him, 
Talks about herself all the time). On the one hand, 
the emotional state of a person in love is skillfully 
described; on the other hand, additional details are 
introduced to complement the image – a narrative 
reminiscent of the ode genre: Aidur: “Aya Yusyf, 
sanin sozin datlu, usanmadan dynlamaga na 
rakhatlu, Yuzin lyatif, kalachin khub, morauuatlu, 
Ishitsam, rakhatum artar imdi” [6, p. 160]. (He 
says: Hey, Yusuf, your speeches are sweet, It’s 
nice to listen when you’re worried about 
something, Your face is beautiful, your speeches 
are good, pleasant, If I hear them, I’m pleased); 
Visalen – dilaram, zhan rakhati, Zhamalen kuyash 
kebi, gishkyn katy, Suratin gazhab torfa, lafzyn 
yeti, Khanzhar kebi, zhanymdan kachar imdi [6, p. 
160] (Meeting with you is pleasant, Your face is 
like the sun, love is strong, Your image is 
incredibly beautiful, your speech is piercing, Like 
a dagger touching my soul); Khilala binzar sanin 
kashlaryn var, Yenzhuya binzar sanin dishlarin 
var, Gazhab ziba mishil-yopar sachlarin var, 
Kandi alum urmaga laik imdi [6, p.162] (You have 
eyebrows like a moon, You have teeth like pearls, 
Your hair is amazingly beautiful and pleasantly 
smelling, I am worthy to braid it with my own 
hands); Gazhab torfa, kara ranlu zollarin var, 
Khalauatlu, morauuatlu sozlarin var, Gamza kylsa, 
dildin kachar kozlaren var, Kerpeklarin 
zhanymdankachar imdi [6. p. 162] (You have 
incredibly soft black hair, You have pleasant 
speech, You have eyes that live without words if 
they look at you, Your eyelashes touch my soul). 
The examples given in this passage show the 
richness of Zuleikha’s language, how she is able to 
build her speech and her level of logic. In these 
lines, Zuleikha (with the help of the author’s pen) 
gives birth to an image in a word, the author 
reproduces the appearance through Zuleikh’s eyes 

– a portrait of Yusuf. These lines are the highest 
form of the Turkic literary language of that time, 
they use metalogical and autological methods of 
description, and they represent the most perfect 
pages in terms of the language in the work 
“Kyissa-i Yusuf”.  

Zuleikha, using all the possibilities of her 
speech and failing to achieve what she wanted, us-
es the most powerful psychological trick – hurts 
Yusuf’s pride: Zolaikha aydur: “Imdi san na 
sanyrsan, Konulunda na kachar, na umanursan, 
Ayt bana san, kinsadin korkurmusan, Yigitlikda 
hich nasibyn yukmu imdi? [6, p. 164]. (Zuleikha 
says: Well, what do you think, What is in your 
soul, what are you dreaming about, Tell me, maybe 
you are afraid of someone, That you don’t have 
courage?) In these lines, we see the familiar 
Zuleikha – a spoiled girl who is accustomed to 
achieving her own goals by any means, she is not 
even afraid of offending her loved one. Unable to 
succeed even using this psychological technique, 
being disgraced in front of her loved one, Zuleikha 
becomes furious, does unfair, evil things, wants to 
put Yusuf to prison: Zolaikha aydur: “Bu uglanny 
zindanlagyl, nahdid kyigyl, kurkytgyl, ogutlagil, 
gar yuksa, bani koyub, any baklagil, adabzlik 
kyilmasun! – dayur imdi [6, p. 170]. (Zuleikha 
says: Lock this man in a dungeon, intimidate and 
persuade, You will be ashamed if you protect him 
and not me, Let him not be obscene!). Zuleikha 
gives Yusuf an ultimatum for the last time – either 
he becomes Zuleikha’s lover, or goes to prison [6, 
p. 178]. Yusuf chooses a dungeon, Zuleikha 
becomes very angry, and the author conveyes her 
anger through the words: Any ishdeb, Zolaikha 
yaulak bishdy, Gari kaldi, khaterina khaila dushdi, 
Yusyfyn bilindan kamar shishdi, kharir-ziba 
tunlarin suyar imdi [6, p. 178] (Hearing him, 
Zuleikha became very angry, She felt ashamed, she 
came up with a trick, She untied the saber from 
Yusuf’s belt, began to take off his silk clothes). 
While reading these lines, we become aware of the 
terrible character of a woman who cannot achieve 
her goal.  

Quite a lot of time has passed. The sick, half-
blind Zuleikha, who has turned into an old woman 
and is driven out into the street after her husband 
Kyytfir’s death, still has not forgotten Yusuf. And 
remaining true to her character, she blames not 
herself for these troubles, but the idols who did not 
help her in difficult times: Gazi irdum – tul, garib, 
gazhiz kaldym, Yusyf gishky kuydurdi, zalil oldum, 
Akhualyum bu kungacha zahir kyldym, Sandan 
madad yuk imish, bildim imdi [6, p. 212] (I was 



KH.KH.KUZMINA, A.M.KAMALIEVA 
 

 12 

loved and became a widow, sick and weak, 
Yusuf’s love ruined me, lowered me to the bottom, 
I’ve told about my present condition, There is no 
help from you, I have already understood); Misyr 
echra ulu khatun olur idum, Adamlarga sarvarlikni 
kylur irdum, andan biru sani magbud bilur irdum, 
hich sababdan rakhaten digmaz imdi!.. [6, С. 212] 
(I was the main woman in Egypt, I led the people, 
Moreover, I worshiped you God, But there was no 
help from you!). In these stanzas, the author uses a 
technique of antithesis based on opposition. In 
general, antithesis is Kul Gali’s favorite technique, 
and this technique is very suitable for the plot de-
velopment, because the life of the main characters 
consists of ups and downs, of extremes. The 
antithesis is especially frequently used when 
describing the images of Yusuf and Zuleikha.  

Without waiting for help from the idols she 
worshiped, Zuleikha rejects paganism and converts 
to Islam. When she meets Yusuf, her speech is 
built in a different tone, in a different way: Ban 
ulman, sani satun aldym idi, zhumla malum sana 
fida kyldym idi, sanin dardin bila khairan kaldym 
idi, bu kun imdi bu khala dushdum imdi [6, p. 214] 
(I am the person who bought you, I spent all my 
fortune on you, I was amazed by your strength, 
Today I am in such a poor state); Barcha katdi 
alimdan ukush nigmat, birsi kalmai sualdy mal va 
molkat, valyakin hich sualmaz gishku khosrat, 
galya-d-dauam gishyk ody urtar imdi [6, p. 214] 
(Everything went out of my hands – a lot of good, 
everything disappeared, but the suffering from love 
has not been lost, The fire of love is still alive).  

In these lines, we see how her speech has 
changed, and with it Zuleikha’s character: the girl 
has lost her pride, recklessness, she is well aware 
of her condition, and therefore does not resist her 
fate. However, this episode also shows that she 
loves herself very much: when she finds out that 
she is to meet Yusuf, she is confused, she 
immediately asks Allah to return her beauty: Bas, 
maulumdan amer-khokem uila olsa, kozlarumnun 
nury kayra yana kalsa, zhamalum ham Yusufa 
layik olsa, maulumdan ginayat umarmyn imdi [6, 
p. 216]. (Let there be a command from the Lord, 
let the beauty of my eyes return, let my appearance 
be worthy of Yusuf, I hope for the help of my 
Lord). When Zuleikha arrives in Egypt, she looks 
for a worthy person [6, p. 136], and in these lines 
we see that Zuleikha wants to be worthy of Yusuf. 
At the same time, it is important for the author that 
if Zuleikha is to be the wife of the Egyptian ruler, 
she should be a virgin at the wedding with Yusuf: 

it becomes clear that a fairy comes to the ruler in 
the form of Zuleikha [6, p. 218].  

The image of Zuleikha is described as a char-
acter of the poem till the episode of Yusuf’s 
meeting with his father, the Prophet Yakub. At the 
end of the work, we learn that she died [6, p. 288] 
and that Yusuf never remarried.  

 
Conclusion 

Thus, the speech portrait of Zuleikha, created 
by Kul Gali, is based on descriptions, comparisons, 
popular expressions, antitheses, rhetorical 
questions, etc., created in connection with various 
situations. Such a discursive, emotional nature of 
Zuleikha’s speech is explained by the 
inconsistency of the heroine’s character and the 
changes she undergoes throughout the poem: in the 
initial part of the work, Zuleikha is described as a 
spoiled, stubborn girl who is used to being her 
pagan ruler’s beloved daughter; at the end of the 
work, she acquires the qualities characteristic of 
the prophet’s wife, marries Yusuf and gives birth 
to 12 sons, bringing them up according to the laws 
of Islam and Sharigat, she becomes a wise Mother.  

 
References 

1. Gumboldt, V. (1985). Yazyk i filosofiya kultury 
[Language and Philosophy of Culture]. 450 p. Moscow, 
Progress. (In Russian) 

2. Kostomarov, P. I. (2014). Antropotsentrizm kak 
vazhneishii priznak sovremennoi lingvistiki 
[Anthropocentrism as the most important feature of 
modern linguistics]. Vestnik Kemerovskogo 
gosudarstvennogo universiteta. No. 2 (58). V. 1, pp. 
198–203. (In Russian) 

3. Katermina, V. V. (2016). Yazykovaya lichnost 
avtora v khudozhestvennom tekste [Linguistic 
Personality of the Author in a Literary Text]. Chelovek. 
Kultura. Obrazovanie. No. 2 (20), pp. 205–213. (In 
Russian) 

4. Кamalieva, A. М. (2018). Ayaz Ishakî 
piyeslerinde milliyetçilik [Nationalism in Ayaz Ishaki’s 
Plays]. Gayaz Iskhaki i nacionalnoe vozrozhdenie tatar 
v nachale 20 veka: materialy mezhdunarodnoi 
konferentsii, posvyashchennoi 140-letiyu so dnya 
rozhdeniya G. Iskhaki. Compl.: F. Kh. Minnullina, А. F. 
Ganieva, L. R. Nadyrshina. 450 p. Kazan, IYALI. (In 
Turkish) 

5. Кamalieva, A. М. (2018). Mirhaydar Feyzi'nin 
“Galiyabanu” Dramında Tatar Gelenek ve Görenekleri 
[Tatar Traditions and Customs in Mirhaydar Feyzi’s 
Drama “Galiyabanu”]. Türk Dünyası İncelemeleri 
Dergisi. Volume 18, Issue 1, pp. 179–194. (In Turkish) 

6. Kul Gali (1983). Kyssai Yusyf [Kyssa-i Yusuf]. 
F. Fasiev. 542 p. Kazan, Tat.kit.nashr. (In Tatar) 

7. Kuzmina, K., Galiullina, G. R., Kayumova, Z. 
M., Kamalieva, A. M. (2020). Nombres propios 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 13 

alusivos en el poema del siglo XIII Kissa-i Yusuf por 
Kul Gali [Allusive Proper Names in the 13th Century 
Poem “Kissa-i Yusuf” by Kul Gali]. Utopia y Praxis 
Latinoamericana. Volume 25. Issue: Extra 7. Pp. 224–
230. (In French)  

8. Kuzmina, K. (2020). Leksicheskaya 
reprezentatsiya ponyatiya “prorok” v poeme Kul Gali 
“Kyssa-i Yusuf” [Lexical Representation of the Concept 

of “Prophet” in Kul-Gali’s Poem “Kyssa-i Yusuf”]. 
Tаtarica. No. 14, pp.18–27. (In Russian) 

9. Gubaeva, М. А. (2017). Yazykovoi portret 
vnutrennego mira cheloveka v proizvedenii Kul Gali 
“Kyssa-i Yusuf” (1233): dis... kand. fil. n: 10.02.02 
[Linguistic Portrait of the Inner World of a Person in 
Kul Gali’s Work “Kyssa-i Yusuf” (1233): Ph.D. 
Thesis]. Kazanskii federal’nyi universitet, 284 p. (In 
Russian) 

_______________________ 
 

КОЛ ГАЛИНЕҢ «КЫЙССАИ ЙОСЫФ» ПОЭМАСЫНДА 
ЗӨЛӘЙХАНЫҢ СӨЙЛӘМ ПОРТРЕТЫ (XIII Г.) 

 
Халисә Хатыйп кызы Кузьмина, 

Казан федераль университеты, 
Россия, 420008, Казан ш., Кремль ур., 18 нче йорт, 

shirmanx@yandex.ru. 
 

Алсу Миннеәхмәт кызы Камалиева, 
Бартын университеты, 

Төркия, Бартын Университеты, Кутлубей Язучылар кампусы, Мәркәз/ Бартын, 74100, 
akema@mail.ru. 

 
Кол Галинең «Кыйссаи Йосыф» әсәре – XIII гасырда камил төрки әдәби телдә иҗат ителгән, 

озак гасырлар дәвамында татар халкы тарафыннан яратып, көйгә салып укылган һәм күп 
тапкыр кулдан күчереп язылган һәм басылган поэма. Татарлар яшәгән төбәкләрдә әсәрнең 
300дән артык кулъязма күчермәсе табылган. Поэманың сюжет сызыгы ортодоксаль диннәрнең 
күбесендә урын алган Гүзәл Йосыф тарихына барып тоташа, ләкин аннан детальләре һәм 
каһарманнар тасвиры белән шактый аерыла. Шундый каһарманнарның берсе – Зөләйха. Әлеге 
мәкаләдә Йосыф пәйгамбәргә гашыйк Зөләйха образын барлыкка китерү һәм аның холкына хас 
үзенчәлекләрне сөйләм аша укучыга ачып бирү өчен автор тарафыннан сайлап алынган тел 
берәмлекләре тикшерелде. 

 
Төп төшенчәләр: сөйләм портреты, татар теле тарихы, Кол Гали, «Кыйссаи Йосыф», 

Зөләйха, тел портреты 
 

Кереш 
ХХ гасырның икенче яртысыннан башлап, 

тел белемендә антропоцентрик юнәлеш 
өстенлек итә. Фридрих Вильгельм фон 
Гумбольдт (1769–1859) фикерләреннән үк үсеш 
алган әлеге юнәлешнең нигезендә телгә ия 
шәхес, тел шәхесе (языковая личность) 
төшенчәсе ята. «Нинди генә предмет турында 
сүз барса да, аны һәрвакыт кеше белән, ягъни 
аның интеллектуаль һәм әхлакый организмы 
белән бәйләп була», – дип яза В. Гумбольд [1, 
б. 161]. Иң беренче чиратта, телгә ия шәхес ул – 
сөйләм эшчәнлегенә сәләтле булган тел 
йөртүче кеше (носитель языка). Телгә ия шәхес 
дип, шулай ук телне аралашу чарасы буларак 
кулланган кешенең сөйләм үзенчәлекләре 
җыелмасы күздә тотыла, ягъни бу очракта ул – 
коммуникатив шәхес [2, б. 200]. Мондый шәхес 

ана теленә нигезләнгән, ана теле аша кабул 
иткән нигез милли-мәдәни кыйммәтләргә, 
әйләнә-тирә дөньяга карата буыннар аша 
тапшырылган һәм тотрыкланган карашлар 
системасына ия. Туган тел аша кеше әкренләп 
тирә-юньдәге дөнья белән таныша, конкрет 
предметлардан, элементар тәртип нормаларын-
нан алып, абстракт төшенчәләр һәм дөнья 
төзелешенең эчке һәм тышкы закончалыклары 
турында белемгә ия була. Белемнәр системасын 
ул төрле юллар белән саклый һәм, үз 
чиратында, киләчәк буыннарга тапшыра. 
Шундый юлларның берсе – дөнья турындагы 
белемнәрне әдәби әсәр, андагы образлар, 
тасвирлаулар, персонажлар сөйләме аша 
тапшыру, ягъни, язучы шәхесе, аның теле аша 
дөнья турында күзаллаулар системасын 
булдыру. В.В. Катермина фикеренчә, «Без 



KH.KH.KUZMINA, A.M.KAMALIEVA 
 

 14 

язучының тел шәхесе асыл үзенчәлекләрен ике 
билгеләмә белән белдерергә мөмкин дип 
саныйбыз: беренчедән, язучы-иҗатчының тел 
шәхесе индивидуальләштерелгән; икенчедән, 
ул вакуумда түгел, ә дөньяның милли 
картинасы кысаларында яши һәм индивидуаль 
үзенчәлекләрне гомуми концептуаль фонда 
гына тормышка ашыра ала» [3, б. 209]. Язучы, 
телгә ия шәхес буларак, әдәби текст белән эш 
итә һәм әдәби әсәр тукымасында үзен уратып 
алган яисә үзенең аңында барлыкка килгән 
дөнья сурәтен гәүдәләндерә. Бу дөньяда 
персонажлар, әдәби образлар, каһарманнар 
аерым урын били һәм бу очракта язучы 
тасвиры индивидуаль [4]. Татар әдәбиятында 
үзенчәлекле образлар барлыкка китерү аеруча 
ХХ гасыр башында активлаша, ул татар 
халкының гореф-гадәтләре белән дә бәйле [5, б. 
178]. Авторның тел шәхесе – иҗатчының 
шәхесен тулы мәгънәдә күрсәтү төре, ул 
психик, социаль, этик һәм башка 
компонентларны үз эченә ала, әмма аның теле, 
текстларының дискурсы аша чагылдырыла [3, 
б. 212]. Нәкъ менә шуңа күрә персонаж 
сөйләмен тикшергәндә, без, иң беренче 
чиратта, мондый сөйләм авторның тел шәхесе 
аркылы гәүдәләнгәнен онытмаска тиешбез. 

Бу яссылыкта хәзерге чорга кадәр иҗат 
ителгән әсәрләр аеруча кызыксыну уята, чөнки 
борынгы һәм урта гасырларда яшәгән 
язучыларның этика кагыйдәсе буенча, әсәрдә 
авторның шәхесе турында мәгълүмат бирелми 
яисә бик аз күләмдә бирелә. Еш кына без 
авторның исемен дә, кайсы урынчалыктан 
(илдән) чыкканын да белмибез. Бу чорларда 
автор үз әсәрендә эреп югала, һәм аның 
образын (шәхесен) «җыю» еш кына автор 
аеруча калку итеп күрсәткән персонажлар 
сөйләмен тикшерү аша башкарыла. Мәсәлән, 
XIII гасырда иҗат ителгән «Кыйссаи Йосыф» 
әсәрен язган кешенең исеме бары тик поэма 
ахырында ике юлда гына искә алына: 

Буни дүзән – зәғиф бәндә, ады Ғәли... [6, б. 
292] (Моны төзегән кеше – зәгыйфь бәндә, 
исеме Гали...) 

Рәхмәт қыйлғыл, рәхим қыйл Қул Ғәлийә [6, 
б. 294] (Рәхмәт әйт, яхшылык күрсәт Кол 
Галигә). 

Шул рәвешле, без автор турында башка 
мәгълүмат таба алмыйбыз. Әсәрдә ул үзен 
«зәгыйфь бәндә (кол)» дип атый, әмма моның 
күчерелмә мәгънәдә әйтелгәнен, урта гасыр 
шәрык әдәбиятындагы язучылык этикасы 
буенча, үзен беркадәр түбәнсетеп, дәрәҗәсен 

киметеп күрсәтү белән бәйле икәнлеге 
аңлашыла. Шуңа карамастан, автор һәм 
персонажлар сөйләме аша шагыйрьнең белем 
дәрәҗәсен, дөнья турында күзаллаулар 
системасын яхшы аңларга мөмкин. Гомумән, 
әсәрдә ялгызлык исемнәренең кулланышы бик 
үзенчәлекле һәм автор тарафыннан аерым 
максатны күздә тотып эшләнелә [7, б. 224]. 

 
Тикшеренү материаллары һәм методлары 

Югарыда әйтелгәннән чыгып, әлеге 
мәкаләдә XIII гасыр язма истәлеге булган 
«Кыйссаи Йосыф» әсәрендәге Зөләйха образын 
барлыкка китерүдә автор кулланган тел-стиль 
чараларын ачыклау, ягъни Зөләйханың сөйләм 
портретын ачыклау максаты куела. Мисаллар 
Фазыл Фәсиев тарафыннан 1983 елда эшләнгән 
текстка [6, б. 3–294] нигезләнеп төзелгән 
ярдәмче тексттан алынды (хезмәттә 

текстологик максатлар күздә тотылмады). 
Тикшерүнең төп методлары буларак, тарихи-
чагыштырмалы, тасвирлама һәм концептуаль 
методлар, тарихи-лингвистик һәм тарихи-
стилистик анализ төрләре кулланылды. Тарихи-
чагыштырмалы һәм тасвирлама методлар 
ярдәмендә әсәрдә тасвирланган күренешләрне 
иске төрки һәм хәзерге татар теле нигезендә 
чагыштыру юлы белән гомуми үзенчәлекләрне 
ачыклау эше башкарылды. Персонаж 
сөйләмендә кулланылган концептларны 
ачыклауда концептуаль анализ методы, сөйләм 
үзенчәлекләрен һәм тасвирлау чараларын 
билгеләүдә тарихи-лингвистик һәм тарихи-
стилистик анализ төрләре кулланылды. 

 
Фикер алышу 

«Кыйссаи Йосыф» поэмасы татар 
әдәбиятында һәм тел белемендә шактый яхшы 
өйрәнелгән әсәрләрнең берсе булып тора, әмма 
персонажларның сөйләм портретын өйрәнү 
ягыннан бу әсәр тикшерелмәгән. Соңгы 
эшләрнең берсе буларак, поэмада кешенең эчке 
дөньясын тасвирлау үзенчәлекләрен ачыклауны 
максат итеп куйган хезмәтне – М.А. 
Гобәеваның «Кол Галинең «Кыйсса-и Йосыф» 
(1233) әсәрендә кеше эчке дөньясының тел 
портреты» дип аталган кандидатлык 
диссертациясен күрсәтергә мөмкин [9]. 

Билгеле булганча, поэмада дөньяның дини 
китапларында тасвирланган сюжет – Йосыф 
пәйгамбәр тарихы бәян ителә. Әлеге сюжет 
Коръән Кәримнең йөзунбер аятьтән торган 
уникенче – «Йосыф» сүрәсендә бирелә. 
Әсәрдәге төп каһарманнар – Йагкуб, Йосыф 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 15 

һәм аның агалары, Зөләйха образлары 
авторның үзенчәлекле теле аша тасвирланалар. 
Бу тел – монгол яуларына кадәр Идел буенда 
кулланылган иске төрки әдәби телнең югары 
формасы [9, б. 18]. 

«Кыйссаи Йосыф» поэмасы – әдәби әсәр, 
димәк, әдәби әсәргә хас булган барлык 
таләпләргә дә җавап бирә: эстетик-эмоциональ 
яктан, ул укучының хисләренә тәэсир итә һәм 
интеллектуаль ләззәт бирә; кешегә әйләнә-тирә 

дөньяны, шул исәптән кешене һәм аның эчке 
күңел дөньясын танып белергә мөмкинлек ача; 
әдәби әсәр кешенең шәхесен формалаштыра, 
аның кыйммәтләр системасын төзи, аны 
уйларга һәм хис итәргә өйрәтә, акыллырак, 
игелеклерәк итә, рухи яктан баета. Бу 
функцияләрне тормышка ашыру автор, 
персонаж тасвиры һәм сөйләме аша тәэмин 
ителә. Зөләйха образы – моның ачык мисалы. 

Зөләйха – патша кызы, мәликзадә, дине 
буенча мәҗүси; кызның атасы тарафыннан 
никадәр сөекле икәнен күрсәтү өчен, автор 
Зөләйханы Йосыф белән чагыштыра: Нә кем 
Йағқуб Йусыфый сәүәр иди, Йусыф аның 
уйлуқындан кәтмәз иди, һәм Зөләйха атасына 
шуйлә ирди, бәлки дагы артуғрак сәүәр имди. 
[6, б. 128]. (Йагкуб Йосыфны ничек яратса, 
Йосыф аның итәгеннән ничек төшмәсә, Зөләйха 
да үз атасына шулай иде, бәлки, артыграк та 
яраткандыр әле). Зөләйханың кадерле, сөекле, 
иркә кыз икәнен автор сурәт ярдәмендә кат-кат 
әйтә: Йастуқы атасының дизи ирмеш [6, б. 
128]. (Ята торган урыны – әтисенең тезе икән). 
Әсәрдә Зөләйханың яше күрсәтелмәсә дә, 
чагыштырулар ярдәмендә тасвирланган 
искиткеч чибәрлеге бу образның төп шарты 
булып тора: Тулун ай тик балқыр иди аның 
йүзи, Уҗмах ичрә хур-ел-ғәйнә биңзәр имди [6, 
б. 128]. (Тулган ай кебек балкый иде аның йөзе, 
Оҗмахтагы хур кызына охшый инде) 

Димәк, Зөләйха – Африка Мәгрибендә 
(көнбатышында) [6, б. 128] иң бай 
патшаларның берсе Тәймус патшаның (хәзерге 
Тунис иле булырга мөмкин) искиткеч чибәр, 
иркә, сөекле кызы – атасының тезендә ятып 
йоклаганда, төшендә Йосыфны күрә һәм аңа 
гашыйк була, бу турыда атасына сөйли. Тәймус 
патша шунда ук бу кешенең кайда яшәгәнен 
белү өчен бөтен байлыгын бирергә риза икәнен 
әйтә, әмма өч ел дәвамында бу сер чишелми. 
Зөләйха авырый башлый, әтисе иң көчле 
табибларны чакырса да, терелми. Автор 
тасвирында каршы кую алымы ярдәмендә 
авыру Зөләйха үзсүзле булып гәүдәләнә: Ғаклы 

кәтди, йатыб уйқу һич уйумаз, Тәғам хазир 
кәлтүрүлсә, һәргиз йимәз, Кемсә берлә ултуруб 
сөз сөзләмәз, Һич этибба боңа дәрман билмәз 
имди [6, б. 130]. (Акылы китте, яткач, һич 
йокламый, Ризык китерсәләр, бер дә ашамый, 
Кешеләр белән утырып һич сөйләшми, 
Бернинди табиблар да моңа дәва белми инде). 

Бары тик теләгенә ирешкәч – Йосыфның 
кем икәнен белгәч кенә, Зөләйха яңадан элекке 
хәленә кайта: Бағ-буғауын шишдерди, ғақыл 
улды, байағыдан тили дәхи фәсих улды, нуры 
артды, сөзи дәхи мәлих улды, вәликин Йусыфый 
көп үгәр имди. [6, б. 132]. (Бау-богавын 
чиштерде, акыллы булды, Элеккедән дә теле 
ачык булды, Нуры артты, сүзе бигрәк татлы 
булды, әмма Йосыфны нык сөяр инде). Димәк, 
укучы автор тасвиры аша Зөләйха белән булган 
беренче эпизодларда ук аның иркәләнеп үскән, 
һәрвакыт үз теләгенә ирешергә теләгән һәм 
ирешкән, үзсүзле кыз икәнен аңлый. 

Алга таба Зөләйха бик күп мал-байлык 
белән, килен буларак, Мисырга килә: Сәүенди: 
Морадыма ирдем, дәйүр, ғәзиз Мисыр 
җәмалини көрәм, дәйүр [6, б. 134] (Сөенде: 
Теләгәнемә ирештем, ди, Мисыр иясенең йөзен 
күрәм дия). Берничә урында кабатланып килгән 
“морад-хаҗәт” лексемалары әсәрдә концепт 
дәрәҗәсенә күтәрелә. 

Мисырда үзе теләгән Йосыфның юк икәнен 
күреп, Зөләйха бик нык өзгәләнә: Зөләйха 
әйдүр: “Ирақ қалды бәнүм илем, Аһ, нидән 
ғәләт дүшди бәним халем, Аһ, дәриғә, үкүш 
рәнҗүм, узақ йолым, Нәчә күнлүк михнәт заир 
олды имди! [6, б. 136]. (Ерак калды минем 
илем, Аһ, нидән ялгыш булды минем хәлем, 
Аһ, кызганыч, рәнҗүем күп, озак юлым, Ничә 
көнлек михнәт юкка булды инде!) Зөләйханың 
үз теләгемә ирешәм дип килүен һәм ялгышуын 
автор контекстуаль антитеза (морадыма ирдем 
– ғәләт дүшди) ярдәмендә бик төгәл 
тасвирлый. Бигрәк тә Зөләйханың «Байык 
белең: бу бәңа лаик дәгүл» [6, б. 136] (Төгәл 
белегез: бу ир миңа лаек түгел) дип әйтүе үзен 
Мисыр патшасыннан да өстен куюы турында 
сөйли. Әмма башка чара юк, Зөләйха дая 
(тәрбиячесе) киңәше белән Мисырда яшәп кала. 
Бу эпизодта автор кызыклы гыйбарә куллана: 
Зөләйха бу үгүти рәуа көрди, Мисырда 
дормаклықға бойун вирди [6, б. 136] (Зөләйха 
бу үгетне яхшы дип тапты, Мисырда торырга 
риза булды). Бойун вирди гыйбарәсен хәзерге 
татар теленә риза булды дип күчерсәк тә, 
нигездә, монда башка сурәт күзаллана: поэма 
телендә кулланылган разый олды һәм бойун 



KH.KH.KUZMINA, A.M.KAMALIEVA 
 

 16 

вирди гыйбарәләре мәгънә ягыннан бер үк 
түгел: разый олды – ризалашты (согласиться) 
һәм бойун вирди – буйсынды (подчиниться). 
Үзсүзле кызның буйсынуы аның холкында 
үзгәреш башланганы турында сөйли, әмма бу 
үзгәреш әле тотрыклы түгел. 

Ниһаять, җиде елдан соң гына Зөләйха 
Мисырда кол итеп сатылган Йосыфны үз 
күзләре белән күрә һәм Мисыр патшасын аны 
сатып алырга күндерә: Зөләйха әйдүр: 
“Қуйыңыз, бән дүшәйен, Тәлим йылғы 
хәсрәтимә кауышайын, Фирақ халин-әхуалин 
сурашайын, Хәқыйқәт, висаль күни дуғды 
имди”. [6, б. 138] (Зөләйха әйтә: Җибәрегез, 
мин төшим, Күп елгы хәсрәтемә кавышыйм, 
Аерылу хәлен-әхвәлен сорыйм, Чыннан да, 
кавышу көне туды инде) Олдур бәнүм 
хаҗәтим, бәллү билиң, Сизләр аны бәнүм үчүн 
сатун алың, Җүмлә малум аның үчүн фида 
әйләң, Нәчә бәһа диләрсә, вириң имди! [6, б. 
138] (Улдыр минем теләгәнем, төгәл белегез, 
Сез аны минем өчен сатып алыгыз, Барлык 
малны аның өчен фида кылыгыз, Күпме бәя 
теләсә дә, бирегез инде!). Әлеге өзектә олдур 
бәнүм хаҗәтим (ул – минем хаҗәтем, 
теләгәнем) һәм сизләр аны бәнүм үчүн сатун 
алың (сез аны минем өчен сатып алыгыз) 
гыйбарәләре безнең игътибарны җәлеп итә. 
Пәйгамбәр улы һәм үзе дә пәйгамбәр булган 
Йосыфны Зөләйха “теләгәнем, кирәгем” дип 
атый, ягъни аны “кеше” биеклегеннән “әйбер, 
уенчык” түбәнлегенә төшерә, “минем өчен 
сатып алыгыз” дип әйтә. Бу юлларда Зөләйха 
образы автор тасвиры нигезендә шулай ук 
үзсүзле, максатына ирешергә яратучан итеп 
тасвирлана. 

Мисыр патшасы Йосыфны сатып алып, 
Зөләйхага «Улыбыз булсын» дип тапшыра: 
Бәнән аңа артуғырак тәғзим қылғыл, бизим бу 
оғлумыз олсун имди [6, б. 146] (Миннән дә 
артыграк аңа хөрмәт күрсәт, Безнең бу улыбыз 
булсын инде). Шул вакыттан алып, Зөләйханың 
хәле бик кыенлаша: автор гашыйк кызның 
халәтен бик төгәл тасвирлый: Мөшкил хальгә 
дүшди ол анда кәзин, Бер сагәтгә көрмәсә 
Йусыф йүзин, Сабыры қалмаз, аңламаз кимсә 
сөзин, Нә сөзләсә, “Йусыф!” дәйү сөзләр имди. 
[6, б. 148] (Мөшкел хәлгә төште ул анда соңрак, 
Бер сәгатькә күрмәсә Йосыф йөзен, Сабыры 
калмас, аңламас кеше сүзен, Ни сөйләсә дә, 
Йосыф дип сөйли инде); Бәрдазан тәниндән 
қан алдырса, Хәҗҗам аның тамырына 
ништәр урса, Ғәлялхаль қаны ақыб, йирә 
тамса, Йир үзрә Йусыф ады йазылур имди! [6, 

б. 148]. (Бераздан тәненнән кан алдырса, Кан 
алучы аның тамырына пычак тидерсә, Хәләл 
каны агып, җиргә тамса, Җир өстенә Йосыф 
исеме языла инде!); Һәр заманда көкләр таба 
нәзар қылса, Күк йөзиндә улдызлары көрәр исә, 
Һәмандәм Йусыф анда кәлүр исә, Улдызлар 
[һәм] Йусыф дәйү сөзләр имди! [6, б. 148]. (Һәр 
заманда күк йөзенә күз салса, Күк йөзендә 
йолдызларны күрсә, Шул вакытта Йосыф анда 
килсә, Йолдызлар да Йосыф диеп сөйли инде!) 
Әлеге юлларны биредә тулаем китерүнең 
максаты – авторның сүз байлыгын һәм тасвир 
көчен күрсәтү: күрәсең, автор Зөләйханың 
киләчәктәге дин һәм әхлак ягыннан дөрес 
булмаган гамәлләрен беркадәр аклау өчен, 
аларның сәбәбен бик көчле гашыйк булуга 
кайтарып калдырырга омтыла. Чыннан да, 
Зөләйха Йосыф белән потханәгә керә һәм потка 
ялвара: Йалуарыр ол санәмгә, зари әйләр, зирә-
ки ғыйшқы ғалиб, сабыры аулар, Хатириндә 
қалмади [һич] гизлү әсрар, нә чар олуб, бутынә 
йалуарыр имди. [6, б. 148]. (Ялвара ул потка, 
елый-елый, Бигрәк инде гыйшкы зур, сабыры 
калмый, Күңелендә калмады яшерен серләр, 
Чарасыз булып, потка ялвара инде). Әлеге 
эпизод, бердән, Йосыфның пәйгамбәрлек көчен 
күрсәтү өчен китерелсә (Йосыф потны тар-мар 
итә, җимерә һәм, Зөләйха үтенече буенча, 
яңадан элекке хәленә кайтара); икенчедән, 
Зөләйханың үз максатына ирешү өчен төрле 
юлларны кулланып каравы, ягъни, кызу канлы 
булуы, уйламыйча эш итүе һәм эмоциональ 
яктан бик хисле булуы турында сөйли. Зөләйха 
моның белән генә тынычланмый: аңа, бернигә 
карамый, үз максатына ирешергә – Йосыфны 
үзенеке итәргә, аның белән ислам динендә 
тыелган никахсыз җенси мөнәсәбәткә керергә 
кирәк. Бу максат, бу теләк аңа грандиоз эш 
алып барырга – дая өйрәтүе буенча, дөньяда 
тиңе булмаган бик зур сарай салдырырга, аны 
кыйммәтле ташлар, сыннар, сурәтләр белән 
бизәргә, анда Йосыфны алып кереп, үзенә 
кызыктырырга һәм шул рәвешле үз максатына 
ирешергә этәрә. Автор тәхеттә утырган, 
киенгән-ясанган, искиткеч гүзәл Зөләйханы 
сурәтләү чаралары ярдәмендә болай тасвирлый: 
Таҗ кийәр, қаш ойнатур, көзин сүзәр, 
Сөзләдүкчә нәфәсендән ғәнбәр тозар, Һәман 
фирдәүес эчрә хурларә биңзәр, Айағындан 
мәрҗан хали қушар имди [6, б. 158]. (Таҗ кия, 
каш уйната, күзен кыса, Сөйләгәндә 
сулышыннан хуш ис килә, Җәннәт эчендәге хур 
кызына охшый, Аягында мәрҗаннан ясалган 
боҗра инде). Биредә дә Йосыфка эндәшкәндә, 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 17 

ул үзенең максаты, теләге турында сөйли: 
Хатун әйдүр: «Бән сәни дүшдә көрдүм, Андан 
бирү җәмалеңә ғашиқ олдум, Малум-мөлкүм 
җүмләсин фида қылдым, Морадым бу күн 
хасил қыйлам имди». [6, б. 158] (Хатын әйтә: 
Мин сине төштә күрдем, Шуннан бирле йөзеңә 
гашыйк булдым, Малым-мөлкәтемнең барысын 
фида кылдым, Теләгемне бүген тормышка 
ашырам инде). Шул рәвешле, автор 
Зөләйханың хәләл булмаган мәхәббәт тарихын 
морад (максат, теләк, омтылыш) концептына 
җыеп кертә. 

Зөләйханың үз максатына ирешү юлында 
төп коралы – сүз. Һәм ул сөйли. Йосыфның 
кисәтүләренә карамастан, аны тыңламыйча, 
бары үз сүзен, үзенең кичерешләре турында 
кат-кат сөйли. Бу юлларда шулай ук 
Зөләйханың сөйләм портреты аша холкы 
ачыла: Зөләйха ол сөзләри һич аңламаз, Йусыф 
пәнден дыңламаз, рәуа көрмәз, аңа лаиқ кәлачи 
сөз сөзләмәз, Кәнде сөзин мөкәррәр сүйләр 
имди. [6, б. 160] (Зөләйха ул сүзләрне һич 
аңламый, Йосыф киңәшен тыңламый, яхшы 
дип уйламый, Аңа лаек әйтелгән сүз сөйләми, 
Үз сүзен кат-кат сөйли инде). Бер яктан, 
гашыйк кешенең эмоциональ халәте зур 
осталык белән тасвирланса, икенче яктан, 
образны тулыландыра торган өстәмә детальләр 
– мәдхия жанрын хәтерләткән сөйләм тасвиры 
килеп керә: Әйдүр: «Әйа Йусыф, сәниң сөзиң 
датлу, усанмадан дыңламаға нә рахәтлү, 
Йүзиң лятиф, кәлачиң хуб, мөрәүүәтлү, 
Ишитсәм, рахәтүм артар имди». [6, б. 160]. 
(Әйтә: Әй, Йосыф, синең сүзең татлы, Эч 
пошканда тыңларга ни рәхәт, Йөзең матур, 
сүзең яхшы, нурлы, Ишетсәм, рәхәтем арта 
инде); Висалең – диларәм, җан рахәти, 
Җәмалең қуйаш кеби, ғишқың қаты, Сурәтиң 
ғәжәб төрфә, ләфзың йети, Хәнҗәр кеби, 
җанымдан кәчәр имди. [6, б. 160] (Синең белән 
күрешү – татлы, җан рәхәте, Йөзең кояш кебек, 
гыйшкың каты, Сурәтең гаҗәп матур, сүзең 
үткен, Хәнҗәр кебек, җанымнан кичә инде); 
Һилялә биңзәр сәниң қашларың вар, Йенҗүйә 
биңзәр сәниң дишләриң вар, Ғәҗәб зиба мишик-
йопар сачләриң вар, Кәнди әлүм үрмәгә лаиқ 
имди. [6, б. 162] (Айга охшаган синең 
кашларың бар, Энҗегә охшаган синең 
тешләрең бар, Гаҗәп зифа, хуш ис килгән 
чәчләрең бар, Үз кулым белән үрергә лаек 
инде); Ғәҗәб төрфә, қapa рәңлү зөлфләриң вар, 
Хәлауәтлү, мөрәүүәтлү сөзләриң вар, Ғәмзә 
қылса, дилдин кәчәр көзләрең вар, Керпекләриң 
җанымдан кәчәр имди. [6. б. 162] (Гаҗәп 

йомшак, кара төстәге толымнарың бар, Җанга 
якын, нурлы сүзләрең бар, Бер караса, сүзсез 
калырдай күзләрең бар, Керфекләрең 
җанымнан үтә инде). Әлеге өзектә китерелгән 
мисаллар Зөләйханың тел байлыгын, аның 
сөйләм оештыру сәләтен, мантыйк дәрәҗәсен 
күрсәтә. Бу юлларда Зөләйха (автор каләме 
ярдәмендә) сүз белән сурәт барлыкка китерә, 
автор Зөләйха күзләре аша Йосыфның тышкы 
кыяфәтен – портретын торгыза. Әлеге юллар 
шул вакыттагы төрки әдәби телнең сурәтләү 
чаралары – металогик һәм автологик алымнар 
кулланып ясалган югары формасын тәшкил итә 
һәм «Кыйссаи Йосыф» әсәренең тел, сөйләм 
ягыннан иң гүзәл сәхифәләренең берсе булып 
тора. 

Зөләйха, сөйләмнең барлык мөмкинлек-
ләрен кулланып та, максатына ирешмәгәч, иң 
көчле психологик алымга бара – Йосыфның 
мин-минлегенә кагыла: Зөләйха әйдүр: «Имди 
сән нә санырсән, Көңүлүңдә нә кэчәр, нә 
уманурсән, Әйт бәңа сән, кимсәдин 
коркурмусән, Йигитликдә һич насибың йуқму 
имди?» [6, б. 164]. (Зөләйха әйтә: Инде син ни 
уйлыйсың, Күңелеңнән ниләр кичә, ни өмет 
итәсең, Әйт миңа син, кемнәндер куркасыңмы, 
Егетлегең юкмы әллә инде?) Бу юлларда нәкъ 
безгә таныш Зөләйха – үз максатына теләсә 
нинди юл белән ирешергә күнеккән иркә кыз 
гәүдәләнә, ул хәтта сөйгән кешесен рәнҗетүдән 
дә курыкмый. Шушы психологик алым белән 
дә теләгенә ирешә алмагач һәм ире алдында 
оятлы булып калгач, Зөләйха ярсый, 
гаделсезлек, явызлык күрсәтә, Йосыфны 
зинданга яптырырга тели: Зөләйха әйдүр: «Бу 
уғланны зинданлағыл, тәһдид қыйлғыл, 
қурқытғыл, өгүтләгил, ғәр йуқсә, бәни қойуб, 
аны бэкләгил, әдәбсизлик қыйлмасун! – дәйүр 
имди». [6, б. 170]. (Зөләйха әйтә: Бу баланы 
зинданга сал, өркет үзен, куркыт һәм үгетлә, 
Оят булыр, мине куеп, аны якласаң, Әдәпсезлек 
кылмасын! – дия инде). Зөләйха Йосыфка 
соңгы тапкыр ультиматум куя – я ул 
Зөләйханың теләген үтәп, сөяркәсе була, яисә 
зинданга ябыла [6, б. 178]. Йосыф зинданны 
кулайрак күргәч, Зөләйха бик каты ярсый һәм 
аның ачуын автор сүз аша җиткерә: Аны ишдеб, 
Зөләйха йаулақ бушды, Ғәри кэлди, хатеринә 
хәйлә дүшди, Йусыфың билиндән қәмәр шишди, 
хәрир-зиба тунларин суйар имди [6, б. 178] 
(Аны ишетеп, Зөләйха бик нык ачуланды, Ояты 
килде, хәтеренә хәйлә төште, Йосыфның 
биленнән кылычын чиште, ефәк-зифа 
киемнәрен салдыра инде). Әлеге юлларда без үз 



KH.KH.KUZMINA, A.M.KAMALIEVA 
 

 18 

теләгенә ирешә алмаган хатын-кызның дуамал 
холкын таныйбыз. 

Шактый озак вакыт үтә. Ире Кыйтфирнең 
үлеменнән соң урамга куылган, зәгыйфь, күзе 
күрмәгән һәм карчыкка әйләнгән Зөләйха 
барыбер Йосыфны онытмый. Һәм холкына 
туры калып, бу михнәтләрдә ул үзен түгел, ә 
кыен вакытларда үзенә ярдәм итмәгән 
потларны гаепли: Ғәзиз ирдүм – тул, ғәриб, 
ғәҗиз қалдым, Йусыф ғишқы күйдүрди, зәлил 
олдум, Әхуалүм бу күнгәчә заһир қылдым, 
Сәндән мәдәд йуқ имиш, билдим имди. [6, б. 
212] (Сөекле идем – тол, гарип, гаҗиз калдым, 
Йосыф гыйшкы көйдерде, түбәнлеккә төштем, 
Хәлемне бу көнгәчә сөйләп килдем, Синнән 
ярдәм юк икән, белдем инде); Мисыр эчрә улу 
хатун олур идүм, Адәмләргә сәрвәрликни қылур 
ирдүм, андан бирү сәни мәғбуд билүр ирдүм, 
һич сәбәбдән рахәтең дигмәз имди!.. [6, б. 212] 
(Мисырда олы хатын идем, кешеләргә 
җитәкчелек кыла идем, Аннан бигрәк сине 
тәңре дип белә идем, Һич сәбәптән рәхәтең 
(ярдәмең) тими инде!) Әлеге строфаларда автор 
каршы куюга нигезләнгән сурәтләү алымы – 
антитеза куллана. Гомумән, антитеза – Кол 
Галинең иң яраткан сурәтләү чарасы һәм ул 
әсәрнең сюжетына бик туры килгән алым, 
чөнки төп каһарманнарның тормышы күтәрелү 
һәм төшүләрдән, капма-каршылыклардан тора. 
Антитеза алымы бигрәк тә Йосыф һәм Зөләйха 
образларын тасвирлаганда, киң кулланыла. 

Үзе табынган потлардан ярдәм көтеп 
җиткерә алмагач, Зөләйха, мәҗүсилектән баш 
тартып, ислам динен кабул итә. Йосыф белән 
очрашкан вакытта аның сөйләме дә инде башка 
тонда, башкача төзелә: Бән улмән, сәни сатун 
алдым иди, җүмлә малум сәңа фида қылдым 
иди, сәниң дәрдиң билә хәйран қалдым иди, бу 
күн имди бу халә дүшдүм имди. [6, б. 214] (Мин 
– ул кеше, сине сатып алган идем, Барлык 
малымны сиңа фида кылган идем, Синең 
дәртең белән хәйран калган идем, Бүген инде 
бу хәлгә төштем инде); Барчә кәтди әлимдән 
үкүш ниғмәт, бирси қалмай суалды мал вә 
мөлкәт, вәлякин һич суалмаз ғишқу хәсрәт, 
ғәля-д-дәуам ғишық оды үртәр имди. [6, б. 214] 
(Барысы китте кулымнан – бик күп нигъмәт, 
берсе калмый югалды мал һәм мөлкәт, әмма 
һич югалмый гыйшык хәсрәте, Һәрдаим 
гыйшык уты өтә инде). 

Әлеге юлларда без Зөләйханың сөйләме 
нигезендә аның холкы да үзгәрүен күрәбез: 
кызның мин-минлеге, дуамаллыгы югалган, ул 
үзенең халәтен бик яхшы аңлый, шуңа күрә 

язмышына да карышмый. Әмма бу эпизодта да 
аның үз-үзен бик ярата торган хатын-кыз булуы 
чагыла: Йосыф белән кавышачагын белгәч, ул 
каушап кала, иң элек Аллаһтан үзенең 
матурлыгын кире кайтаруны сорый: Бәс, 
мәүлүмдән әмер-хөкем уйлә олса, көзләрүмнүң 
нуры кайра йәнә кәлсә, җәмалүм һәм Йусуфа 
лаиқ олса, мәүлүмдән ғинайәт умармын имди 
[6, б. 216]. (Ходамнан әмер-хөкем булсын иде, 
күзләремнең нуры кабат миңа кайтсын иде, 
кыяфәтем Йосыфка лаек булсын иде, Ходамнан 
мин ярдәм өмет итәм инде). Мисырга килгән 
вакытта Зөләйха үзенә лаек кешене эзләсә [6, б. 
136], бу юлларда без Зөләйханың Йосыфка лаек 
булырга теләвен күрәбез. Шул ук вакытта 
авторга Зөләйханың Мисыр патшасы хатыны 
булып та, пәйгамбәр Йосыф белән 
никахлашканда, саф кыз булып калуы 
әһәмиятле: патша янына Зөләйха кыяфәтендәге 
пәри кызы килеп йөрүе ачыклана [6, б. 218]. 

Зөләйха образы поэмада Йосыфның атасы 
Йагкуб пәйгамбәр белән очрашу эпизодына 
кадәр тасвирлана, әсәрнең соңында без аның 
вафаты [6, б. 288] һәм Йосыфның башка хатын-
кызга өйләнмәве турында беләбез. 

 
Төп нәтиҗәләр 

Шул рәвешле, Зөләйханың Кол Гали 
тарафыннан барлыкка китерелгән сөйләм 
портреты төрле ситуацияләргә бәйле булган 
тасвирый сыйфатламаларга, чагыштыруларга, 
канатлы гыйбарәләргә, антитезага, риторик 
сорауларга һ.б. сурәтләү чараларына корыла. 
Зөләйха сөйләменең мондый дискурсив, 
эмоциональ сыйфаты персонаж холкының 
каршылыклы булуы һәм аның поэма дәвамында 
үзгәрүе белән аңлатыла: Зөләйха тасвирының 
башлам өлешендә иркә, үзсүзле, үзенең 
теләгенә теләсә нинди юл белән ирешергә 
күнеккән мәҗүси патша кызы әсәр ахырында 
пәйгамбәр хатынына лаек булган сыйфатларны 
ала һәм Йосыф пәйгамбәр белән никахлашып, 
унике ир бала тудырган, аларны ислам дине 
һәм шәригать кануннары нигезендә 
тәрбияләгән зирәк акыллы Ана образы буларак 
гәүдәләнә. 

 
Әдәбият 

1. Гумбольд В. Язык и философия культуры. 
М: Прогресс, 1985. 450 с. 

2. Костомаров П. И. Антропоцентризм как 
важнейший признак современной лингвистики // 
Вестник Кемеровского государственного 
университета. 2014. № 2 (58). Т. 1. С. 198–203. 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 19 

3. Катермина В. В. Языковая личность автора 
в художественном тексте В.В. Катермина // Человек. 
Культура. Образование. 2016. № 2 (20). С. 205–213. 

4. Кamalieva A. М. Ayaz Ishakî piyeslerinde 
milliyetçilik / Гаяз Исхаки и национальное возрож-
дение татар в начале ХХ века: материалы междуна-
родной конференции, посвященной 140-летию со 
дня рождения Г. Исхаки / сост.: Ф. Х. Миннуллина, 
А. Ф. Ганиева, Л. Р. Надыршина. Казань: ИЯЛИ, 
2018. 450 с. 

5. Кamalieva A. М. Mirhaydar Feyzi'nin 
"Galiyabanu" Dramında Tatar Gelenek ve Görenekleri / 
Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi. Volume 18, Issue 1, 
2018. Р. 179–194. 

6. Кол Гали. Кыйссаи Йосыф / Төп текстны 
(транскрипцияне) әзерләүче, кереш мәкаләне, 
искәрмә һәм аңлатмаларны, кулъязмаларның 
тасвирламасын ясаучы филология фәннәре 

кандидаты Ф. С. Фәсиев. Казан: тат.кит.нәшр., 1983. 
542 б. 

7. Kuzmina K., Galiullina G. R., Kajumova Z. M., 
Kamalieva A. M. Allusive proper names in the 13th 
century poem «Kissa-i yusuf» by Kul Gali [Nombres 
propios alusivos en el poema del siglo XIII Kissa-i 
Yusuf por Kul Gali]. – Utopia y Praxis 
Latinoamericana. Volume: 25. Issu: Extra 7. 2020. 
P. 224–230. 

8. Кузьмина Х. Лексическая репрезентация 
понятия «пророк» в поэме Кул-Гали «Кысса-и 
Йусуф» // Tаtarica. 2020. № 14. С. 18–27. 

9. Губаева М. А. Языковой портрет 
внутреннего мира человека в произведении Кул 
Гали «Кысса-и Йусуф» (1233): дис ... канд. филол. 
наук: 10.02.02 // ФГАОУВО «Казанский 
(Приволжский) федеральный университет», 2017. 
284 с. 

_______________________ 
 

РЕЧЕВОЙ ПОРТРЕТ ЗУЛЕЙХИ 
В ПОЭМЕ «КЫССА-И ЙУСУФ» КУЛ ГАЛИ (XIII В.) 

 
Халиса Хатиповна Кузьмина, 

Казанский федеральный университет, 
Россия, 420008, г. Казань, ул. Кремлевская, д. 18, 

shirmanx@yandex.ru. 
 

Алсу Миннеахметовна Камалиева, 
Бартынский университет, 

Турция, Бартын,74100, Кампус Кутлубей Языджылар, 
akema@mail.ru. 

 
Произведение Кул Гали «Кысса-и Йусуф» – поэма, написанная в XIII веке на тюркском 

литературном языке, на протяжении долгих веков любимая татарским народом, многократно 
переписанная от руки и впервые напечатанная в XIX веке. В регионах, где проживают татары, 
найдено более 300 рукописных копий этого произведения. Сюжетная линия поэмы восходит к 
истории прекрасного Иосифа, встречающейся в священных книгах большинства 
ортодоксальных религий, но значительно отличается деталями и описанием героев. Один из 
таких героев – Зулейха. В данной статье рассматриваются художественные средства 
выразительности, выбранные автором для создания образа Зулейхи, ее речевого портрета и для 
раскрытия особенностей ее характера. 

 
Ключевые слова: речевой портрет, история татарского языка, Кул Гали, «Кысса-и Йусуф», 

«Сказание о Юсуфе», Зулейха, языковой портрет 
 



G.R.SHAKIROVA 

 20 

DOI: 10.26907/2311-2042-2023-20-1-20-31 

THE DIACHRONIC ASPECT OF STUDYING THE ADVERB IN TATAR 
AND OTHER TURKIC LANGUAGES 

 
Gulnara Rasikhovna Shakirova,  

Kazan Federal University, 
18 Kremlyovskaya Str., Kazan, 420008, Russian Federation, 

shakirova25@mail.ru. 
 

The article studies adverbs in the diachronic aspect in Tatar and other Turkic languages. 
Throughout the history of the Turkic linguistics development, this part of speech has always been the 
focus of researchers’ attention. In the Tatar language, adverb studies began in the early 19th century. 
The article discusses various approaches, principles and provisions in the works of famous linguists of 
Tatar and other Turkic languages, namely, G. Alparov, I. Giganov, N. K. Dmitriev, A. Kazem-Bek, A. 
N. Kononov, K. Nasyri, G. Nugaybek, A. Troyansky and others. The article highlights the problems 
connected with the formation of the adverb as an independent part of speech and its lexical and 
semantic groups. Adverbs in Tatar and other Turkic languages are not differentiated from other parts 
of speech by any specific indicators, except for word-forming affixes. Therefore, of importance are 
the system characteristics of the adverb. The article systematizes the theoretical material on this issue. 

 
Key words: Tatar language, independent part of speech, diachronic aspect, adverb, linguistics, 

morphology 
 
Numerous works have been devoted to the 

problem of studying parts of speech in Turkic 
languages; nevertheless, this problem is still 
among the most difficult and controversial ones [1, 
p. 13], [2, p. 128]. Adverbs hold a place of their 
own among other parts of speech. The unique 
position of this part of speech in the morphological 
system of Turkic languages is associated with its 
relatively late formation as an independent part of 
speech [3, p. 203]. This feature of adverbs can be 
explained by the lack of clear delimiters between 
adverbs and other parts of speech, as well as the 
presence of particular word forms standing 
between different parts of speech and adverbs (D. 
Тumasheva, F. Khisamova, Ch. Kharisova). The 
absence of adverbial morphological and 
grammatical categories has made it difficult for 
researchers to consider it as an independent part of 
speech. In terms of morphology, the distinction of 
adverbs from adjectives and some grammatical 
forms of nouns, as well as from auxiliary parts of 
speech and the adverbial participle, causes certain 
difficulties in recognizing the independence of 
adverbs and leads to misinterpretations regarding 
these parts of speech [4, p. 14]. Thus, it is of great 
importance to study the linguistic and historical 
aspects of the adverb formation in Tatar and other 
Turkic languages diachronically, starting with the 
first grammars of the Tatar language published in 
the early 19th century and ending with modern 
grammars, which would allow us to analyze 

different points of view, expressed by linguists 
regarding this part of speech, in their dynamics and 
development. 

 
Research materials and methods 

The article is based on the theoretical positions 
found in the works of G. Alparov, I. Giganov, N. 
Dmitriev, A. Kazem-Bek, A. Kononov, K. Nasyri, 
G. Nugaibek, A. Troyansky, D. Tumasheva and 
Ch. Kharisova. The works of these prominent 
linguists contain various opinions and research 
results related to the study of word groups. In the 
course of our study, we used the methods of 
comparison, description, observation and analysis. 

 
Discussion 

In Tatar linguistics, adverbs were first studied 
at the beginning of the 19th century [3, p. 203]. 
Particular attention was given to the study of this 
part of speech in the works of such scholars as I. 
Giganov, A. Troyansky, K. Nasyri, G. Nagaybak, 
G. Alparov, M. Kurbangaliev, and V. Hangildin. I. 
Giganov, the author of the first Tatar grammar, 
notes that adverbs are an independent part of 
speech; in his work “Татаr теlе grаmmаtikаsy” 
(“Grammar of the Tatar Language”) he states that 
“an adverb is a part of speech that comes before 
verbs and nouns and expresses different states” [5, 
p. 176]. The scholar divides adverbs into seventeen 
semantic subgroups. These are: adverbs of time, 
quality, place, quantity, number, order, absence, 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 21 

imitation, hesitation, speed, variety, etc. At this 
point it should be noted that I. Giganov’s analysis 
is based on the grammar of the Russian language. 
This is evidenced by the following examples: 
яхшы – хорошо – good, иң, борын – прежде – 
before, шулай – так – so, юк – нет – no, менә – 
вот – here is, чык – вон – get out [5, pp. 177–
178]. Thus, among the words, included in this part 
of speech, there are adjectives, verbs, 
demonstrative pronouns, particles and other words 
that partially correspond to adverbs in Russian. 

A. Troyansky, in his grammar, classifies 
adverbs in the same way as I. Giganov [6, p. 130] 
and, in the second edition of his work, he states 
that adverbs are “words that describe a state of a 
verb or an adjective” [7, p. 64]. As we can see, this 
definition of adverbs is very close to the one 
presented in modern grammar. A. Troyansky 
identifies twelve subgroups of adverbs, which, in 
addition to the words belonging to this part of 
speech, contain nouns, adjectives, auxiliaries, 
pronouns, particles and words with a modal 
meaning. Among them, for example, there are such 
words as: yuk – no, menә – here is, ni chчеn – why, 
kеbek – like, nichә – how many, әllә – or [7, pp. 
64–68]. 

In his grammar, A. Kazem-Bek, the prominent 
member of the Kazan Linguistic School, describes 
adverbs formed from adjectives and nouns; 
adverbs made with the suffixes -ча / -чә (-cha/ 
-che); and adverbs borrowed from the Arabic 
language. He states that this part of speech has six 
semantic subgroups. These include adverbs of: 
time (кичә – вчера – yesterday, бүген, – сегодня – 
today, берсекөн – послезавтра – the day after 
tomorrow), place (кайда – где – where, моннан – 
отсюда – from here, туры – прямо – straight), 
question (ни өчен? – зачем? – why, шулаймы? – 
так ли? – is that so?, ничек? – как? – how?), 
quality (чибәр – красивый – nice, һәйбәт – 
хороший – good, яман – плохой – bad), 
agreement (алай – так – like that, шулай – так – 
like this, әйе – yes), denial (ялган – лживый – 
false) [8, pp. 366–373]. The scholar also includes 
the words that are formed with иә and the suffix -
dan added to this part of speech. Primarily, the 
scholar focuses on the study of the adverb 
formation. 

M. Makhmudov identifies four semantic 
groups of adverbs in his work “Prakticheskое 
rukovodstvо k izucheniyu tаtаrskogo yazyka” 
(“Practical Guide to the Study of the Tatar 
Language”): amount (ничә? – сколько? – how 
many?, күп – много – many, азрак – меньше – 

less), lexical units denoting the manner of 
performing an action (алай – так – so, бергә – 
вместе – together, яшерен – скрытый – hidden), 
place (ни җирдә – где – where, кая – куда – 
where, бу төштә – здесь – here), time (ул вакыт 
– тогда – then, инде – уже – already, кичә – 
вчера – yesterday) [9, pp. 212–221]. It should be 
noted that the author was the first to use the 
definition “adverbs describing the manner of 
performing an action” when naming semantic 
groups. 

K. Nasyri, the prominent Tatar academic, 
studied adverbs in combination with adverbial 
phrases and prepositions. The scholar divided them 
into ten subgroups: interrogative adverbs (kaida? – 
where?, nichә? – how many?, kaichan? – when?), 
adverbs of time (kichә – yesterday, һәrkaichan – 
always, tөnlә – at night), place (monda – here, 
ehchtә – inside, anda – there), amount (az – little, 
kүp – much, yakyn – close), manner (yakhshy – 
well, akryn – slowly, tiz – fast), agreement (shulai 
– so, әie – yes, alai – such), absence (tүgel – not, 
yuk – no); restrictive adverbs (genә, gyna, kenә – 
only), relative (katy – hard, bik – very) and 
comparative adverbs (kеbеk – as if, syman – as if) 
[10, p. 9]. In this grammar, there is a large number 
of words among adverbs, that are now considered 
to be independent and auxiliary parts of speech in 
modern grammars. 

In 1869, a grammar of the Altai language was 
published in Kazan, in which adverbs were 
included into the category of auxiliary parts of 
speech; in particular, they were defined as 
particles. It should be noted here that the authors of 
this grammar consider prepositions and 
conjunctions, along with adverbs, to be particles 
[3, p. 204]. They distinguish six subgroups of 
adverbs: degree of an adjective (iң – the most), 
time (irtәn – in the morning), place (аndа – there), 
indication (mуnа – here is) and interrogative 
adverbs formed with interrogative particles -мы/-
ме [11, pp. 94–102]. 

In 1895, K. Nasyri’s work “Әnmүzәҗ” 
(“Anmuzaj”) was published in Kazan University 
Printing House. It is quite easy to notice that the 
Russian and Arabic linguistic schools have 
influenced the creation of this grammar [3, p. 204]. 
Of course, the scholar did not blindly follow any of 
them, but studied the Tatar language taking into 
account its inherent features. In his work 
“Anmuzaj”, K. Nasyri describes adverbs with a 
term “зарыф” (“zarif”) and defines them as 
“...used to denote an action or state” [12, pp. 133–
134]. According to the scholar, “zarif” is divided 



G.R.SHAKIROVA 

 22 

into two forms: adverbs of time (“Zarfi zaman”) 
and adverbs of place (“Zarfi uryn”). To adverbs of 
time, K. Nasyri adds the words bүgen – today, 
kөndez – in the afternoon, tөnlә – at night, әle – 
yet, irtә belәn – in the morning, yaz kөne – in 
spring and gives examples of adverbs of time, such 
as anda – there, monda – here, shunda – over 
there, tegendә бүген – today, көндез – in the 
afternoon, төнлә – at night, әле – yet, иртә белән 
– in the morning, яз көне – in spring and gives 
examples of adverbs of time, such as анда – there, 
монда – here, шунда – over there, тегендә – over 
there, этчә – inside, тышта – outside, uңда – on 
the right, артта – on the back, алда – at the front 
[12, pp. 135–139]. As it shows, there are other 
parts of speech with similar meanings that are also 
considered to be adverbs. 

In his work “Төrlеk” (“Affix”), G. Nagaibak 
describes adverbs as “җitәkchеlәr” (“leaders”), 
suggesting that they are words denoting a place, 
time and manner of action [13, p. 68] and indicates 
that these words describe verbs. The scholar was 
one of the first to establish that adverbs in the Tatar 
language do not have a modifying function. He 
refers both stative verbs (карый бардым – I 
walked looking at) and infinitive (карарга бардым 
– I went to watch) forms to adverbs. The scholar 
divides them into two groups: “bilgеlеk” (“adverbs 
of sign”) and “tоrmyshlyk” (“stative adverbs”) 
based on their formation. The first group includes 
adverbs that answer to the question how? (тиз 
йөри – walks fast, татарча сөйләшә – speaks 
Tatar), and the second group includes adverbs that 
are “needed to point something out” (төнлә 
кайтты – returned at night, югарыда тора – 
stands at the top) [13, p. 68]. It is important to 
mention that in this grammar, among the given 
examples of adverbs, there are no words with 
modal meaning that belong to auxiliary parts of 
speech. The scholar also gives numerous examples 
of word pairs (тырт-пырт, ашык-пошык – to do 
smth very quickly, without paying close attention). 

M. Kurbangaleev and R. Gazizov consider 
adverbs to be a part of auxiliary words. The 
authors draw attention to the fact that in the Tatar 
language adverbs are morphologically less 
developed, and that adjectives and nouns in the 
Tatar language match adverbs in other languages. 
They divide adverbs into root (Eng. Flat 
adverb/Simple adverb) and modified adverbs. Root 
adverbs are called “words expressing the manner 
of action or its quality”, and modified adverbs 
include words made with -lai, -lәi (тереләй – 
lively), -lаtа, -lәtә (акчалата – financially), -chа,  

-chә (татарча – in Tatar)” [14, p. 97]. M. 
Kurbangaliev and R. Gazizov also rely on Russian 
grammars in the study of adverbsemantic groups. 
They are semantic subgroups of place (кайда – 
where), time (бүген – today), reason (юкка – for 
nothing), confirmation (бар – there is), negation 
(юк, түгел – no, түгел – not), doubt (бәлки – 
maybe), definition (бераз – a little), question 
(ничек – how), limitation (гына – only, генә – 
only). In addition, they were the first to determine 
the functions of adverbs in a sentence, emphasizing 
that the words, belonging to this part of speech, 
have features that help to distinguish adverbs from 
other parts of speech. It is worth noticing that 
among the works published at the beginning of the 
19th century, only the grammar of M. Kurbangaliev 
and R. Gazizov discusses degrees of comparison of 
adverbs. 

According to G. Alparov, “if adjectives are 
states of nouns, then adverbs are qualities of verbs” 
[15, p. 55]. The scholar notes that adverbs are a 
special part of speech, and he is one of the first to 
use the term “rәvеsh” (a Persian word). He 
distinguishes the following ways of forming 
adverbs: 

1) By adding the suffixes лай, -ләй (-lаi, -lәi) 
to adjectives (алай – so, болай – such, шулай – so, 
тегеләй – that way, бөтенләй – wholly); 

2) By adding the suffixes -лата, -ләтә (-lаtа, 
-lәtә) to other parts of speech (икеләтә – twice, 
акчалата – financially, көмешләтә – silverly, 
кичләтә, – in the evening, әйберләтә – 
materially); 

3) By adding the suffixes -тын, -тен, -ын, -
ен, -н (-tyn, -tеn, -yn, -еn, -n) to the words with a 
meaning of place and time (якынтын – nearby, 
яшертен – secretly, кичен – in the evening) [15, p. 
78]. 

As we can see, G. Alparov pays considerable 
attention to the grouping of adverbs according to 
the ways of their formation. 

Thus, in Tatar grammars, written from the 19th 
century to the beginning of the 20th century, 
adverbs are presented based on Russian grammar 
[3, p. 204]. At the same time, when defining this 
linguistic unit, the authors highlight lexical 
meanings of these words. Overall, adverbs are 
defined as words that stand before verbs and nouns 
and describe various states. However, the works 
published during this period do not reflect accurate 
ideas about the essence of this part of speech, so 
there are some inaccuracies in determining their 
features. Therefore, among adverbs there may be 
words belonging to other parts of speech 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 23 

(pronouns, modal words, prepositions, 
conjunctions), translations of these lexical units 
into the Tatar language match the meanings of the 
terms specified in Russian grammars. 

Gradually, in grammars published in the 1930s, 
adverbs are given a stable place among 
independent parts of speech [4]. This is primarily 
due to the fact that more complete and detailed 
grammars of the Turkic languages had been 
published. For example, Turkologist A. K. 
Borovkov defines adverbs as “a category of 
unmodifiable words used as a state of an action or 
sign” [16, p. 76]. The scholar’s statements 
regarding suffixes of adverbial and adjective 
relations (kyzykly – reddish) are also interesting. 
The author of the textbook of the Uighur language 
emphasizes that it is possible to establish only a 
syntactic boundary between adverbs and 
adjectives, that adjectives become adverbs 
depending on the syntactic functions of the verb 
when expressing and determining its properties and 
states. This is a controversial aspect; that is, if the 
same word in a sentence performs a distinctive 
function – it is considered an adjective; if it comes 
as a circumstance it is considered an adverb; in 
general, the definition of the relationships between 
an adjective and an adverb is covered in the works 
of many scholars of that time (H. Badigi, V. 
Hangildin, F. Ganiev, etc.). 

Parts of speech in the Tatar language have a lot 
in common with other Turkic languages [17, p. 
25]. Therefore, when it comes to categorizing parts 
of speech in the Tatar language, we consider the 
features characterizing the formation of adverbs as 
an independent part of speech; in this case, it is of 
great importance to study the opinions expressed 
on this issue in Turkic linguistics. For example, N. 
Dmitriev, the author of the Bashkir language 
grammar, argues that adverbs are a grammatical 
category, and this linguistic unit “describes a state 
of action, a manner of performing action (verb) or 
a state of quality (adjective)” [18, p. 112]. Thus, he 
focuses on the connection of this part of speech 
with verbs and adjectives. In addition, in his 
grammars of the Turkic (1939), Kumyk (1940) and 
Bashkir (1948) languages, N. Dmitriev defines 
adverbs as a morphological category which has not 
fully developed and emphasizes the continuous 
replenishment and enrichment of this part of 
speech in the Turkic languages [4]. 

At the same time, the scholar acknowledges 
that adverbs modify verbs, and adjectives modify 
nouns: татарча яза (writes in Tatar) – татарча 
китап (a Tatar book); яхшы бала (a good child) – 

яхшы укый (studies well) [3, p. 204]. In this 
regard, of interest are N. Dmitriev’s statements 
about adverbs of quality: “the semantics of 
individual words is a crucial element for analyzing 
parts of speech in the Tatar language. From this 
perspective, for example, the word “yalshi” 
(“good”) in the Tatar language means a single 
quantity, which is logically related to the concept 
of an attribute or a sign; therefore, it should be 
undoubtedly included in the group of adjectives. 
For the Tatar language, the word “yalshi” (“good”) 
is morphologically an adjective, regardless of what 
syntactic function (adverbial or adjectival 
modifier) it performs [18, pp. 70–71]. These 
objections to defining the same word as an 
adjective in one case and as an adverb in the other, 
depending on its syntactic function, are later 
reflected in the works of such Tatar linguists as D. 
G. Tumashev, F. H. Hisamova and Ch. M. 
Kharisov: “If the semantics of quality is strong in a 
word, it should be considered an adjective, 
regardless of whether it is an adverbial or 
adjectival modifier in a sentence: : сөйкемле кыз 
(an attractive girl), сөйкемле сөйләшә (speaks 
attractively), etc. Interpreting such cases as 
adjectives in the function of adverbs, and 
conversely (күп кеше, татарча китап, etc.), 
adverbs in the function of adjectives does not bring 
us closer to solving the issue [19, p. 83]. 

Describing adverbs in the Khakas language, N. 
Dyrenkova states that the linguistic units under 
study are on the morphological proximity to nouns, 
adjectives, numerals, pronouns and verbs. She 
suggests asking a question to determine, which 
word class a particular word belongs to and relying 
on the semantic and grammatical equivalence of 
the interrogative word [20]. 

According to the Yakut linguist L. Kharitonov, 
“adverbs in the Yakut language are an independent 
part of speech that clearly differs in semantic, 
syntactic and morphological features from all other 
words” [21, p. 5]. The scholar points out that in 
order to determine the status of a word, it is 
necessary to consider a single set of its semantic, 
syntactic and morphological properties. 

Significant attention is given to adverbs in the 
book of the Turkish language grammar by A. 
Kononov. Defining adverbs as “an unmodifiable 
part of speech, expressing a state of an action, sign 
or object”, the scholar points to its connection with 
verbs, adjectives and nouns [22, p. 274]. A. 
Kononov identifies four semantic subgroups of 
adverbs: sign, measure, sign-state and stative 
adverbs [22, p. 309]. This work analyzes the 



G.R.SHAKIROVA 

 24 

formation of adverbs, special attention is paid to 
the description of the conversion phenomena. 

In modern linguistics, an adverb is “a part of 
speech expressing a manner of an action, a state, 
less often signs of an object and a person unrelated 
to the process” [23, p. 318]; they are divided into 
adverbs of manner and state, depending on their 
lexical and grammatical features. Adverbs of 
manner include adverbs expressing a manner of 
performing an action (аягүрә – while standing, 
ты, – quietly, берьюлы – simultaneously); adverbs 
of measure (бик – very, шактый – quite, күп – 
much); adverbs of state include adverbs of place 
(ерак – far, югары – high, ары – far away), time 
(хәзер – now, бүген – today, көндез – in the 
afternoon), cause and goal (юри – intentionally, 
тикмәгә, заяга – for nothing) [23, p. 320]. In 
terms of lexical and semantic meaning, adverbs are 
close to adjectives, since both are connected by the 
concept of sign. Morphologically, an adverb is an 
unmodifiable part of speech with few adverbs that 
can take degree modifications. Syntactically, 
adverbs most often function as adverbial modifiers, 
defining a verb, adjective, or other adverbs. For 
example: Яңгыр сирәк сибәләп кенә торды да, 
туктап тын алгач, чиләкләп ора башлады. (М. 
Хуҗин). Гәрәбәдәй сап-сары чикләвек аның 
учына тәгәрәп төште. (Ф. Шәфигуллин). Элек 
Илсөяр бу тауга менгәнен сизми дә кала иде, бу 
юлы бигрәк озак тоелды (Г. Гобәй.) Yaңgyr 
sirәk sibәlәp kеnә tоrdy dа, tuktap tyn аlgach, 
chilәklәp оrа bаshlаdy. – The rain was only 
drizzling and, after stopping to take a breather, it 
started raining buckets (M. Khuzin). Gәrәbәdәi 
sap-sary chiklәvek anyң uchyna tәgәrәp tөshte – 
An amber-like bright yellow nut fell into his palm 
(F. Shafigullin). Ehlek Ilsөyar bu tauga mengәnen 
sizmi dә kala ide, bu yuly bigrәk ozak toeldy – In 
the past, Ilsuyar would not even notice that she had 
climbed this mountain, but this time it felt way too 
long (G. Gubay). Some adverbs can function as an 
adjective modifier. For example: 

Җырлар түгел, җилләр җитә алмас 
Ерак җирдә күлмәк иясе. (М. Җәлил). 
Җyrlar tүgel, җillәr җitә almas 
Erak җirdә kүlmәk iyase – Not songs, even 

winds will not reach the owner of the dress in the 
faraway lands (M. Jalil). In some cases, this 
language unit can function as a predicate in a 
sentence. For example: Зирәк һәр җирдә кирәк, 
тик чын зирәк бик сирәк (мәкаль). Zirәk һәr 
җirdә kirәk, tik chyn zirәk bik sirәk – Wisdom is 
needed everywhere, but true wisdom is rare 
(proverb). The listed features (lexical-semantic, 

morphological and syntactic) indicate that adverbs 
are an independent part of speech. 

 
Results 

Thus, we have made a brief overview of the 
history of adverb studies in grammars published 
from the beginning of the 19th century to the 
present day. Scholars approached the study of this 
word class in a variety of ways. When analyzing 
adverb descriptions in grammars, controversial 
judgments may be observed. In the 19th-early 20th 
centuries, adverbs were considered to be a part of 
adjectives, sometimes stative verbs and auxiliary 
words. Some of the scholars had experienced 
considerable difficulties in determining the 
difference between adverbs and adjectives, stative 
verbs, and auxiliary units until the middle of the 
20th century. Grammars, published after this 
period, maintain an identical description of 
adverbs. They are defined based on lexical 
meanings, morphological features and syntactic 
functions. 
 
References 

1. Sultanbaeva, Kh. V. (2019). K probleme 
chastei rechi v yazykakh razlichnogo tipologicheskogo 
stroya [On the Parts of Speech in Languages of 
Different Typological Systems]. Aktual'nye problemy 
filologii i pedagogicheskoi lingvistiki. No. 2, pp 12–18. 
DOI: 10.29025/2079-6021-2019-2-12-18. (In Russian) 

2. Gafarova, V. R., Galiullina, G. R. (2015). Tatar 
Language Non-Derivative Verbs in Historical 
Perspective. Journal of Language and Literature. 
Volume 6, Issue 2, 1 May, pp. 128–131. (In English) 

3. Kharisova, Ch. M., Shakirova G. R. (2016). 
Narechie v istoricheskoi strukture chastei rechi v 
tatarskom i drugikh tyurkskikh yazykakh [The Adverb in 
the Historical Structure of Parts of Speech in Tatar and 
Other Turkic Languages]. Filologicheskie nauki: 
Voprosy teorii i praktiki. Chast' 2. Tambov. No. 6 (60), 
pp. 203–206. (In Russian) 

4. Shakirova, G. R. (2017). Narechie v tatarskom 
yazyke: lingvodidakticheskii aspekt [Adverb in the Tatar 
Language: A Linguodidactic Aspect]. G. R. Shakirova. 
172 p. Kazan', Otechestvo. (In Russian) 

5. Giganov, I. (1801). Grammatika tatarskogo 
yazyka [Grammar of the Tatar Language]. 264 p. St. 
Petersburg, Imper. akad. nauk. (In Russian) 

6. Troyanskii, A. (1814). Kratkaya tatarskaya 
grammatika v pol'zu uchashchegosya yunoshestva, 
sochinennaya Kazanskoi Akademii Uchitelem 
tatarskogo yazyka svyashchennikom A. Troyanskim 
[Brief Tatar Grammar for the Benefit of the Student 
Youth, Composed by Priest A. Troyansky, the Kazan 
Academy Teacher of the Tatar Language]. A. 
Troyanskii. 200 p. St. Petersburg. (In Russian) 

7. Troyanskii, A. (1860). Kratkaya tatarskaya 
grammatika svyashchennika A. Troyanskogo [Brief 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 25 

Tatar Grammar, Composed by Priest A. Troyansky]. 
234 p. Kazan', Tip. Kokovinoi. (In Russian) 

8. Kazem-Bek, A. (1839). Grammatika turetsko-
tatarskogo yazyka, sostavlennaya ordinarnym 
Professorom Mirzoyu Aleksandrom Kazem-Bekom 
[Grammar of the Turkish-Tatar Language, Compiled by 
Ordinary Professor Mirza Alexander Kazem-Bek]. A. 
Kazem-Bek. 524 p. Kazan', Universitetskaya 
tipografiya. (In Russian) 

9. Makhmudov, M. G. (1857). Prakticheskoe 
rukovodstvo k izucheniyu tatarskogo yazyka, sost. 
starshim uchitelem 2-oi Kazanskoi gimnazii 
Makhmudovym [A Practical Guide to the Study of the 
Tatar Language, Comp. by Makhmudov, a Senior 
Teacher of the 2nd Kazan Gymnasium]. M. G. 
Makhmudov. 255 p. Kazan'. (In Russian) 

10. Nasyri, K. (1860). Kratkaya tatarskaya 
grammatika, izlozhennaya v primerakh [Brief Tatar 
Grammar Set Out in Examples]. K. Nasyri. 80 p. 
Kazan', Universitetskaya tip. (In Russian) 

11. Grammatika altaiskogo yazyka, sostavlennaya 
chlenami Altaiskoi missii (1869) [Grammar of the Altai 
Language]. 300 p. Kazan', Universitetskaya tip. (In 
Russian) 

12. Nasyri, K. (1975). Әnmүzәҗ [Anmuzaj]. 213 
p. Kazan, Tatarstan kitap nәshriyaty. (In Tatar) 

13. Nugaibәk, G. (1911). Tөrlek [Affix]. G. 
Nugaibәk. 80 p. Kazan', Lito-tip. I. N. Kharitonova. (In 
Tatar) 

14. Kurbangaliev, M. Kh., Gazizov, R. S. (1925). 
Opyt kratkoi prakticheskoi sistematicheskoi grammatiki 
tatarskogo yazyka: chast' I. Fonetika i morfologiya 
[Experience of a Brief Practical Systematic Grammar of 
the Tatar Language: Part I. Phonetics and Morphology]. 
M. Kh. Kurbangaliev, R. S. Gazizov. 104 p. Kazan', 
Gosudarstvennoe izdatel'stvo TSSR. (In Russian)  

15. Alparov, G. Kh. (1926). Shәkli nigezendә tatar 
grammatikasy (Telebezne gyil'mi tiksherү yulynda ber 
tәҗribә) [Tatar Grammar Based on Shakli (Studying 
Our Language: A Scientific Experiment.]. 164 p. Kazan, 
Tatar. dәүl. nәshr. (In Tatar) 

16. Borovkov, A. K. (1935). Uchebnik uigurskogo 
yazyka [A Coursebook of the Uigur Language]. 248 p. 
Leningrad, izd-vo Len. vost. in-ta. (In Russian) 

17. Tumasheva, D. G. (1978). Khәzerge tatar әdәbi 
tele. Morfologiyase [Modern Tatar Literary Language. 
Morphology]. 221 p. Kazan, Kazan universitety nәshr. 
(In Tatar) 

18. Dmitriev, N. K. (1948). Grammatika 
bashkirskogo yazyka [Grammar of the Bashkir 
Language]. 276 p. Moscow – Leningrad, izd-vo APN 
SSSR. (In Russian) 

19. Tumasheva, D. G. (1964). Khәzerge tatar әdәbi 
tele morfologiyase [Morphology of the Modern Tatar 
Literary Language]. Kazan, KDU nәshr. (In Tatar)  

20. Dyrenkova, N. P. (1948). Grammatika 
khakasskogo yazyka. Fonetika i morfologiya [Grammar 
of the Khakassian Language. Phonetics and 
Morphology]. Abakan: Khakoblnatsizdat,. 124 s. (In 
Russian) 

21. Kharitonov, L. N. (1943). Neizmenyaemye 
slova v yakutskom yazyke [Invariable Words in the 
Yakut Language]. 84 p. Yakutsk, Yakut. izd-vo. (In 
Russian)  

22. Kononov, A. N. (1956). Grammatika 
sovremennogo turetskogo literaturnogo yazyka 
[Grammar of the Modern Turkish Literary Language]. 
569 p. Moscow – Leningrad, izd-vo AN SSSR. (In 
Russian) 

23. Tatar grammatikasy: өch tomda (2016) [Tatar 
Grammar: In Three Volumes]. Proekt җit. M. Z. Zәkiev. 
Tulylandyrylgan 2 nche basma. Kazan, TәһSI. T. II, 432 
p. (In Tatar) 

24. Kharisova, Ch. M. (2014). Tatar telendә 
sүzlәrne tөrkemlәү printsiplary [Principles of Word 
Grouping in the Tatar Language]. Millimәdәniәt. Pp. 
155– 157. Qazan, Afyonkarahisar. (In Tatar)  

25. Khisamova, F. M. (2006). Tatar tele 
morfologiyase: Yugary uku iortlary өchen dәreslek 
[Morphology of the Tatar Language: A Textbook for 
Universities]. F. M. Khisamova. 335 p. Kazan, Mәgarif. 
(In Tatar)  

_______________________ 
 

ТАТАР ҺӘМ БАШКА ТӨРКИ ТЕЛЛӘРДӘ РӘВЕШ СҮЗ ТӨРКЕМЕН 
ДИАХРОНИК АСПЕКТТА ӨЙРӘНҮ 

 
Гөлнара Расиховна Шакирова, 

Казан федераль университеты, 
Россия, 420008, Казан ш., Кремль ур., 18 нче йорт, 

shakirova25@mail.ru  
 

Мәкалә татар һәм башка төрки телләрдә рәвеш сүз төркемен диахроник аспектта өйрәнүгә 

багышлана. Төрки телләр белеме үсеше тарихында бу сүз төркеме галимнәрнең игътибарын 
һәрвакыт җәлеп итеп торган. Татар телендә исә рәвешләр XIX гасыр башында өйрәнелә 
башлый. Мәкаләдә Г. Алпаров, И. Гиганов, Н.К. Дмитриев, А. Казем-Бек, А.Н. Кононов, К. 
Насыйри, Г. Нугайбек, А. Троянский кебек танылган тел белгечләренең хезмәтләрендәге әлеге 
мәсьәләгә кагылышлы төрле фикерләр һәм принциплар карала. Рәвешнең мөстәкыйль сүз 
төркеме буларак формалашуы, аның лексик-семантик төркемнәре белән бәйле каршылыклы 



G.R.SHAKIROVA 
 

 26 

фикерләр, әлеге тел берәмлегенең башка сүз төркемнәре белән мөнәсәбәте турындагы бәхәсле 
аспектлар яктыртыла. Мәкаләдә бу мәсьәлә буенча теоретик материалларны системалаштыруга 
омтылыш ясала. 

 
Төп төшенчәләр: татар теле, мөстәкыйль сүз төркеме, диахроник аспект, рәвеш, тел 

белеме, морфология 
 

Кереш 
Төрки телләрдә сүз төркемнәрен өйрәнүгә 

күпсанлы хезмәтләр багышланган, ләкин шуңа 
да карамастан, әлеге проблема иң катлаулы һәм 
бәхәсле мәсьәлә булып кала [1, б. 13; 2, б. 128]. 
Сүз төркемнәре арасында рәвеш үзенчәлекле 
урын алып тора. Төрки телләрнең морфологик 
системасында әлеге сүз төркеменең урыны 
аның мөстәкыйль сүз төркеме буларак 
чагыштырмача соңрак формалашуы белән 
бәйле [3, б. 203]. Бу үзенчәлек рәвешләр белән 
башка сүз төркемнәре арасында ачык 
чикләрнең булмавы, төрле сүз төркемнәре 
белән рәвешләр арасында торган аерым сүз 
формаларының булуы белән аңлатыла (Д.Г. 
Тумашева, Ф.М. Хисамова, Ч.М. Харисова). 
Рәвеш сүз төркеменең морфологик һәм 
грамматик категорияләре булмау аны 
мөстәкыйль сүз төркеме итеп карауны кире 
кагуга сәбәп була. Морфологик яссылыкта 
рәвешләрне, бер яктан, сыйфатлардан, икенче 
яктан – исемнәрнең кайбер грамматик 
формаларыннан, шулай ук ярдәмче сүз 
төркемнәреннән һәм фигыльләрнең хәл фигыль 
формаларыннан аеру берникадәр авырлыклар 
китереп чыгара, рәвешне аерым сүз төркеме 
буларак танымауга, әлеге сүз төркемнәрен 
бутауга сәбәп була [4, б. 14]. Бу уңайдан, рәвеш 
сүз төркеменең татар һәм башка төрки телләрдә 
формалашуын лингво-тарихи аспектта 
күзәтүнең, XIX гасыр башында дөнья күргән 
беренче татар теле грамматикаларыннан 
башлап, хәзерге грамматикаларга кадәр 
диахроник планда өйрәнүнең кыйммәте зур, 
чөнки ул телчеләрнең әлеге сүз төркеменә 
мөнәсәбәтен динамикада, үсештә карарга 
мөмкинлек бирә.  

 
Тикшеренү материаллары һәм методлары 

Мәкаләнең фәнни-теоретик нигезен Г. 
Алпаров, И. Гиганов, Н.К. Дмитриев, А. Казем-
Бек, А.Н. Кононов, К. Насыйри, Г. Нугайбек, 
А. Троянский, Д.Г. Тумашева, Ч.М. Харисова 
кебек күренекле тел белгечләренең хезмәтләре, 
сүз төркемнәрен өйрәнүгә кагылышлы төрле 
фикерләре, эзләнүләре тәшкил итә. Тикшеренү 
барышында чагыштыру, тасвирлау, күзәтү һәм 
анализ методлары кулланылды.  

 
Фикер алышу 

Татар тел белемендә рәвешләр XIX гасыр 
башында өйрәнелә башлый [3, б. 203]. 
И. Гиганов, А. Троянский, К. Насыйри, 
Г. Нугайбәк, Г. Алпаров, М. Корбангалиев, 
В.Н. Хангилдин кебек галимнәребезнең 
хезмәтләрендә әлеге сүз төркемен тикшерүгә 
аеруча зур урын бирелә.  

Беренче татар грамматикасы авторы 
И. Гиганов рәвешнең аерым сүз төркеме 
икәнлеген искәртеп үтә, «Татар теле 
грамматикасы» исемле хезмәтендә «рәвеш – 
фигыльләр һәм исемнәр алдыннан килеп, төрле 
хәлләрне белдерүче сүз төркеме», дип билгели 
[5, б. 176]. Галим рәвешләрне унҗиде мәгънә 
төркемчәсенә аера. Болар: вакыт, сыйфат, урын, 
микъдар, сан, тәртип, юклык, охшату, икеләнү, 
тизлек, төрлелек һ.б. рәвешләр. Бу урында 
И. Гигановның рус теле грамматикасына 
нигезләнүен билгеләп үтәргә кирәк. Түбәндәге 
мисаллар да моны раслап тора: яхшы – хорошо, 
иң, борын – прежде, шулай – так, юк – нет, 
менә – вот, чык – вон. [5, б. 177-178]. Шулай 
итеп, әлеге сүз төркеменә кергән сүзләр 
арасында сыйфатлар, фигыльләр, күрсәтү 
алмашлыклары, кисәкчәләр һәм рус телендә 
өлешчә рәвеш мәгънәсен белдергән башка 
сүзләр бар.  

А. Троянский исә үзенең грамматикасында 
рәвешләрне И. Гиганов кебек үк классифика-
цияли [6, б. 130] һәм хезмәтенең икенче 
басмасында рәвешләрнең – «эш яки билгенең 
билгесен яки хәлен белдерүче сүзләр» булуы 
турында хәбәр итә [7, б. 64]. Күргәнебезчә, 
әлеге билгеләмә рәвешләрнең бүгенге грамма-
тикаларда тәкъдим ителгән билгеләмәсенә бик 
якын тора. А. Троянский рәвешләрнең 12 
төркемчәсен аерып күрсәтә, аларга әлеге сүз 
төркеменә кергән сүзләрдән тыш исемнәр, 
сыйфатлар, бәйлекләр, алмашлыклар, кисәкчә-
ләр һәм модаль мәгънәле сүзләр дә кергән. 
Алар арасында, мәсәлән, юк – нет, менә – вот, 
ни өчен – зачем, кебек – словно, ничә – сколько, 
әллә – или кебек сүзләр бар [7, б. 64–68].  

Казан лингвистика мәктәбенең күренекле 
вәкиле А. Казем-Бек үзенең грамматикасында 
сыйфатлардан һәм исемнәрдән ясалган 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 27 

рәвешләрне; -ча / -чә кушымчалары ярдәмендә 
ясалган рәвешләрне; һәм гарәп теленнән кергән 
рәвешләрне аерып күрсәтә. Әлеге сүз 
төркеменең алты семантик төркемчәсе булуын 
ассызыклый. Болар: вакыт (кичә – вчера, бүген 
– сегодня, берсекөн – послезавтра), урын 
(кайда – где, моннан – отсюда, туры – прямо), 
сорау (ни өчен – зачем, шулаймы – так ли, 
ничек – как), сыйфат (чибәр – красивый, һәйбәт 
– хороший, яман – плохой), раслау (алай – так, 
шулай – так, әйе – да), кире кагу (ялган – 
лживый) [8, б. 366–373]. Әлеге сүз төркеменә 
галим шулай ук илә сүзе кулланылган 
төзелмәләрне һәм -дан кушымчалы сүзләрне дә 
кертеп карый. Нигездә, галим рәвешләрнең 
ясалыш үзенчәлекләрен өйрәнүгә зур игътибар 
бирә. 

М. Мәхмүдов үзенең «Практическое 
руководство к изучению татарского языка» 
дигән хезмәтендә рәвешләрнең дүрт семантик 
төркемен аерып чыгара: күләм (ничә – сколько, 
күп – много, азрак – меньше), эш-хәлнең үтәлү 
рәвешен белдергән лексик берәмлекләр (алай – 
так, бергә – вместе, яшерен – скрытый), урын 
(ни җирдә – где, кая – куда, бу төштә – здесь), 
вакыт (ул вакыт – тогда, инде – уже, кичә – 
вчера) [9, б. 212–221]. Шунысын да билгеләп 
үтәргә кирәк: автор беренче тапкыр семантик 
төркемнәрнең исемнәрен билгеләүдә «эш-
хәлнең үтәлү рәвешен белдергән рәвешләр» 
атамасын куллана. 

Татар халкының күренекле мәгърифәтчесе 
К. Насыйри исә рәвешләрне бәйлек һәм бәйлек 
сүзләр белән бергә карый. Галим аларны ун 
төркемчәгә бүлә: сорау (кайда – где, ничә – 
сколько, кайчан – когда), вакыт (кичә – вчера, 
һәркайчан – всегда, төнлә – ночью), урын 
(монда – здесь, эчтә – внутри, анда – там), 
күләм (аз – мало, күп – много, якын – близко), 
билге (яхшы – хороший, акрын – медленно, тиз 
– быстро), раслау (шулай – так, әйе – да, алай 
– так), юклык (түгел – не, юк – нет), чикләүче 
(генә, гына, кенә – только), дәрәҗә (каты – 
жесткий, бик – очень) һәм чагыштыру (кебек – 
словно, -дай, сыман – словно) [10, б. 9]. Әлеге 
грамматикада рәвешләр арасында хәзерге 
грамматикаларда мөстәкыйль һәм ярдәмче сүз 
төркемнәренә кергән сүзләр күп күзәтелә.  

1869 елда Казанда алтай теле грамматикасы 
нәшер ителә, анда рәвеш ярдәмлек сүз 
төркемнәре составына кертелә, аерып әйткәндә, 
кисәкчә буларак билгеләнә. Әйтергә кирәк, бу 
грамматиканың авторлары кисәкчәләргә, 
рәвешләр белән беррәттән, бәйлекләрне һәм 

теркәгечләрне дә кертеп карыйлар [3, б. 204]. 
Алар рәвешләрнең алты төркемчәсен билгели: 
сыйфат дәрәҗәсе (иң – самый), вакыт (иртән – 
утром), урын (анда – там), күрсәтү (муна – 
вот) һәм -мы/-ме сорау кисәкчәләре ярдәмендә 
ясалган сорау рәвешләре [11, б. 94–102].  

1895 елда Казан университеты типография-
сендә К. Насыйриның «Әнмүзәҗ» исемле 
хезмәте дөнья күрә. Әлеге грамматиканы язуда 
авторга гарәп һәм рус лингвистика мәктәп-
ләренең йогынтысы сизелә [3, б. 204]. Ләкин 
галим аларның берсенә дә сукырларча иярми, ә 

татар теленә хас булган үзенчәлекләрне исәпкә 
алып өйрәнә. «Әнмүзәҗ» хезмәтендә 
К. Насыйри рәвешләрне «зарыф» дигән термин 
белән атый һәм «...эш яки хәлне билгеләү өчен 
кулланылуын» искәртә [12, б. 133-134]. Галим 
фикеренчә, «зарыф» икегә – вакыт рәвешләренә 
(«зарфы заман») һәм урын рәвешләренә 
(«зарфы урын») бүленә. Вакыт рәвешләренә 
К. Насыйри бүген, көндез, төнлә, әле, иртә 
белән, яз көне кебек сүзләрне кертә. Ә урын 
рәвешләренә анда, монда, шунда, тегендә, 
эчтә, тышта, уңда, артта, алда кебек 
мисаллар китерә [12, б. 135–139]. Күргәнебезчә, 
әлеге мисаллар арасында мәгънәләре буенча 
рәвешләргә якын торган башка сүз төркемнәре 
дә очрый.  

Г. Нугайбәк «Төрлек» исемле хезмәтендә 
исә рәвешләрне «җитәкчеләр» дип атый һәм 

аларның урынны, вакытны, эш-хәлнең рәвешен 
белдергән сүзләр булуын күрсәтә [13, б. 68], 
әлеге сүзләрнең фигыльләрне ачыклап килүен 
ассызыклый. Галим, беренчеләрдән булып, 
татар телендә рәвешләрнең төрләнми торган 
сүз төркеме булуын билгели. Ул хәл фигыль 
(карый бардым) һәм инфинитив (карарга 
бардым) формаларын да рәвеш сүз төркеменә 
кертеп карый. Ясалышлары буенча галим 
аларны икегә бүлә: «билгелек» һәм 

«тормышлык» рәвешләре. Беренче төркемгә 
ничек? соравына җавап биргән (тиз йөри, 
татарча сөйләшә) рәвешләрне, ә икенчесенә – 
«күрсәтү өчен йөргән» рәвешләрне (төнлә 
кайтты, югарыда тора) кертә [13, б. 68]. 
Шуны да искәртергә кирәк: әлеге грамматикада 
рәвеш сүз төркеменә китерелгән мисаллар 
арасында бәйләгеч һәм модаль мәгънәле сүз 
төркемнәренә караган сүзләр инде күзәтелми. 
Шулай ук, галим парлы рәвешләргә күпсанлы 
мисаллар китерә (тырт-пырт, ашык-пошык). 

М. Корбангалиев белән Р. Газизов исә 
рәвешләрне ярдәмче сүзләр составына кертеп 
карыйлар. Авторлар татар телендә рәвешләрнең 



G.R.SHAKIROVA 
 

 28 

морфологик яктан азрак үсеш алуын һәм шулай 
ук башка телләрдәге рәвешләргә татар телендә 
сыйфатлар белән исемнәрнең дә туры килүен 
искәртәләр. Алар рәвешләргә кергән сүзләрне 
тамыр (саф) һәм ясалма рәвешләргә аералар. 
Тамыр рәвешләр дип, «эш яки хәлнең үтәлү 
рәвешен яки билгесен белдерүче сүзләр»не 
атыйлар, ә ясалма рәвешләргә -лай, -ләй 
(тереләй), -лата, -ләтә (акчалата), -ча, -чә 

(татарча) кушымчалары ярдәмендә ясалган 
сүзләрне кертәләр [14, б. 97]. М. Корбангалиев 
белән Р. Газизов рәвешләрнең мәгънә 
төркемчәләрен тикшергәндә, шулай ук рус 
грамматикаларына таяналар. Алар урын 
(кайда), вакыт (бүген), сәбәп (юкка), раслау 
(бар), юклык (юк, түгел), икеләнү (бәлки), 
билгеләү (бераз), сорау (ничек), чикләүче (гына, 
генә) дип аталган мәгънә төркемчәләрен 
күрсәтәләр. Моннан тыш, галимнәр әлеге сүз 
төркеменә кергән сүзләрнең җөмләдә төрле 
хәлләр булып килүен һәм бу үзенчәлекнең 
рәвешләрне башка сүз төркемнәреннән аерырга 
ярдәм итүен ассызыклап, беренчеләрдән булып, 
рәвешләрнең җөмләдәге вазифаларын 
билгелиләр. Шуны да искәртеп үтәргә кирәк: 
XX гасыр башында чыккан хезмәтләр арасында 
бары тик М. Корбангалиев һәм Р. Газизов 
грамматикасында гына рәвешләргә хас булган 
чагыштыру дәрәҗәсе турында әйтелә. 

Г. Алпаров фикеренчә, «әгәр сыйфатлар 
исемнәрнең рәвешләре булса, рәвешләр – 
фигыльләрнең сыйфатлары» [15, б. 55]. Галим 
рәвешләрнең үзенчәлекле сүз төркеме булуын 
искәртә һәм, беренчеләрдән булып «рәвеш» 
(фарсы сүзе) терминын куллана. Ул аларның 
түбәндәге ясалу юлларын күрсәтә:  

1) -лай, -ләй кушымчалары белән 
алмашлыклардан (алай, болай, шулай, тегеләй, 
бөтенләй) ясала;  

2) -лата, -ләтә кушымчалары ярдәмендә 
башка сүз төркемнәреннән (икеләтә, акчалата, 
көмешләтә, кичләтә, әйберләтә) ясала;  

3) -тын, -тен, -ын, -ен, -н кушымчалары 
ярдәмендә урын-вакыт сүзләреннән (якынтын, 
яшертен, кичен) [15, б. 78] ясала.  

Күргәнебезчә, Г. Алпаров рәвешләрне ясалу 
ысуллары буенча төркемләүгә шактый зур 
игътибар бирә.  

Шул рәвешле XIX гасырдан башлап XX 
гасыр башларына кадәр татар телендә язылган 
грамматикаларда рәвеш сүз төркеме рус 
грамматикаларына нигезләнеп тәкъдим ителә 
[3, б. 204]. Шул ук вакытта әлеге тел 
берәмлегенә билгеләмә биргәндә, авторлар 

әлеге сүзләрнең лексик мәгънәләренә басым 
ясыйлар. Нигездә, рәвешләр фигыльләр һәм 
исемнәр алдында килеп, төрле хәлләр 
функциясен үтәүче сүзләр буларак билгеләнә. 
Ләкин бу чорда дөнья күргән хезмәтләрдә әлеге 
сүз төркеменең асылы турында төгәл 
күзаллаулар чагылыш тапмый, шуңа күрә 
аларның үзенчәлекләрен билгеләүдә кайбер 
төгәлсезлекләр күзәтелә. Шуңа күрә рәвешләр 
арасында башка сүз төркемнәренә караган 
сүзләр дә (алмашлыклар, модаль сүзләр, 
кисәкчәләр, бәйлекләр) урын ала, бу лексик 
берәмлекләрнең татар теленә тәрҗемәләре рус 
грамматикаларында күрсәтелгән сүзләрнең 
мәгънәләрен белдерә.  

Әкренләп, XX гасырның 30 нчы елларында 
басылган грамматикаларда мөстәкыйль сүз 
төркемнәре рәтендә рәвеш тә тотрыклы урын 
ала башлый [4]. Бу, беренче чиратта, төрки 
телләрнең тулырак һәм җентекле грамматика-
лары дөнья күрү белән бәйле. Мәсәлән, 
тюрколог А.К. Боровков рәвешне «эш-хәлнең 

яки билгенең билгесе буларак кулланылучы 
төрләнми торган сүзләр категориясе» дип 
билгели [16, б. 76]. Галимнең сыйфат-рәвеш 
мөнәсәбәтенә бәйле фикерләре дә кызыклы. 
Уйгыр теле дәреслеге авторы рәвешләр һәм 
сыйфатлар арасында синтаксик чикне генә 
билгеләргә мөмкин һәм сыйфатлар фигыльнең 
үзлекләрен, билгеләрен белдергән, ачыклаган 
очракта синтаксик функцияләре буенча 
рәвешләргә күчәләр дип ассызыклый. Бу 
бәхәсле аспект, ягъни әгәр бер үк сүз җөмләдә 
аергыч вазифасын үтәсә – сыйфат, ә хәл булып 
килсә – рәвеш дип каралу, гомумән, сыйфат 
һәм рәвеш сүз төркемнәренең үзара мөнәсәбә-
тен ачыклау, үз чорында күп галимнәребезнең 
хезмәтләрендә яктыртыла (Х. Бәдигый, В.Н. 
Хангилдин, Ф.Ә. Ганиев һ.б.). 

Татар телендәге сүз төркемнәре төрки 
телләр белән аеруча зур уртаклык күрсәтәләр 
[17, б. 25], шуңа күрә татар телендә сүз 
төркемләү мәсьәләсен, безнең очракта 
рәвешнең мөстәкыйль сүз төркеме буларак 
формалашу үзенчәлекләрен тикшергәндә, төрки 
телләр белемендә бу мәсьәләгә карата әйтелгән 
фикерләрне өйрәнү шулай ук зур әһәмияткә ия. 
Мәсәлән, башкорт теле грамматикасы авторы 
Н. К. Дмитриев рәвешнең грамматик категория 
булуын ассызыклый һәм әлеге тел берәмлеге 
«эшнең, хәрәкәтнең билгесен (фигыльнең) яки 
билгенең билгесен (сыйфатның) күрсәтә» дип 
билгели [18, б. 112]. Шул рәвешле, бу сүз 
төркеменең фигыль һәм сыйфат белән 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 29 

бәйләнешенә игътибар итә. Моннан тыш, 
үзенең төрек (1939), кумык (1940), башкорт 
(1948) теле грамматикаларында Н.К. Дмитриев 
рәвешләрне формалашып бетмәгән морфологик 
категория буларак билгели һәм төрки телләрдә 
әлеге сүз төркеменең өзлексез тулылана, байый 
баруын ассызыклый [4].  

Бер үк вакытта галим рәвешләрнең 
исемнәрне, ә сыйфатларның фигыльләрне 
ачыклап килүен таный: татарча яза – 
татарча китап; яхшы бала – яхшы укый. [3, 
б. 204]. Шуңа бәйле рәвештә, Н.К. Дмитриев-
ның сыйфат-рәвеш мөнәсәбәте турында әйткән 
сүзләре кыйммәт: «татар телендәге сүз 
төркемнәрен анализлау өчен аерым сүз 
семантикасы хәл итүче элемент булып тора. Бу 
яктан караганда, мәсәлән, «яхшы» сүзе татар 
теле өчен бердәм зурлыкны күрсәтә, логик 
яктан ул атрибут, билге төшенчәсе белән бәйле, 
шуңа күрә аны бернинди икеләнүләрсез сыйфат 
сүз төркеме составына кертергә кирәк. Татар 
теле өчен «яхшы» сүзе, нинди синтаксик 
функция (хәл яки аергыч) үтәвенә карамастан, 
морфологик яктан сыйфат булып кала» [18, 
б. 70-71]. Бер үк сүзне, синтаксик функциясенә 
карап, бер очракта сыйфат дип, икенче очракта 
рәвеш дип билгеләүгә каршы чыккан әлеге 
фикерләр алга таба Д.Г. Тумашева, Ф.Х. Хиса-
мова, Ч.М. Харисова кебек татар галимнәрнең 
хезмәтләрендә дә яктыртыла: «Әгәр дә сүзнең 
семантикасында билге төсмере көчле булса, 
аларны аергыч яки хәл булып килүләренә 
карамастан, сыйфат дип карарга кирәк: 
сөйкемле кыз, сөйкемле сөйләшә һ.б. Мондый 
очракларны сыйфатларның рәвеш ролендә 
килүе һәм, киресенчә (күп кеше, татарча 
китап һ.б.) рәвешнең сыйфат ролендә йөрүе 
дип бәяләү мәсьәләне хәл итүдән ерак тора...» 
[19, б. 83].  

Хакас телендәге рәвешләрне тасвирлап, 
Н.П. Дыренкова өйрәнелә торган тел 
берәмлекләренең морфологик яктан исемнәргә, 
сыйфатларга, саннарга, алмашлыкларга, 
фигыльләргә якын торуына басым ясый. Ул 
аерым сүзнең кайсы сүз төркеменә керүен 
билгеләү өчен сорау куеп карарга һәм сорау 
сүзенең семантик-грамматик эквивалентлыгына 
таянырга тәкъдим итә [20]. 

Якут теле белгече Л.Н. Харитонов 
фикеренчә исә, «якут телендә рәвешләр 
семантик, синтаксик һәм морфологик 
билгеләре буенча барлык башка сүзләрдән ачык 
аерылып торган сүзләрнең мөстәкыйль 
төркемен тәшкил итә» [21, б. 5]. Галим 

искәртеп үткәнчә, сүзнең статусын билгеләү 
өчен аның мәгънәви, синтаксик һәм 
морфологик үзлекләренең бердәм җыелмасын 
карарга кирәк.  

А.Н. Кононовның төрек теле грамматикасы 
китабында да рәвешкә зур урын бирелә. 
Рәвешне «эш-гамәл, билге һәм предмет 
билгесен белдерүче, төрләнми торган сүз 
төркеме» дип билгеләп, галим аның фигыль, 
сыйфат һәм исем белән бәйләнешен күрсәтә 
[22, б. 274]. А.Н. Кононов рәвешләрнең 4 
мәгънә төркемчәсен билгели: билге, күләм, 
билге-хәл һәм хәл рәвешләре [22, б. 309]. Әлеге 
хезмәттә рәвешләрнең ясалыш ысуллары 
анализлана, бигрәк тә конверсия күренешен 
тасвирлауга зур игътибар бирелә. 

Бүгенге көндә рәвеш – «эш, хәл 
билгеләренең, сирәгрәк предмет һәм затларның 
процесска бәйле булмаган билгеләрен белдерә 
торган сүз төркеме» [23, б. 318] буларак 
билгеләнә, лексик-грамматик билгеләре буенча 
билге һәм хәл рәвешләренә бүленә. Билге 
рәвешләренә эш-хәлнең үтәлү рәвешен 
белдергән рәвешләр (аягүрә, тын, берьюлы) 
һәм күләм-чама рәвешләре (бик, шактый, күп), 
ә хәл рәвешләренә урын (ерак, югары, ары), 
вакыт (хәзер, бүген, көндез), сәбәп-максат (юри, 
тикмәгә, заяга) рәвешләре кертелә [23, б. 320]. 
Лексик-семантик мәгънәләре буенча рәвешләр 
сыйфатларга якын, чөнки икесе дә билге 
төшенчәсе белән бәйле. Морфологик яктан 
рәвеш төрләнми торган сүз төркеме, бары тик 
кайбер рәвешләр генә дәрәҗә формаларын ала. 
Синтаксик яктан рәвешләр күбрәк фигыльне, 
сыйфатны яки башка бер рәвешне ачыклап, хәл 
функциясендә киләләр. Мәсәлән: Яңгыр сирәк 
сибәләп кенә торды да, туктап тын алгач, 
чиләкләп ора башлады. (М. Хуҗин). Гәрәбәдәй 
сап-сары чикләвек аның учына тәгәрәп төште. 
(Ф. Шәфигуллин). Элек Илсөяр бу тауга 
менгәнен сизми дә кала иде, бу юлы бигрәк озак 
тоелды (Г. Гобәй.) Кайбер рәвешләр исә 
исемне ачыклап, аергыч функциясендә дә 
киләләр. Мәсәлән:  

Җырлар түгел, җилләр җитә алмас 
Ерак җирдә күлмәк иясе. (М. Җәлил).  
Аерым очракларда әлеге тел берәмлеге 

җөмләдә хәбәр булып килергә дә мөмкин. 
Мәсәлән: Зирәк һәр җирдә кирәк, тик чын 
зирәк бик сирәк (мәкаль). Санап кителгән әлеге 
үзенчәлекләр (лексик-семантик, морфологик 
һәм синтаксик) рәвешнең мөстәкыйль сүз 
төркеме булуын раслый.  

 



G.R.SHAKIROVA 
 

 30 

Төп нәтиҗәләр 
Шул рәвешле, без XIX гасыр башыннан 

алып, бүгенге көнгә кадәр басылган 
грамматикаларда рәвешләрнең өйрәнелү 
тарихына кыскача күзәтү ясап чыктык. Бу сүз 
төркемен тикшерүгә галимнәр төрлечә якын 
килгәннәр. Грамматикаларда рәвешләр турында 
мәгълүмат биргәндә, шактый гына бәхәсле 
фикерләр күзәтелә. XIX-XX гасыр башында 
рәвешләр сыйфат, кайвакыт хәл фигыль һәм 
ярдәмче сүз төркемнәре составында карала. 
Кайбер галимнәребез рәвеш белән сыйфат, хәл 
фигыль, ярдәмче сүз төркемнәре арасында 
чикне билгеләүдә XX гасырның урталарына 
кадәр шактый зур кыенлыклар кичерәләр. Ә 
инде бу чордан соң дөнья күргән грамматика-
ларда рәвешләрне тасвирлауда бертөрлелек 
саклана башлый [24, б. 156; 25, б. 282]. Алар 
лексик мәгънәләреннән, морфологик билге-
ләреннән һәм синтаксик вазифаларыннан 
чыгып билгеләнәләр.  

 
Әдәбият 

1. Султанбаева Х. В. К проблеме частей речи в 
языках различного типологического строя // 
Актуальные проблемы филологии и педагогической 
лингвистики. 2019; 2: 12-18. DOI: 10.29025/2079-
6021-2019-2-12-18. 

2. Gafarova V. R., Galiullina G. R Tatar language 
non-derivative verbs in historical perspective // Journal 
of Language and Literature. – Volume 6, Issue 2, 1 May 
2015, Pages 128–131. 

3. Харисова Ч.М., Шакирова Г.Р. Наречие в 
исторической структуре частей речи в татарском и 
других тюркских языках // Филологические науки: 
Вопросы теории и практики. Часть 2. Тамбов. – № 6 
(60). – 2016. С. 203–206. 

4. Шакирова Г. Р. Наречие в татарском языке: 
лингводидактический аспект / Г. Р. Шакирова. – 
Казань: Отечество, 2017. 172 с. 

5. Гиганов И. Грамматика татарского языка. 
СПб.: Импер. акад. наук, 1801. 264 с. 

6. Троянский А. Краткая татарская грамматика 
в пользу учащегося юношества, сочиненная 
Казанской Академии Учителем татарского языка 
священником А. Троянским / А. Троянский – СПб., 
1814. 200 с. 

7. Троянский А. Краткая татарская грамматика 
священника А. Троянского. Казань: Тип. Коковиной, 
1860. 234 с. 

8. Казем-Бек А. Грамматика турецко-
татарского языка, составленная ординарным 
Профессором Мирзою Александром Казем-Беком / 
А. Казем-Бек. – Казань: Университетская 
типография, 1839. 524 с. 

9. Махмудов М. Г. Практическое руководство 
к изучению татарского языка, сост. старшим 
учителем 2-ой Казанской гимназии Махмудовым / 
М. Г. Махмудов. – Казань, 1857. 255 с. 

10. Насыри К. Краткая татарская грамматика, 
изложенная в примерах / К. Насыри. – Казань: 
Университетская тип., 1860. – 80 с. 

11. Грамматика алтайского языка, составленная 
членами Алтайской миссии. – Казань: 
Университетская тип., 1869. 300 с. 

12. Насыйри К. Әнмүзәҗ. Казан: Татарстан 
китап нәшрияты, 1975. 213 б. 

13. Нугайбәк Г. Төрлек / Г. Нугайбәк. – Казань: 
Лито-тип. И.Н. Харитонова, 1911. 80 б. 

14. Курбангалиев М. Х., Газизов Р. С. Опыт 
краткой практической систематической грамматики 
татарского языка: часть I. Фонетика и морфология / 
М. Х. Курбангалиев, Р. С. Газизов. – Казань: 
Государственное издательство ТССР, 1925. 104 с. 

15. Алпаров Г. Х. Шәкли нигезендә татар 
грамматикасы (Телебезне гыйльми тикшерү юлында 
бер тәҗрибә). Казан: Татар. дәүл. нәшр., 1926. 164 б. 

16. Боровков А. К. Учебник уйгурского языка. 
Л.: Изд-во Лен. вост. ин-та, 1935. 248 с. 

17. Тумашева Д.Г. Хәзерге татар әдәби теле. 
Морфологиясе. – Казан: Казан университеты нәшр., 
1978. 221 б. 

18. Дмитриев Н. К. Грамматика башкирского 
языка. М. – Л.: Изд-во АПН СССР, 1948. 276 с. 

19. Тумашева Д.Г. Хәзерге татар әдәби теле 
морфологиясе. – Казан: КДУ нәшр., 1964. 

20. Дыренкова Н. П. Грамматика хакасского 
языка. Фонетика и морфология. Абакан: 
Хакоблнациздат, 1948. 124 с. 

21. Харитонов Л. Н. Неизменяемые слова в 
якутском языке. Якутск: Якут. изд-во, 1943. 84 с. 

22. Кононов А. Н. Грамматика современного 
турецкого литературного языка. М. – Л.: Изд-во АН 
СССР, 1956. 569 с. 

23. Татар грамматикасы: өч томда / проект җит. 
М.З. Зәкиев. –Тулыландырылган 2 нче басма. – 
Казан: ТӘһСИ, 2016 – Т. II. 432 б. 

24. Харисова Ч. М. Татар телендә сүзләрне 
төркемләү принциплары // Millimәdәniәt. Qazan: 
Afyonkarahisar, 2014. B. 155-157. 

25. Хисамова Ф.М. Татар теле морфологиясе: 
Югары уку йортлары өчен дәреслек / Ф. М. Хиса-
мова. – Казан: Мәгариф, 2006. 335 б. 

_______________________ 
 



TATARICA: LANGUAGE 
 

 31 

ИЗУЧЕНИЕ НАРЕЧИЯ В ДИАХРОНИЧЕСКОМ АСПЕКТЕ  
В ТАТАРСКОМ И ДРУГИХ ТЮРКСКИХ ЯЗЫКАХ 

 
Гульнара Расиховна Шакирова, 

Казанский федеральный университет, 
Россия, 420008, г. Казань, ул. Кремлевская, д. 18, 

shakirova25@mail.ru. 
 

Статья посвящена изучению наречия в диахроническом аспекте в татарском и других 
тюркских языках. На протяжении всей истории развития тюркского языкознания эта группа 
слов всегда привлекала внимание ученых. В татарском языке наречия начали изучаться в 
начале XIX века. В статье рассматриваются различные подходы, принципы и положения, 
содержащиеся в трудах известных лингвистов татарского и других тюркских языков: 
Г. Алпарова, И. Гиганова, Н. К. Дмитриева, А. Казем-Бека, А. Н. Кононова, К. Насыйри, 
Г. Нугайбека, А. Троянского и других. Освещаются проблемы, связанные с формированием 
наречия как самостоятельной части речи, его лексико-семантических групп. Наречия в 
татарском и других тюркских языках не дифференцированы от других частей речи какими-
либо специфическими показателями, кроме словообразующих аффиксов. Следовательно, 
актуальной является системная характеристика наречия. В статье была предпринята попытка 
систематизировать теоретический материал по этому вопросу. 

 
Ключевые слова: татарский язык, самостоятельная часть речи, диахронический аспект, 

наречие, языкознание, морфология 
 



 



TATARICA: LITERATURE 
 

 33 

Introduction 
Despite the fact that we have some official fac-

tual information about historical and current 
relations and mutual influences existing in fraternal 
Turkic peoples’ languages and literatures, about 
our meetings and campaigns, unfortunately, no 
such works in the area of music and song can be 
found. 

However, in real life such relationships exist 
and develop independently. For example, 
Azerbaijani melodies, which have come through 
the stage musical comedy, and songs written under 
their influence in our country (works by Fattah 
Latypov. - N. I.), as well as some folklore Kazakh 
melodies sung in our country before. Let’s 
remember “Өмеркән” (“Umerken” –“Life”). The 
songs “Уналты кыз Нәгыймәй, Фатыймәй” 
(“Unalty kyz Nageimei, Fatyimei” – “Sixteen Girls 
Nageimei, Fatyimei”) and “Әниемә” (“Enieme” – 
“To Mum”) by Shamshi Kaldayakov are listened 
to and sung by our people. In terms of folk 
melodies, we have long been closely connected 
with the Bashkirs. Singing and dancing to the 
tunes, ranging from the former Bashkir dance 
melodies “Ашказар” (“Ashkazar”), “Зөлхиҗә” 
(“Zulhiya”) to “Баек” (“Bayek”), “Гөлзәбирә” 
(“Gulzabira”) and “Карабай” (“Karabay”) testifies 
to this. This creative friendship, this mutual 
spiritual cooperation, the exchange of cultural 
treasures has been maintained not due to any 
official decrees or orders, but due to the people’s 
own desire and due to their spiritual call. 
Therefore, history holds no information that these 
relations were initiated by some heads of the 
office, who would have done this, wanting to rise 
to high eminence in culture. 

 
Materials and research methods 

This scientific research is based on the epic 
“Kongyr Boga”, the Bashkir melody “Kongyr Bo-
ga” and ancient legends. The work uses traditional 
methods of description, comparative-historical 
methods and the work on scientific sources, their 
analysis and generalization. 

 
Discussion 

Today, I will dwell on one of the tunes from 
the radio broadcast. Radio. A weekend concert. 
The Bashkir chant “Kongyr boga” is being 
performed. It is performed by the Tatar 
Philharmonic Choir [2]. 

The the song of “Kongyr boga”2 has the 
words– “hau-hau” ... This is a strange phrase that 
sounds so beautiful and harmonious. But what it 
means and why we feel moved and impressed. 
Many of us don't even seem to understand what it 
is... 

One of the legends tells us about it in this 
way3: 

Allegedly, in the Bashkir tribe of the Urals, one 
cow was pregnant. When the owner of the cow 
married her daughter off world away from home, 
she gave the cow along as her dowry, sending her 
somewhere far, far away from the Urals. A calf 
was born there, which became the “Kongyr boga”. 
But, according to what people say, the feeling, 
called longing for the land of the ancestors, is such 
a deep emotion that it is absorbed into one’s blood 
and is passed from generation to generation. Even 
a bull-calf, born in a foreign land, as this old song 
tells us, could not get used to the foreign land, and 
one day, missing his homeland, he went towards 

                                                 
2 “Kongyr boga” is a brown bull, a young brown bull. – 
Note by N. Isanbet. 
3 The personal archive of N. Isanbet has a certificate of 
the Bashkir complex expedition of the USSR Academy 
of Sciences in 1928 (See: [3, pp. 109–114, 320–395]. In 
the 1910–1930s, the teacher-scientist, having traveled 
along and across Bashkortostan, put a lot of effort into 
collecting Tatar and Bashkir folk art and folk epics 
(See: [3, pp. 109–114, 320–395]. During the expedition, 
N. Isanbet recorded three versions of the Bashkir epic 
“Idukej menan Moradum” from the old people, supple-
menting them with scientific comments and an introduc-
tory article, later he handed it over to the Scientific So-
ciety. At the beginning of 1930, the scholar prepared a 
collection of works, it passed a scientific examination 
and was submitted for publication to the Bashkir book 
publishing house [4, pp. 7–10]. Because of Zhidegan, 
the book was never published. Ten years later, a part of 
the work – the text “Idukej menan Moradum” – was 
translated by M. Sundyul into the Tatar language and 
published in the issues of April 28, 29 of the newspaper 
“Commune” [5]. At the meeting of the Union of Writers 
of the USSR and at the regional party conference, the 
epic “Idukej menan Moradum” was declared “a brilliant 
work of the Bashkir people” [6]. For the first time, N. 
Isanbet mentioned “Kongyr boga” in the collection of 
works “Idukej menan Moradum”: “Kongyr boga –a 
bull”. In the notes to the work, the scholar writes that in 
the Bashkir legend, the bull is the image of the holy cat-
tle, bringing happiness and prosperity, that the Kongyr’s 
path along the Ural ridges connects east with west, north 
with south. – Note by M. Khabutdinova. 



N.ISANBET 
 

 34 

the Urals4, trying to find the right direction ... 
Thus, the melody “Kongyr boga” was born5. 

Of course, this legend is associated with 
tribalism, nomadic animal husbandry and the 
fatherland. Its melody and music today sounds 
interesting, strange to us, but at the same time, it is 
native and beautiful. 

Okay, let the word “kongyr boga” mean “a 
brown bull”. But what does “hau-hau-hau” mean? 
Dogs’ sounds? Or is the bull in the homeland met 
by barking dogs? Is it driven back from its parental 
home to be exiled? 

                                                 
4 The “Bashkir Encyclopedia” contains interesting sci-
entific material about the history of this song: 
“KONGYR-BOGA” is a memorial of the Bashkir ver-
bal art, the epic. It was first recorded by R. G. Ignatiev 
and published in 1865 in the “Orenburg Provincial 
Newspapepr”. Variants of the epic of the same name 
were recorded by M. A. Burnagolov, K. Margan, G. 
Salyam, R. Shakur. “Kongyr-boga” is included in the 
cycle of Bashkir legends about animals, such as Akhkak 
yurga and Kara yurga. The work reflects the Bashkirs’ 
ancient ideas about sacred animals that bring happiness 
and prosperity. The main character of the epic gets mar-
ried and moves far from her home. She takes a brown 
cow as her dowry. After many years the calf of this 
cow, following the “Kongyr boga”, leaves the haven of 
nomadic peoples. The owner of the animals, addressing 
them with a song, follows them. The animals lead her to 
her home. The road, along which she goes and returns 
home, is popularly called “the road of Kongyr boga”. 
More than 10 versions of the epic from the territories of 
the Republic of Bashkortostan, Orenburg and Samara 
regions are stored in the Scientific Archive of the 
UFSIN RAS [7, p.605]  
5 The “Bashkir Encyclopedia” provides interesting in-
formation about the Bashkir folk song of the same 
name: “KONGYR BOGA” (“Kongyr boga” – “A young 
bull calf”), a Bashkir folk song with a calm melody. In 
1907, M. Burangolov made the first recording from 
Khasan Burangolov in the village of Verkhnyaya Ilyasa, 
the Samara district (now the Krasnogvardeisky district, 
the Orenburg region). In the collection “Bashkir Folk 
Songs” (1935), it was published by S. Gabashi. Kh. 
Akhmetov and L. Lebedinsky worked on subsequent 
publications. The song is of epic character. In search of 
the lost brown bull, the heroine composes a song on the 
way. The melody is based on pentatonic sounds, the size 
of the verse (beginning) is characterized by a soft, 3-
beat, smooth style; the refrain has a structure, approach-
ing the short melody of a 2-beat rhythm, and is charac-
terized by a smooth movement, and abundant repetition 
of the syllable “һau” as an appeal to the animal. One of 
the performers was H. Almukhametov. “Kongyr Boga” 
for voice and piano was arranged by Akhmetov, A. 
Klyucharev arranged it for choral performance and 
symphony orchestra [8, p. 605]  

Of course, “hau-hau ...” is not a dog barking, 
but simply an expression of tenderness for bulls 
and cows. 

As, for example, M. Gafuri’s work has the 
affectionate appeal “шул вакыт бер яшь килен 
‘һәй-һәү’ диеп сыерын сава” (“shul vakyt ber 
yash kilen ‘hei-heu’ dip syeryn sava” – “at this 
time a young woman is milking a cow, addressing 
her ‘hey-hey’”). 

And when these “hau-hau” lines are sung, 
perhaps they should be sung not like a dogs’ bark, 
but rather like a melody of homesickness by a 
tormented mythical or totemic bull, and the chorus 
should greet and caress “kongyr boga”, addressing 
it affectionately “hau-hau”. 

What I can think of is a similar tune of the 
Siberian Tatars, in Tyumen and Tobolsk [9]. This 
is also mentioned in the inscriptions preserved 
from the 15th-16th centuries. At this point, I am not 
going to discuss them yet. Nevertheless, it must be 
said that the melody “Ilche baga”, recorded in the 
40-s from the Tatars living on the banks of the 
Irtysh, the melody that was spread in Kazan, is 
dedicated to the same topic. The name of the song 
was modified from the phrase “Ilche boga”, and 
here boga also means a bull. This is one of the 
light, joyful melodies. Now, it seems, it has not 
preserved the old lyrics, and modern songs are 
sung to the old melody. Nevertheless, the old 
interjections are preserved in the choruses. If you 
listen carefully to the words: 

Һәү-һилләү, һилләү-ләү (heu-hilleu, hilley-
leu) 

Һәү-һилләү, һилләү-ләү (heu-hilleu, hilley-
leu). 

you can understand that they correlate with 
“hau-hau”. However, judging by the joyful melody 
and comparing it with the Bashkir “Kongyr boga”, 
the legend of this “Kongyr boga” was not only 
ancient totemism. It was a kind of a solemn 
ceremony among the Turkic peoples and it was 
carried out as a theatrical ceremony. When people 
saw that the “Kongyr boga” was returning, they 
did not know what to do, they cried and laughed ... 

- Stop it, you will say, what is it? As if they 
had never seen bulls before, why would the whole 
village be surprised! Look, we have a dozen such 
“boga” (bulls) sent to a meat processing plant. And 
no one cares. Aren’t there many bulls that have 
gone lost and astray? What difference does it make 
whether they come back or not? We’re talking 
about a man now! He must be sung about, but not 
the bull! Look, they greeted him like a hero, crying 
with joy and laughing! One might think how 



TATARICA: LITERATURE 
 

 35 

ignorant these ancient people were. Or really 
stupid. 

And yet I’m not surprised. Modern people, 
who are “born with a completed seventh grade ed-
ucation”, who study algebra at the age of four and 
distribute all the benefits according to their 
scientific categories, they do not understand the 
feeling of joy for the bull that has returned to its 
homeland. It’s not easy to understand. If only we 
had not turned into a prudent person or a modern 
electronic computer, if our imagination could be at 
least a little ... more vivid, in order for us to com-
prehend this situation. We need to break from the 
present, jump back in time and imagine ourselves 
as a person living at that time. 

It’s not an easy thing to do. How far can this 
jump go? I don’t know. But let’s try anyway. 

In the days when legends existed, there was no 
“connection between the countryside and the city”, 
perhaps even these words did not exist, but there 
were some special connections between man and 
nature, people closely interacted with the nature 
around them, with its vegetation and animals. They 
drank from natural rivers and springs, scooping 
water from ditches or leaning forward to get it like 
animals do, they breathed the same air. Why not 
breathe it! Since they brought home newborn curly 
lambs and slept hugging them! And the calf that 
was nearby and was looked after. It came up and 
chewed on the hem of its mistress’s dress while 
she was kneading dough. It cannot be said that they 
smelled fine and ignorance is generally worth 
keeping silent about, but there was one thing: the 
air was clean and fresh, not spoiled by the smell of 
gasoline or car fumes, there were no shops with 
vodka everywhere. If you wanted to breathe, there 
was clean air, if you wanted to drink, there were 
pure natural waters and a boiling samovar, and tea 
brewed with the same water on the table from 
dawn till dusk. 

This is already a thing of the past... People 
lived their simple lives, in direct dependence on 
the nature around them, on the strength of bulls 
and horses, on meat, milk, koumiss, fats and the 
skin of these animals. I don’t know if people har-
nessed horses then or vice versa. Yet the boys, alt-
hough they did not harness cows, they rode horses, 
and adults rode them and harnessed them …. Peo-
ple lived in harmony with these animals, which 
provided them with milk, meat, which helped to 
cultivate the land and grow and reap the harvest; 
yes, there were disagreements and reconciliations 
between them, they tried to understand each other, 
explain themselves, wanting to know or share their 

problems, they sang, whistled or whispered. Ap-
parently, as Tukay said, chickens did not cackle, 
but sang then. And if suddenly lightning happened 
to strike, rivers flooded, a fire broke out, people 
did not run to send telegrams or make calls, but 
turned to nature. If there was a total solar eclipse, 
people and their animals wept bitterly remember-
ing all their sins and prayed. When the eclipse 
slowly began to pass away, they rejoiced like chil-
dren and congratulate each other, believing that 
their prayers had been accepted. 

After the above presented reflections, let’s re-
turn to the “Kongyr Boga” again, and the same 
thing is found here. Is this a joke? Look, “the son 
of a bull – a young calf”, which was considered to 
be our ancestor, was devoid of his father’s home! 
(And let’s not forget that the bull, possibly the an-
cestor for these ancient people, was their totem? N. 
Isanbet) 

Still in the womb, it was aware of being in a 
foreign land and being born there. And then our 
bull-calf got homesick and, unable to stand it, furi-
ously pounded the ground with its hooves, sniffing, 
tears flowing from its eyes ... And off it went to 
look for its homeland, its parental home. It 
couldn’t speak, but its soul could feel, and despite 
all the sufferings, it returned! It found its father’s 
house, it came back6. No, no, this is not a simple 
case, it’s an amazing one. Even today, hearing this 
magical story, the audience rejoices. At that time, 
everyone was in a hurry to look at this extraordi-
nary bull, people ran to the square to watch this 
magical sight. Everyone believed it to be an ex-
traordinary event. All singers and musicians made 
it into a song, its biography into a dastan, describ-
ing the difficult fate of the bull, who managed to 
break its chains, get free from its shackles and re-
turn to its homeland. The people who listened to 
the song with bated breath were surprised and 
wept. 

And the following words answer the question 
of a man, living in those times: 

- No, abzy, it is the same “Konyr boga” who 
climbed to the top of the mountain and, feeling 
home in its heart, in its guts, it searched for the 
house along the roads that no man had set foot on, 
paving the way. 

It was impossible to celebrate the return of this 
bull without performing solemn, totemistic songs, 
                                                 
6 In the Urals, the Bashkirs point to a long road to prove 
their words, adding that these are the traces of the 
“Kongyr God”. The long road, they say, did not run 
anywhere across the river, so that the bull did not wet its 
hooves anywhere ... – Note by N. Isanbet. 



N.ISANBET 
 

 36 

dastans and making a sacrifice. After all the 
festivities, people sang such light, happy, short 
songs as “Ilche baga”. And, probably, they danced 
to these ditties. In those times, song, melody, dance 
were inseparable from each other and such events 
could not be imagined without musical rites. It was 
probably just the case that time too... 

Emotion is a catching thing, but one should not 
think that everyone perceived this “kongyr boga”, 
who had lost its herd, in the same way. People will 
be people. Despite the fact that people are 
collective creatures, they evaluate everything in 
their own way, based on their own experiences. 

The ancestor of the ancient Turks is said to be 
“Ugyz Khan” and their progenitor was a bull / 
totem. What would this mythical ancient “Kongyr 
boga”, coming in search of his father’s house, see 
now? Of course, the bull would see that he re-
turned in search of a totemic feeling. People stop 
and stare seeing in this bull the personification of 
this paternal spirit, this love for the motherland, so 
the bull seems to be a holy phenomenon. Other 
people compare “Kongyr boga” with the son of a 
great khan who was killed during one of the wars, 
and his wife, who had his child in the womb, gave 
birth to a son in foreign lands. As you can see, 
everyone lives in their own world, this is their own 
world, the universe of their own life, of their own 
historical society and the universe of the 
association of legends. Even if you find this vast 
land, you will not be able to enter it with any 
archaeological excavations. You will not be able to 
advance further on, you will be lucky if you scoop 
up a shovel of that earth and hear the “Kongyr bo-
ga”. Apparently, ancient man lived in his own 
world, incomprehensible to us; he sparked ideas 
and gained experiences in his own way. That’s 
exactly why people experience different emotions 
when they see “Kongyr boga”. That is why 
dombrists praise it, because it was not afraid of 
anything, neither death, nor people, it came to the 
land of his origin and found his treasure. That is 
why some people cry, hugging it, while old 
women, having seen a lot, lament and, in order not 
to jinx it, hang silk fabric and silver badges around 
its neck. Watching all this, the bull becomes the 
hero of the dastan. And the whole square, 
congratulating him, sing “Kongyr boga” “hau-
hau!...” 

 
Results 

Thus, I believe that this old, beautiful melody 
“Kongyr boga”, apparently, is a kind of 
spontaneous manifestation of warm feelings for the 

motherland. It should not be forgotten, despite the 
fact that the song is a melody, ancient people’s 
folklore, which is spontaneous and 
improvisational, everyone experiences their own 
specific feelings. Here is this melody - in this song, 
in this legend and in the rite “Kongyr boga”. What 
brings people together, what makes them sing, of 
course, is the feeling of love for the motherland 
and the longing for it, which is characteristic of 
both people and animals. This is the secret of the 
song’s strong impact. 

In the Urals, the songs, associated with the 
legend of this bull, were called “Коңгыр бога” 
(“Kongyr boga”), in the Bashkir language – 
“Куңгыр буга” (“Kungyr buga”) and “Ҡуңыр 
буға” (“Kunyr boga”), “Коңор бого” (“Konor bo-
ga”); in the Irtysh region it was “Илче бага” 
(“Ilche baga”), in the Kama region, perhaps, the 
name was “Ала буга” (“Alabuga”) or some other 
name was used. In the Volga-Urals, the name 
“Бугырслан” /Буга арыслан?/ (“Bugyrslan” 
/Buga aryslan?/) or “Богавы” (“Bogava”) is used 
quite a lot. If we delve into history, we may under-
stand if these names have survived from the time 
when herds of elks walked freely on this land, 
because elks were called “bugu”. As for the moose, 
they were considered to be holy animals, they 
could not be touched, and the people who killed or 
hunted them were exposed throughout the country 
and cursed in bayts. 

 
Conclusion 

Obviously, some verses, songs and melodies 
have been preserved in “Kongyr-boga”, but this 
ancient dastan has not survived. Listening to this 
amazing melody, it is clear that neither the 
listeners nor the performers understand what it is 
about, in what way hau-hau is pronounced: is it a 
dog barking or some sort of affectionate address? 
Of course, a song can be sung without 
understanding its meaning, but only by singing 
words. However, if the song were performed, 
based on the legend and the history of the melody, 
if the song had words, it would sound much better 
and be more impressive. If skilled directors and 
conductors could use these plots, they would 
enrich traditional melodies with rich performances, 
interesting games, dances or other details. A 
modern choir, choreography, bull-horned masks 
and folk amateur art can provide every opportunity 
to describe such songs against the backdrop of a 
solemn square and create a song performance. 

 



TATARICA: LITERATURE 
 

 37 

References 
1. Isanbet, N. (1968). “Kongyr boga” [The 

Brown Bull]. Iz lichnogo arkhiva N. Isanbet. Rukopis'. 
Napechatan na mashinke, 11 p. (In Russian) 

2. “Kongyr boga” (1968) [The Brown Bull]. Iz 
fonda radio Tatarstan. Dirizher i khormeister: Dzhavid 
Kotdusov. 3 min. 24 sek. (In Russian) 

3. Naki Isanbet (2021) [Naki Isanbet]. Sostavitel' 
M. M. Khabutdinova. 736 p. Kazan', fond “Җyen 
(Sbornik)” knizhn. izd. (In Russian)  

4. Idukai i Muradym. Istoricheskii kubair (1994) 
[Indukai and Muradym. A Historical Kubair]. 352 p. 
Ufa, Bashkortostan “Kitap (Kniga)” knizhn. izd. (In 
Russian) 

5. Idukәi һәm Moradum (1940) [Indukai and 
Muradym]. Kommuna. No. 78 (1477). 28 aprel'; 79 
(1478) 29 aprel'. (In Tatar) 

6. Izdatel'stvo, literatura, narodnoe tvorchestvo 
(1940) [Publishing, Literature, Folk Art]. Matbugat, 
әdәbiyat, khalyk iҗaty. VKP(b) өlkә komitetynyң 
sekretare iptәsh Anoshinnyң Bashkortstan partiya 
oeshmasynyң XX өlkә konferentsiyasendә sөilәgәn 
dokladynnan. Oktyabr'. No. 5, 9 p. (In Tatar) 

7. Shakurov, R. Z. (2007). “Kunyr buga”. 
Bashkirskaya ehntsiklopediya [The Brown Bull. Bashkir 
Encyclopedia]. T. 3, p. 605. Ufa, Nauchnoe izd-vo 
“Bashkirskaya ehntsiklopediya”. (In Russian) 

8. Khamitova, G. Ch. (2007). “Kunyr buga” 
Bashkirskaya ehntsiklopediya [The Brown Bull. Bashkir 
Encyclopedia]. T. 3, p. 605. Ufa, Nauchnoe izd-vo 
“Bashkirskaya ehntsiklopediya”. (In Russian)  

9. Batyrshin, R. R. (2010). Sibirskie tatary. 
Tatarskaya ehntsiklopediya [Siberian Tatars. Tatar En-
cyclopedia]. T. 5, pp. 313–315. Kazan', Institut 
Tatarskoi ehntsiklopedii AN RT. (In Russian) 

_______________________ 
 

«КОҢГЫР БОГА» КӨЕ: ТАРИХИ ТАМЫРЛАРЫ ҺӘМ ПОЭТИКАСЫ 
ТӨРКИ ХАЛЫКЛАР МӘДӘНИЯТЕ КОНТЕКСТЫНДА1 

 
Нәкый Исәнбәт, 

Казан, 
mileuscha@mail.ru.  

 
«Коңгыр бога» дастаны һәм аның белән тыгыз бәйләнештә туган «Коңгыр бога» башкорт 

көе мәкаләнең бәяләү объекты булып тора. Бу ядкәрләрнең иҗат ителү тарихы, идея-эстетик, 
жанр үзенчәлекләре һәм мәдәни мирас белән бәйләнеше мәсьәләләре фәнни хезмәтнең тикшерү 
предметын билгели. Әлеге рухи хәзинәләр беренчеләрдән булып фәнни әйләнешкә кертелә һәм 
ул мәкаләнең фәнни яңалыгы буларак каралырга хаклы. «Коңгыр бога» дастаны һәм «Коңгыр 
бога» башкорт көе төрки халыкларның җыр, музыка һәм халык авыз иҗаты бәйләнешләре 
контекстында тикшерелә. Аларның барлыкка килү тарихы борынгы кешеләрнең дөнья, андагы 
күренешләр турындагы күзаллауларына, мифологиягә, риваятьләргә, эпосларга нигезләнеп 
шәрехләнә. «Коңгыр бога» җырына салынган мәгънәнең тирәнлеге, хисси-эмоциональ көче 
бәяләнү белән беррәттән, Н. Исәнбәт аның төзелешенә һәм башкарылу осталыгы 
проблемаларына да игътибарын юнәлтә. Җырның башкарылу сәнгате эчтәлек һәм форма белән 
диалектик бәйләнештә каралып, аны җырлау үзенчәлекләре дә мәкаләнең шәрехләү предметы 
булып тора. Автор «Коңгыр бога» җыры аһәңенең, моңының халыкларның борынгы табигый, 
изге ватанчылык хисе, туган илне сагыну, җирсенү хисе белән тыгыз бәйләнешен ассызыклый. 

 
Төп төшенчәләр: җыр, көй, төрки халыклар, мәдәни бәйләнешләр, «Коңгыр бога», эпос, 

легенда, ватанчылык хисе 
 

                                                 
1 Мәкаләнең оригиналдагы исеме «,,Коңгыр бога“ (Музыкабызда тугандаш халыклар ара дуслык мөнәсәбәте 
уңае белән)» дип атала. Кулъязма Нәкый Исәнбәтнең шәхси архивында саклана [1]. Фәнни язманың 
төзелеше «Таtarica» журналының «Әдәбият» бүлеге редакторы Т.Ш. Гыйлаҗев тарафыннан журнал 
таләпләренә туры китереп үзгәртелде. Фәнни комментарийларны Н. Исәнбәтнең һәм башка галимнәр фәнни 
хезмәтләреннән алып тулыландыручы – «Таtarica» журналы редакторы М.М. Хәбетдинова.  



N.ISANBET 
 

 38 

Кереш 
Тугандаш төрки халыклар белән тел һәм 

әдәбият буенча тарихи һәм бүгенге 
мөнәсәбәтләр йә йогынтылар хакында, ара-тирә 

очрашулар яки кампанияләр уздырылганда, 
рәсми һәм кәҗүнниерәк төстә булса да, 
белешмәләр бирешү кебек аз-маз эшләребез 
күренсә дә, ләкин музыка һәм җыр-көй 
тармагында моңарчы күзгә чалынган андый 
хезмәтләр дә булмады шикелле. 

Әмма тормышта мондый мөнәсәбәтләр бар 
һәм алар үзлегеннән дәвам итә. Мәсәлән, 
азәрбайҗан сәхнә – музкомедиясе аша кергән 
җыр-көйләр һәм шул йогынты белән бездә дә 
язылган көйләр (Фәттах Латыйпов әсәрләре. – 
Н.И.), фольклордан элек бездә кайбер казакъ 
көйләре җырланды. Әйтик «Өмеркән». Хәзер дә 
«Уналты кыз Нәгыймәй, Фатыймәй», яки 
Шәмши Калдаяковның «Әниемә» дигән көе дә 
халкыбызда бик яратып тыңлана һәм җырлана. 
Халык көйләре ягыннан караганда, башкортлар 
белән без элек-электән тыгыз бәйләнештә. 
Башкортның элекке «Ашказар», 
«Зөлхиҗә»ләреннән алып «Баек», «Гөлзәбирә», 
«Карабай» кебек бию көйләренә кадәр татарда 
җырланып, уйналып йөрүе шундыйлардан. Бу 
иҗади дуслык, бу үзара күңел хезмәттәшлеге, 
бу рухи хәзинәләр белән уртаклашулар нинди 
дә булса рәсми чаралар, боерыклар буенча 
түгел, бәлки халыкның үз зәвык, һәм үз татым 
әйдәве белән үзлегеннән эшләнгән. Шунлыктан 
бер канцелярия башлыгының да бу без кушкан 
буенча эшләнде дип үзенә шуның белән 
культурада беренче урынны даулаганы тарихта 
күренми. 

 
Фәнни хезмәтнең материалы һәм методлары 

«Коңгыр бога» эпосы, башкорт көе 
«Коңгыр бога», борынгы риваятьләр, 
легендалар фәнни мәкаләнең өйрәнү материалы 
һәм чыганаклары булып тора. Хезмәттә 
тасвирлама, чагыштырма, чагыштырма-тарихи, 
фәнни чыганаклар белән эшләү, анализ һәм 
гомумиләштерү традицион методлары 
кулланылды.  

 
Фикер алышу 

Мин бүген эфирдан тапшырылган 
көйләрдән берсенә тукталам. Радио. Ял концер-
ты. Менә башкорт көе «Коңгыр бога» башка-
рыла. Аны Татар филармония хоры башкара 
[2].  

Җырның кушымтасы безгә «Коңгыр бога»1 
«һау-һау»... дип көйләп кабатлап тора. Бу шун-
дый матур, көйләнеп яңгырап торган гаҗәп бер 
сәер фраза. Әмма ләкин ни дигән сүз, нәрсә ул 
сизенәбез кебек, тәэсирләнәбез дә. Алай булса 
да мәгьнәсе, ни икәнен күпләребез аңлап та 
җиткермибез кебек... 

Легендаларның берсе безгә бу хакта шулай 
сөйли2:  

Имештер, борын Уралда яшәгән башкорт 
ыруындагы бер сыер буаз була. Йорт хуҗасы 
үзенең кызын каядыр чик якка кияүгә биреп 
озатканда, кыз малы итеп шул буаз сыерны да 
биреп, аны Уралдан каядыр ерак-ерак чит 
җиргә озаткан була. Менә шуннан бу сыер 
карынында киткән бозау анда «Коңгыр бога» 
булып туган. Әмма халык уенча, төп ватаның 
булган ата-баба җирен сагыну дигән нәрсә 
табигатьтә шундый көчле һәм канга сеңешкән 
бер тирән хис булмак кирәк ки, ул хәтта 
нәселдән-нәселгә күчә ала. Шуның белән бу 
                                                 
1 «Коңгыр бога» – коңгырт үгез, коңгырт төстәге 
яшь үгез дигән сүз. (Монда – башмак үгез.). – Н. 
Исәнбәт искәрмәсе. 
2 Н. Исәнбәтнең шәхси архивында 1928 елдагы 
СССР Фәннәр Академиясенең Башкорт комплекслы 
экспедициясенең таныклыгы саклана (Кара: [3, б. 
109–114, 320–395]). 1910 – 1930 елларда укытучы-
галим җәяүләп, Башкортстанны аркылыга-буйга 
йөреп, татар һәм башкорт халык иҗатын һәм халык 
эпосларын җыйнау эшенә бик күп көч сала (Кара: [3, 
б. 109–114, 320–395]). Экспедиция вакытында Н. 
Исәнбәт «Идүкәй менән Морадым» башкорт 
эпосының 3 вариантын картлардан язып алган һәм 
аларны фәнни комментарийлар һәм кереш мәкалә 
белән Фәнни җәмгыятькә тапшырган. 1930 елның 
башында галим, җыйнама төзеп, фәнни экспертиза 
аша үткәреп, үз хезмәтен Башкорт китап 
нәшриятына биргән [4, б. 7–10]. «Җидегән» эше 
аркасында китап басылмыйча калган. 10 ел узгач, 
хезмәтнең бер өлеше – «Идүкәй менән Морадым» 
тексты – М. Сөндекле тарафыннан татарчага 
тәрҗемә ителеп, «Коммуна» газетасының 28, 29 
апрель саннарында басылып чыккан [5]. СССР 
Язучылар союзы секциясендә һәм өлкә партия 
конференциясендә «Идүкәй менән Морадым» эпосы 
«Башкорт халкының гениаль иҗаты» дип игълан 
ителә [6]. Н. Исәнбәт тарафыннан беренче тапкыр 
«Коңгыр бога» «Идүкәй менән Морадым» 
җыйнамасында телгә алына: «Конгыр бога бозау». 
Галим үзенең искәрмәсендә аның башкорт 
риваятендә бәхет һәм муллык китерә торган изге 
мал образын аңлатуын, Конгыр бога юлының 
Уралтау сыртлары буенча көнчыгыш белән 
көнбатышны, төньяк белән көньякны тоташтырган 
бик борынгы юл булуын әйтеп китә. – М. 
Хәбетдинова искәрмәсе.  



TATARICA: LITERATURE 
 

 39 

борынгы җыр-көйдән күренүенчә, хәтта шушы 
бер хайван баласы булып читтә туган бу үгез-
бога да, ят җиргә табигате ияләшә алмыйча, 
көннәрдән бер көнне үз ватанын җирсенеп, 
башын бер якка алып, үкерә-үкерә аны эзләп, 
ата йорты Уралга әйләнеп кайта3... Менә 
шуннан «Коңгыр бога» көе туа4. 

                                                 
3 «Башкорт энциклопедиясе»ндә бу көй тарихы 
турында кызык фәнни материал тупланган: 
«КОҢГЫР-БОГА» башкорт сүз сәнгатенең 
истәлеге, эпос. Тезмә һәм чәчмә формада яши. Р.Г. 
Игнатьев тарафыннан беренче тапкыр язып алына 
һәм 1865 елда «Оренбург губерна ведомост»енда 
басыла. Эпосның бер исем астындагы вариантларын 
М.А. Бурнаголов, К. Мәргән, Г. Саләм, Р. Шәкүрләр 
язып алган. «Коңгыр бога» башкорт риваятьләренең 
Ахкак юрга, Кара юрга кебек хайваннар турындагы 
циклына керә. Әсәрдә башкортларның бәхет һәм 
муллык китерә торган изге хайваннар турындагы 
борынгы күзаллаулары чагылыш тапкан. Эпос 
героинясы кияүгә чыгып, үз туган йортыннан еракка 
китә. Бирнәгә ул коба (коңгырт) сыер ала. Берничә 

ел үткәч, бу сыерның бозавы Конгыр богага (Коба 
үгезгә. – Т.Г.) ияреп, күчмә халыклар тукталган 
урынны ташлап китә. Хуҗабикә, җыр белән 
эндәшеп, алар эзеннән бара (Кара: «Конгыр бога»). 
Хайваннар аны ата-ана йортына китерәләр. Героиня 
туган йортка килгән һәм аннан кире киткән юл 
халык телендә «Коңгыр бога юлы» дип йөртелә 
башлый. РФА УФҮнең Фәнни архивында эпосның 
Башкортстан Республикасы, Оренбург, Самара 
өлкәләре территорияләреннән язып алынган 10нан 
артык варианты саклана» [7, с. 605] (тәрҗемә. – Т.Г.) 
4. «Башкорт энциклопедиясе»ндә шул исемдәге 
башкорт халык җыры турында кызык мәгълүмат 
бирелә: «КОҢГЫР БОГА» («Куңыр буга» — 
«Коба яшь үгез бозау»), башкорт халык җыры, 
салмак көй. 1907 елда М.А. Буранголов Самара 
губернасы Бозаулык өязе Югары Ильяс авылында 
(хәзерге Оренбург өлкәсе Кызыл гвардия районы) 
Хәсән Буранголовтан беренче тапкыр язып ала. 
«Башкорт халк йырлары» («Башкорт халык 
җырлары, 1935) җыентыгында С. Габәши язмасында 
басыла. Шуннан соңгы язмаларны Х.Ф. Әхмәтов, 
Л.Г. Лебединский эшли. Җыр эпик характерда. 
Поэтик текст «Коңгыр бога» эпосының фрагменты 
булып тора: югалган коңгыр боганы эзләргә чыккан 
героиня юлда җыр иҗат итә. Көй пентатоник 
авазларга нигезләнә, куплетның (башлам) үлчәме 
хикәяли торган 3 өлешле, салмак; структурасы 
белән 2 өлешле кыска көйгә якынайган кушымта 
салмак хәрәкәткә корылган, хайванга эндәшүне 
белдергән «һәү» иҗегенең мул кабатлануы белән 
характерлана. Башкаручыларның берсе Х.С. 
Әлмөхәммәтов. «Коңгыр бога»ны тавыш һәм 
фортепиано өчен Әхмәтов, ә хор һәм симфоник 
оркестр өчен А.С. Ключарев эшкәртә [8, с. 605] 
(тәрҗемә. – Т.Г.).  

Сүз дә юк, бу легенда кавемчелеккә, күчмә 
терлекчелеккә һәм ватанчылыкка бәйләнешле. 
Аның көе дә җыры шикелле, бүген безгә бик 
сәер, кызыклы, шуның белән бергә, үз һәм 
матур булып ишетелә. 

Ярый, «Коңгыр бога» дигәне коңгырт үгез 
дигән сүз булсын. Әмма бу «һау-һау-һау!» – 
дигәне ни? Эт өргән тавышлармы? Йә булмаса, 
әллә ул үгезне төп туган илендә шулай этләр 
амалап өреп каршы алалармы? Аны ата 
йортыннан кире куалар, сөрәләрме? 

Билгеле, «hay-һay...»лар монда эт өрүе 
түгел, бәлки үгезләрне, сыерларны яратып, 
әйтеп, эндәшү ымлыгы гына. 

Әйтик, М. Гафуриның «шул вакыт бер яшь 
килен, “һәй-һәү” диеп, сыерын сава» дигәндәге 
яратып эндәшү шикелле.  

Шулай булгач, ул сүзне җырлаганда да, 
«һау-һау!» дип, «туп-турыдан туп пошел» 
дигәндәй, эт өргән тавышлар белен түгел, 
киресенчә, аны үзенең төп туган илен сагынып, 
эзләп кайтып килгән бу мифик яки тотем 
үгезнең үз җир-суын, җирсенү авазлары итеп 
яңгыратырга яки, җырын җырлаган кешеләр ул 
«Коңгыр бога»ны үз итеп чакырып, «һәү-һәү» 
яратып, хуплап, хорда да аңа җылы тавышлар 
белән «үкереп» эндәшеп каршы алырга тиеш 
дип беләм. 

Искә төшкәннән шуңа охшашлырак сыбыр5 
татарларында, Төмән-Тубылда да бик мәшһүр 
[9]. Бу хакта ХV-ХVI йөзләрдән үк калма 
язуларда да очрала. Бу урында әле аларына 
тукталмыйм. Алай да булса, безнең бу заманда 
әле 40 нчы елларда гына Иртыш буе 
татарларыннан ишетеп язып алынып, Казанда 
да таралган «Илче бага» көе дә шулар ишеннән 
булуын әйтергә кирәк. Ул төптә «Илче бога» 
сүзеннән үзгәргән, ягъни монда да бога – үгез 
турында әйтелә. Бу үзе бер җиңел, шатлыклы 
көйләрдән. Хәзер аның элекке җырлары да 
калмаган ахыры. Бары тик көенә теләсә нинди 
хәзерге җырларны әйтеп җырлый бирәләр. 
Алай да кушымтасында иске ымлыклар калган. 
Андагы: 

Һәү-һилләү, һилләү-ләү 
Һәү-һилләү, һилләү-ләү. 
дигән сүзләренә караганда, ул да баягы 

«һәү-һәү»ләр белән бер иштәнрәк булуы 
аңлашыла. Әмма инде көйнең шатлыклы 
булуына караганда, аны башкорт «Коңгыр 
бога»сы белән дә бер төр типта куеп 
чагыштыргач, бу «Коңгыр бога» легендасы 

                                                 
5 Сыбыр татарларында – себер татарларында – Т.Г. 



N.ISANBET 
 

 40 

кайчандыр бик борынгы тотемизмнан калма, 
коры бер җыр гына булып калмый күрәсең. Ул 
төрки халыкларда үзенә бер тантаналы йола 
булырга һәм ул йола мәйдан театраль 
тамашалы итеп уздырылган булырга тиеш. 
Кешеләр анда «Коңгыр бога»ның кайтуын 
күргәч, куанычларыннан нишләргә белми, 
елашканнар да, көлешкәннәр дә... 

- Тукта, диярсез, монысы нәрсә инде тагын? 
Үгез күргәннәре юкмы, бөтен авыллары белән 
купмасалар! Шуның өчен бу кадәр тамаша? 
Әнә, бездә аның ише «бога»ларны дистәсе 
белән бастырып, шәһәр аша ит комбинатына 
суемга алып китеп торалар. Көн дә күреп тора-
быз, беркемнең дә исе китми. Андый илен-
йортын югалткан, адашкан үгезләр булмыймы-
ни? Әйләнеп кайтса ни дә, кайтмаса ни? Хәзер 
кеше дибез бит инде! Аны җырларга кирәк, ә 
болар – үгез! Әле үзләре шуңа шаккатып, әллә 
нинди бер зур каһарман кайткан кебек каршы-
лап, куанычларыннан җылашып, көлешеп 
нишләргә белмәүләрен кара! Бер уйласаң, 
бигрәк тә сәер, кара надан булган да инде бу 
борынгы кешеләр. Әллә инде бөтенләй дә 
җүләр сымакмы шунда. 

Шулай дисәгез дә, бер дә гаҗәпләнмим. 
Хәзер инде безнең бу заманда, «туганда ук 
җидееллыкны бетереп туган», дүрт яшендә 
алгебра укыган, үзенең фәнни балигъ булып 
җиткәнче үк, һәр нәрсәгә үзенең фәнни-
гыйльми категорияләре печатен сугып, 
паспортизация ясап бетергән бүгенге кеше өчен 
борынгыларның шушылай илгә кайткан бер 
башмак үгез өчен мәйдан кубулары чынлап та 
аңлашылып та җитмәс. Моны төшенү җиңел эш 
түгел. Әгәр дә без хәзер үзебездә шакылдап 
торган коры акыл кешесенә яки заманча электр 
- исәп машинасына әйләнеп калмаган булсак, 
әгәр дә әле хыял дигән үз «машина»быз 
телевизор кадәр үк булмаса да, бераз гына эшли 
торган булса, ... безгә хәзер бу хәлне аңлау 
өчен, күрәсең, бу урында бу заманнан кинәт 
кенә берничә гасыр артка сикереп кайтып 
төшәргә, үзебезне андагы кешеләрнең берсе 
итеп уйлап карарга кирәк. 

Җиңел эш түгел. Күпме сикереп булыр. 
Белмим. Алай да тәвәккәлләп карыйк. 

Әле ул борынгы легендар заманнарда «авыл 
белән шәһәр арасында элемтә» дигән нәрсә, 
хәтта ул сүз үзе дә булмаган, алай да кеше 
белән табигать арасында ниндидер үзенә бер 
төрле элемтә булган, кешеләр үз тирәләрен 
чолгаган табигать, андагы үсемлек, хайваннар 
белән ничектер, бер-берләренә якын аралашып 

яшәгәннәр. Алар анда табигый аккан елга-
чишмәләрдән агым сулардан сулар алып яки 
шул хайваннар кебек үк аларга иелеп ятып 
эчкәннәр, алар белән бер рәттән бер үк һаваны 
сулаганнар. Ничек суламассың. Кышын 
кечкенә бөдрә бәрән, бәтиләрне кочаклап, өйгә 
алып күтәреп кертеп кундыргач! Анда тагы әле 
шунда булган, торган юаш бозау да буш калма-
ган. Хуҗа хатыны камыр баскан арада тыныч 
кына арттан аның итәген чәйнәгән. Төрле 
тәмле-тәмсез исләр анда да чыкмаган түгел, ә 
инде андагы наданлык-томаналыкны әйткән дә 
юк, тик бер ягы шул: урамга чыксаң, һавада 
балта элсәң төшмәслек яшел бензин газы, 
алдыңда да агымсу урынына будка-будка аракы 
тормаган. Сулыйм дисәң һавасы, эчим дисәң 
табигый чын сулар җитәрлек, бик теләсәң, әнә 
пар бөркеп торган самавыр белән шул суда 
пешерелгән кайнар чәй дә иртәдән кичкә кадәр 
өзелмәгән, әлбәттә. 

Анысы инде хәзинәдә бары белән... 
Кешеләр үзләренең шул бер катлы гади генә 
тормышларында, шул үз тирәләрен чолгаган 
табигатькә, шул үгез, атларның көченә, шул 
терлекләрнең биргән ит, сөт, кымыз, майлары-
на, йон-тиреләренә турыдан-туры бәйле булып 
яшәгәннәр. Белмим, анда кешеләр атны 
җиккәнме, әллә кайчагында ат кешеләрне 
җиккәнмедер. Алай да малайлар, сыерга ук ат-
ланмасалар да, атына атланып рәхәтен 
күргәннәр, олылар да атта, арбаларда инде. 
Кешеләр шул терлекләр биргән ит, сөт һәм шул 
маллар көче белән үстерелгән игеннәргә туры-
дан-туры тоташып, үзләре дә табигатьләшеп, 
бер-берсенең хәлләрен белеп, вакыты белән 
гаиләдәгечә, үзара әйткәләшеп, типкәләшеп, та-
гын татуланышып, һаман катыш-кара бергә 
торганнар, ничек тә үзара бер-беренең хәлен 
якыннан аңлап, тоеп, җырда, сүздә шул 
хәлләрен бер-берләре белән уртаклашып, әйтеп, 
сызгырышып, җырлашып яшәгәннәр. Күрәсең, 
анда эшләр, чынлап та, Тукай әйткәнчәрәк, та-
выклар да җырлый булган, сайрамый ләбаса, 
кычкырмый да, көйләми дә, ә җырлый. Инде 
тагы яшен ату, су басу, ут чыгу кебек 
көтелмәгән бәла-каза, стихияләр килсә, анда да 
тагы әллә кая телеграммалар сугу, телефоннар 
шалтырату юк, тагын шул ук табигатькә сыен-
ганнар. Ә инде тулысы белән кояш тотыла кал-
са, анда эш бөтенләй дә харап; бөтен 
табигатькә, бөтен галәмгә зур һәлакәт килгән 
кебек кешеләр хайваннары белән бергә үкереп 
елашканнар, барлык кылган гөнаһ-җинаятьләре 
искә төшеп, шулар шомлыгыннан тотылган көн 



TATARICA: LITERATURE 
 

 41 

алдында тәүбәләр әйтелгән. Инде кояш шул то-
тылуыннан ачыла башласа, бу кешеләр 
тәүбәләре «кабул булуга» тагын балалар кебек 
куанып, бер-берләрен котлаша башлаганнар. 

Хәзер бу әйткәннәребездән соң, тагын 
«Коңгыр бога»га килсәк, аның белән дә шун-
дый ук хәл. Уен эшмени? Әнә бит, әнә, нәсел 
башы итеп саналган «үгез углы яшь бога» 
үзенең төп ата йортыннан язган! (Ә үгез – 
онытмыйк, бәлки, бу борынгы кешеләр өчен 
нәсел башы – тотемдыр?. – Н.И.) 

Ана карынында башы чит җирләргә олагып, 
анда туып калган. Шуннан менә шул безнең 
үгез углы «коңгыр бога» анда үзенең ата йор-
тын сагынып, менә инде йөрәгенә түзми ярсып, 
тояклары белән җирне казый, исни, күзеннән 
мөлдерәп яшьләр ага икән, ди... Җир ертып 
үкepeп, кинәт-кинәт үзен-үзe җирләргә ата, та-
гын җылый икән, ди. Шуннан менә ул үзенең 
төп ватанын, ата йортын эзләп юлга чыккан. 
Сорашыр теле юк, алай да күңеле сизә 
мәхлукның, әнә ни кадәр җәфа-михнәтләр 
чиксә чиккән, кайткан бит! Ата йортын үзе 
эзләп, үзе искәп тапкан, үзe кайткан6. Юк, юк, 
бу тикмә бер эш кенә түгел, гадәттән тыш бер 
хәл. Менә шул могҗизалы хәлне ишетеп, әнә 
бүген бөтен ил купмыйча хәле бармы? Бар да 
шушы гадәттән тыш боганы, бу тамашаны үз 
күзе белән күреп калырга мәйданга ашыга. Бар 
да моны олы хикмәтле вакыйга итеп кабул итә. 
Җырчы-җыраулар, көйчеләр җыелып, бу «му-
енчагын сөйрәткән, сыртын кемгә көйрәткән» 
ягъни әсирлек муенчагын муеныннан өзеп са-
лып, үз йортының ирекле көч һәм ихтыяр 
гәүдәләнеше булып алларына килеп баскан 
боганың ниләр-ниләр күргәнен алар хәзер әнә 
җырга, думбрага салып, кыйссасын дастан итеп 
әйтеп җырлыйлар. Тын калып тыңлаган 
кешеләр моны ишетеп, табигатьтәге бу гаҗәп 
хәлдән хәйран калган. Үзләре дә әсәрләнешеп 
елыйлар. 

Шуннан инде бу заман кешесе сизенә дә 
җавап биреп чыта:  

- Юк, абзый, ул «Коңгыр бога» дигәнең [...] 
тау сыртына үзе менеп, ата йортын үз күңел 
хисе, үз танавы белән сизеп, үз ирке белән 
шуны эзли чыгып, кеше белмәс юллардан 

                                                 
6 Уралда башкортлар, үз сүзләренә дәлил итеп, 
«Коңгыр бога» эзе яки юлы дигән тау өсиләп, озын 
бер юл күрсәтәләр. Имеш, бу озын юл бер кая да 
кичү-елгалар аша үтми, шулай итеп башмак үгез 
беркайда да тоягына су тигезми кайткан... – Н. 
Исәнбәт искәрмәсе. 

үзенә-үзе юл сабып, кайтып килгән «Коңгыр 
бога» булыр беләсең килсә. 

Бу тантаналы, әсәрле, тотемистик җырлар, 
бу дастан, бу мактау-мәдхия, гимннар астында 
бога шәрәфенә ясалган мондый мәйданнарда ул 
иске заманнарда, әлбәттә, корбан чалынмыйча, 
казаннар асылмыйча, һавага төтеннәр 
күтәрелмичә булмый. Инде туен туйлап, сыен 
сыйланып, мәҗлес күңел ачуга күчкәндә, 
әлбәттә инде, әлеге «Илче бага» кебек 
шатлыклы, җиңел, кыска җырлар 
башлангандыр. Һәм такмак әйтеп биюләр 
киткәндер. Элек җыр, көй, бию бер-берсеннән 
аерылмаган заманда, мондый зур вакыйга 
шундый бәйрәм йоласыз уздырылмый. Мөгаен, 
бу юлы да шулай булгандыр... 

Хис йогышлы әйбер, ләкин «коңгыр 
бога»ны кешеләр анда шулай турыдан-туры 
һәм катлаусыз хис итсәләр дә, алар аны, 
әлбәттә инде, бөтенесе берьюлы, бер сискәнү, 
йә бер курку кичергән көтү хайваны кебек, бар 
да бердәй, аермасыз, төп тоташ бер генә төр 
кичергәннәр дип уйларга ярамый. Кеше бит ул 
үзе күмәкчел булса да, шул ук вакыт 
һәркайсының үз күзе, үз хәтер кичереше яки 
«үз манарасы» кичереше, үз түбәсе, 
«манарасы», ягъни үз тамашасы бар. 

Әйтик, анда берәресе, ата-бабасыннан 
ишетмеш буенча, борынгы төрки халыкларның 
ерак төп бабалары «Угыз хан» исемле булган 
дип белгән һәм үз ыру бабасы да үгез /тотем/ 
булган дип йөри. Хәзер шул мифик иманлы 
борынгы кешебез бу ата йортын эзләп кайтучы 
«Коңгыр бога»да нәрсә күрер? Әлбәттә инде, 
шул үзе мөкатдәс тотем дип белгән үгез 
рухының чагылышын, җанлы шаһитын, шул 
рухның үз төп ата йортын эзләвен күрә. 
«Коңгыр бога»да шул ата рухының, ватан 
мәхәббәтенең тере гәүдәләнешен күреп әсәрә, 
аңа хәзер бу башмак үгез – Алла урынында изге 
бер күренеш. Икенче берәүләре исә, «Коңгыр 
бога»ны моннан элек шушы ватан җирләрен 
басып алучы берәр яу кулында үтерелгән 
ханның берәр зур кабилә башлыгының ятлар 
кулына әсир төшкән бикәсе карынында китеп 
читтә туган углы белән чагыштыра: «Коңгыр 
бога» төсендә шул бәк углының үз җир-суын, 
илен, ватанын, сагынып кайтуының 
гәүдәләнеше кебек бер хәл хис итә, шуңа 
хәйран. Күрәсез, монда һәркем безнекенә башка 
дөньяда яши, бу аның үз дөньясы, бу галәм 
аның үз тарихи җәмгыятенең тормышы һәм 
риваятьләр ассоциациясе галәме. Син аның ул 
мәйдан тоткан җирен тапсаң да, аның ул 



N.ISANBET 
 

 42 

галәменә бернинди археологик казылмаларың 
белән дә керә алмыйсың. Керәсең икән, ул да 
шул борынгыдан калма «Коңгыр бога» кебек 
җыр-көй әсәре аша берәр көрәк җир булса да, 
казып кына керә алырсың, күңел колагың 
салсаң, бәлки әле андагы һай-һой авазларын да 
ишетерсең. Курәсең, ул тарихи кеше анда 
безнекенә башка форма үз дөньясында яши, 
башка төрле хисләр, башка дәртләр һәм хәтер 
ялкыннары белән яна. Менә ни өчен дә анда ул 
кешеләр «Коңгыр бога»ны күргәндә, кайсы 
көлә, кайсы җылый яки бии. Менә ни өчен 
җыраулар аңа думбра чалып, мактау 
дастаннары җырлый, аның бу изге юлда җан 
фида итеп, бернинди аю-бүредән дә, кешедән 
дә курыкмыйча, үз төп җирен эзләп кайтып 
килүен, үз тияген7 табуын мактый. Менә ни 
өчен берләре шул данлы боганың муенын 
кочып җылый, күпне күргән әбиләр исә, ул 
мөбарәк хайванга күз тимәсен өчен, нидер 
укыньп, муенына ефәк чуклар, көмеш 
галәмәтләр, кортбашлар тагалар. Шулай итеп, 
башмак үгез күрә торып күз алдында дастан 
каһарманына әйләнә. Бөтен мәйдан аны котлап, 
«Коңгыр бога», һау-һәү!...не әйтеп җырлый. 

 
Нәтиҗәләр 

Шулай итеп, минемчә, бу иске, матур 
«Коңгыр бога» көе халыкка борынгы табигый, 
тирән ватанчылык хисенең үзенчәлекле, 
стихиячел пәйда булышыдыр. Шул ук вакыт 
борынгы кешенең җыр-көй, фольклор иҗаты 
стихиячел һәм илһами (импровизацион. – Н.И.) 
булса да, монда онытмыйк, һәркемнең үз 
шәхесе кичереше, үз түбәсе яки «үз манарасы» 
бар. Монда исә бу көй – бу җырда, бу легенда 
һәм бу «Коңгыр бога» йоласында. Аларны 
бергә җыйган, җырлаткан нәрсә исә, барына да 
хәтта, хайваннарга да уртак булган бер хис 
тәкъбир ителә, ул да булса, җирсенү, 
ватанчылык хиседер, барысына да табигый һәм 
изге булган ватанчылык хиседер. Монда шул 
әйтелә, һәм бу җыр-көйнең зур тәэсир итү 
көченә ия, үзенчәлекле шәп музыкаль әсәр 
булуының сере дә шунда. 

Бу үгез легендасына бәйләнешле җыр яки 
башка хәбәрләр каһарманы Уралда «Коңгыр 
бога», башкортчада «Куңгыр буга» һәм 

«Ҡуңыр буға», «Коңор бого», Иртышта «Илче 
бага» исемләнсә, Чулман-Камада ихтимал ул 
«Ала буга» яки башка берәр төрле аталгандыр. 

                                                 
7 тияк – диалекталь сүз; күчерелмә мәгънәдә туган 
җирне, туган туфракны белдерә. – Т.Г. 

Идел – Уралда «Бугырслан» / Буга арыслан?/ 
яки «Богавы» кебек җир-су, кала-сала исемнәре 
дә аз түгел бит. Тагын да борын-борынгарак 
китсәк, бу якларда болан-пошилар көтү-көтү 
булып иркен йөргән заманнардан калма 
йолаларга бәйле яклары да килеп чыгу 
ихтимал. Болан үгезе дә «бугу» дип аталган 
бит. Ә инде пошига килсәк, аның безнең 
халыкта, шушы соңгы заманнарга кадәр 
кагылырга-тияргә ярамый торган изге табу итеп 
саналуы, аны тоткан-аткан кешеләрне әрләп-
хурлап бөтен илгә фаш иткән бәетләрдән дә 
күренеп тора. 

 
Йомгак 

Билгеле, «Коңгыр бога»ның хәзер анда-
монда теге-бу хәбәре, кисәкчә кайбер җырлары, 
көйләре сакланса да, аның хакындагы борынгы 
дастан [...] онытылган. Бу гаҗәп көйне 
тыңлаганда, анда нәрсә хакында сүз баруын, 
инде - нинди һay-һayлар әйтелүен, аның эт 
өрүеме, яки иркәләү һәү-һүе икәнен 
тыңлаучылар да түгел, җырлаучылар да 
аңламый җырлый икәнлекләре күренеп тора. 
Билгеле, җырны бит аны үзен, мәгънәсен аңлап 
та, аңламыйча, сүзләрен корыга көйләп кенә дә 
«җырлап» була. Шулай булса да, берни дә 
аңламыйча, корыга җырлауга караганда, 
көйнең легендасын, тарихын, сүзләренең 
мәгънәсен төшенеп җырлаганда, күп мәртәбә 
реальрәк һәм әсәрлерәк булыр иде. Аннары 
мондый бай тамашалы, сюжетлы, йолалы 
көйләрдән оста режиссер, дирижер, җыр-хор 
җитәкчеләре белеп файдаланганда, әллә ни 
хәтле бай тамаша, манзаралар, кызыклы-күмәк 
уен, бию яки башка берәр детальләр белән 
баета алган булыр иде. Хәзерге хор, 
хореография, үгезле-мөгезле маскалар һәм 
халык үзешчән иҗатчылыгы бу мондый 
җырларны тантаналы мәйдан – җыр тамашасы 
фонында сурәтләүгә бөтен мөмкинлекләрне 
бирә. 

 
Әдәбият 

1. Исәнбәт Н. «Коңгыр бога» // Н. Исәнбәт 
шәхси архивыннан. Кулъязма. Машинкада басыл-
ган. 1968 ел. 11 б. 

2. «Коңгыр бога» // Татарстан радиосы фон-
дыннан. Дирижер һәм хормейстер: Җәвит Котдусов. 
1968 ел. 3 мин. 24 сек. 

3. Нәкый Исәнбәт. / Төз. М. М. Хәбетдинова. 
Казан: «Җыен» фонды нәшр., 2021. 736 б. 

4. Иҙеүкәй менән Мораҙым. Тарихи ҡобайыр. 
Өфө: Башҡортостан «Китап» нәшриәте, 1994. 352 б. 



TATARICA: LITERATURE 
 

 43 

5. Idukәj һәм Моradum // Коммуна. 1940. № 78 
(1477). 28 апрель; 79 (1478) 29 апрель. 

6. Матбугат, әдәбият, халык иҗаты. ВКП(б) 
өлкә комитетының секретаре иптәш Аношинның 
Башкортстан партия оешмасының ХХ өлкә 
конференциясендә сөйләгән докладыннан // 
Октябрь. 1940. №5. 9 б.  

7. Шакуров Р. З. «Куңыр буга» // Башкирская 
энциклопедия. Т. 3. Уфа: Научное изд-во «Башкир-
ская энциклопедия», 2007. С. 605. 

8. Хамитова Г. Ч. «Куңыр буга» // Башкирская 
энциклопедия. Т. 3. Уфа: Научное изд-во «Башкир-
ская энциклопедия», 2007. С. 605. 

9. Батыршин Р. Р. Сибирские татары // Татар-
ская энциклопедия. Т. 5. Казань: Институт Татар-
ской энциклопедии АН РТ, 2010. С. 313–315.  

_______________________ 
 

ПЕСНЯ «КОҢГЫР БОГА» («КОРИЧНЕВЫЙ БЫЧОК»): 
ИСТОРИЧЕСКИЕ КОРНИ И ПОЭТИКА В КОНТЕКСТЕ КУЛЬТУРЫ 

ТЮРКСКИХ НАРОДОВ1 
 

Наки Исанбет, 
Казань, 

mileuscha@mail.ru.  
 

Объектом изучения в данной статье являются дастан «Коңгыр бога» («Коричневый бычок») 
и одноименная башкирская народная песня. Предметом исследования стали история создания 
этих произведений, их идейно-эстетическое, жанровое своеобразие и связь с культурным на-
следием тюркских народов. Данный источник из архива Н. Исанбета впервые вводится в науч-
ный оборот. В этом состоит новизна данной работы. Дастан и башкирская песня «Коңгыр бога» 
исследуются в контексте взаимосвязи песни, музыки и устного народного творчества тюркских 
народов. Доказано, что история возникновения этих источников базируется на представлениях 
древних людей о мире и явлениях в нем, на мифологии, легендах, эпосах. Н. Исанбет обращает 
внимание не только на глубину семантики, эмоциональной силы, заложенной в песне «Коңгыр 
бога», но и на диалектическую взаимосвязь содержания с формой, особенностями исполнения 
песни. Автор статьи раскрывает национальные особенности звучания этих текстов, акцентиру-
ет внимание на чувстве патриотизма народа, что отражено в столь древних произведениях 
фольклора. 

 
Ключевые слова: песня, мелодия, тюркские народы, культурные взаимосвязи, «Коңгыр 

бога», эпос, легенда, патриотическое чувство 
 

                                                 
1 Статья хранится в личном архиве Наки Исанбета. В оригинале статья называется «,,Коңгыр бога“ (О 
проявлении дружбы народов в музыке родственных народов)». Оформление статьи приведено в соответст-
вие с правилами редактором журнала «Таtarica» Т. Ш. Гилазовым [1]. Автором научных комментариев, 
материалы для которых почерпнуты из научных работ Н. Исанбета и других ученых, является редактор 
журнала «Таtarica» М. М. Хабутдинова. 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 44 

DOI: 10.26907/2311-2042-2023-20-1-44-75 

GENERATION GAP ISSUE IN TATAR POETRY OF BASHKORTOSTAN 
 

Ildus Kamilovich Fazlutdinov, 
Ufa University of Science and Technology, 

32 Zaki Validi Str., Ufa, 450076, Russian Federation, 
fazlutdinov75@mail.ru. 

 
The article deals with the issue of creative generations in Tatar poetry of Bashkortostan. Based on 

the scientific-chronological and diachronic aspects, the work provides a historical and literary analysis 
of the Tatar poetry development in Bashkortostan from the second half of the 20th century to the 
present day; it reveals the reasons for the emergence of such a phenomenon as “bilingual Tatar 
literature”, primarily due to the changes in the socio-political and cultural life of the republic and the 
displacement of the Tatar language from the literary press and book publishing in 1950-1980. We also 
study the influence these events had on the individual style of the poets. Analyzing a qualitative 
scientific and theoretical base, the article reveals the features characterizing the reflection of reality in 
the local writers’ works and emphasizes that the picture of the world, formed in the poets’s minds, is a 
decisive factor shaping their individual styles. We identify both the features of the individual style of 
the masters of the pen and the general regional style of Tatar poetry in Bashkortostan. Taking all this 
into account, the article identifies four creative generations in the development of regional Tatar 
poetry during the period under study. The main motifs in the works of the most prominent poets and 
the typical qualities inherent in each creative generation are revealed by means of the analysis of their 
creative methods, content and form. The article emphasizes that in terms of its poetic value, 
ideological and aesthetic content, Tatar poetry of the region is mainly based on its millennial 
traditions. 

 
Key words: poetry, individual style, generation, literary criticism, Bashkortostan, creative method, 

poetic image 
 

Introduction 
If we analyze Tatar poetry in Bashkortostan, of 

importance are its features, the writers’ personal 
style and the issue of generations raised in these 
works. If we study the works, written by 
representatives of the older generation who were 
born in the terrible war years, or in the era of 
Stalin, who were brought up in those cultural 
conditions with their ideological views, and those 
who began their creative work in the era of “pere-
stroika” or the search for national identity in the 
1990s, there is a significant difference in their 
representations of the world and methods of poetic 
interpretations. 

In Bashkortostan, the issue of Tatar writers’ 
generational membership has long been of interest 
to both researchers and the writers themselves. For 
example, in the early 2000s, the poet Munir Vafin, 
in his dispute with the critic Sagidulla Khafizov, 
divided those who considered themselves Tatar 
poets in Bashkortostan into four generations of 
authors: “For example, in the older generation, I 
would name Farit Gabdrakhim, Rashid Gataullin 
and Rim Idiyatullin. In the middle generation there 
should be Salavat Rahmatulla, Radif Timershin 
and Maris Nazirov. I would include Munir Vafin, 

Marat Kabirov and Ramil Churagulov in the 
younger generation of authors, and Ildus 
Fazletdinov, Ilfak Farizov, Ildar Fazletdinov and 
Razif Zubairov can be called the youngest 
generation” [1, p. 23]. The author considers the 
poetesses to be a separate layer and includes Dilya 
Bulgakova, Khalisa Mudarisova, Naziba Aminova, 
Rafiga Usmanova, Kausaria Shafikova, Nafisa 
Khabibyarova, Guzalia Timershina and Alfiya 
Bulat in it (1, p. 23). This subsumption is based on 
the age of the poets. 

The researcher L. Vagapova’s subsumption is 
based not on the age of the poets, but on their 
creative biography, the time of coming to poetry, 
the level of skill. “Based on the principle of 
continuity, modern writers in Bashkortostan can be 
divided into three conditional groups, she writes. – 
Those acting as advisers, the leading creators of 
the older generation – Salavat Rahmatulla, Eduard 
Agzami, Rim Idiyatullin, Khalisa Mudarrisova, 
Rais Riyan, Azat Magazov, Farit Gabdrakhim, 
Dilya Bulgakova, Vil Kazykhanov, Mukhammat 
Zakirov, Sagit Khafizov and others. 

Radif Timershin, Munir Vafin, Lilia 
Sagidullina, Ildus Fazletdinov have not stopped 
writing, they have found their own style in the field 



TATARICA: LITERATURE 
 

 45 

of creative work. Experienced authors, such as 
Dilbar Bulatova, Fania Gabidullina, Zayfa 
Salikhova, and Rafail Khafizov, are on the list of 
those who have made great contributions to the 
development of Tatar poetry and prose in 
Bashkortostan. 

In the big world of literature, there are many of 
those who have made their way in poetry. 
Yomabika Sultanova, Farit Fatkullin, Aidar 
Zakiev, Fanziya Maksyutova, Fauzia Gaizaman, 
Vener Fattakhov, Khalisa Muhammadieva, Indira 
Mullayanova, Elmira Ibragimova, Aida 
Khairutdinova, Milyausha Gilmanova, Ruslan 
Suleymanov, Zemfira Mullagalieva and others; 
having published their collections, they have found 
their readers” [ 2, p. 103]. 

We can conclude that the “Young Masters of 
the Pen” group has united poets and writers for 
over 50 years. The author of this article believes 
them to be the seekers of their own style and their 
own voice. 

Unfortunately, in the ten years that have passed 
since the first publication of this article, such 
writers as S. Rakhmatulla, E. Agzami, 
R. Idiyatullin, R. Riyan, A. Magazov, 
V. Kazyikhanov, M. Zakirov and R. Timershin 
have passed away. At the same time, the regional 
Tatar poetry has been enriched with the new names 
of Fatih Sayfran, Leysan Yakupova, Rasim Shafi-
Rahmat, Elvertv Khamatshinv, Albina Khaliullina, 
Nurlan Ganiev, Aidar Mannanov and Gulfiza 
Kalimullina. They differ from each other in age, 
social views and literary styles. Consequently, we 
cannot place the principle of “biological age” at the 
centre of Tatar poetry generation subsumption in 
Bashkortostan. We should take into account socio-
political, ideological factors, trends in the 
development of general literature and the 
development of the world image in the writers’ 
works. This aspect determines the relevance and 
scientific novelty of the work. 

 
Materials and methods of research 

The scientific article is based on the works of 
N. Nazmi [3], A. Atnabaev ([4], [5]), 
F. Gabdrakhim [6], R. Idiyatullin [7], Rashit 
Gataullin [8], Kh. Mudarisova ([9], [10], [11], 
M. Nazirov, [12], M. Zakirov ([13], [14]), S. 
Rakhmatulla ([15], [16], N. Amineva, [16], 17), 
L. Sagidullina ( [18], [19] and M. Vafina ([19], 
[20], [21]. The methodological basis of the study 
are the works of K. Davletshin ([22], [23], [24], 
[25], [26]), S. Safuanov ([27], [28], [29]), 
R. Amirov [30], L. Vagapova [2], 

R. Khaybrakhmanov [31], M. Mulekov [32], 
I. Fazletdinov ([33], [34]) and other researchers. In 
his study, the author mainly relies on the methods 
of historical, historical-comparative, historical-
typological and hermeneutic research. 

 
Discussion 

When we talk about Tatar poetry of 
Bashkortostan, it must be said that in 1934-1991, 
literature was entirely under the dictates of the 
Communist Party and obeyed the principle of “one 
republic – one literature”. The writers, who were 
born and raised in a Tatar family, trained and 
educated in their national cultural environment, 
had to write either in the Bashkir language or move 
to Kazan. Thus, emerged a phenomenon, called by 
the poet Farit Gabderakhim, “Bashkir and Tatar 
literature – two wings of the Tatar literature of 
Bashkortostan” [35, p. 54]. 

According to F. Gabdrakhim, Naziar Nazmi 
and Angam Atnabaev are the first post-war Tatar 
poets in Bashkortostan. Both of them were 
considered Bashkir writers, but their native 
language was Tatar. In the center of their creative 
work is the motif of special feeling in the Tatar 
melody, a thousand-year poetic tradition, the 
further fate of the Tatar language. As we know, in 
the poem “Over Paris”, dedicated to the professor 
of Kazan State University Mirkasym Usmanov, N. 
Nazmi wrote in 1984: 
Без – татар 
һәм башкорт 
– кан 
кардәшләр, 
Миндә исә 
тибә ике кан: 
Үзем 
башкорт, 
әмма татар 
теле - 
Анам теле 
миңа 
тумыштан 
[3, 261-262 б.] 

Bez – tatarlar 
hem bashkurt – 
kan 
kardeshler, 
Minde ise tibw 
ike kan: 
Uzem 
bashkort, em-
ma tatar tele - 
Anam tele mi-
na tumyshtan 

We – Tatars 
and Bashkirs – 
are relatives, 
I have two 
blood flows in 
my veins: 
I am a Bashkir, 
but the Tatar 
language is my 
Mother tongue 
from birth. [3, 
pp. 261-262] 

A. Atnabaev considers himself to be a part of 
the Tatar people: “I am a real Tatar in the Bashkir 
country”, and throughout his life he has created his 
works in the Tatar language. 

R. Khaibrakhmanov notes that in the 1950s-
1980s, “in N. Nazmi lyrical poetry, along with 
journalistic impressions, pessimistic feelings 
prevail in the emotional palette of the protagonist 
(dissatisfaction with life, inexpediency and 
uselessness of creativity, motifs of the poet’s 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 46 

malevolence and the issue of his nationality). The 
reasons for this phenomenon should be sought in 
the era when these writers lived and worked, as 
well as in the policy of the Brezhnev regime, 
which hindered the development of such small 
nations as the Tatars and the Bashkirs” [31, p. 6]. 

The poems of N. Nazmi, dedicated to the Tatar 
people, their tragic fate, can be conditionally 
regarded as examples of “lyrical poetry of 
resistance”. The well-known literary critic 
S. Safuanov notes that the poet threw himself into 
the struggle for the national language [27, p. 239]. 
Its strongest manifestation is observed in the poet’s 
poem “The Tatar Language”, written in response to 
the Russian poet Y. Smelyakov’s verse in 1966: 
Ассалар да, 
киссәләр дә, 
Үлмәдең син, 
калдың тере. 
Чукындырган 
чагында да 
Чукынмадың, 
татар теле 
[3, 244-245 б.] 

Assalar da, 
kisseler de, 
Ulmeden sin, 
kaldyn tere. 
Chukyndyrgan 
chagynda da 
Chukynmadyn, 
tatar tele. 

Though hung, 
even executed, 
You haven’t 
died, you’ve 
stayed alive. 
Even at 
baptism 
Not baptized, 
the Tatar 
language. [3, 
pp. 244-245] 

Not a single edition of mass media in 
Bashkortostan and Tatarstan printed this poem, 
which years later was published in Russian in the 
Teacher’s Newspaper in Moscow. “For N. Nazmi, 
the sacred concepts of Motherland and mother are 
inseparable from the third native phenomenon. 
This is the native language. The poet wrote 
“Motherland, I say, is the land where my mother 
was born. Motherland, is where my father was 
born ... Motherland, I say, is the language spoken 
by my father and mother and it is my native 
language.” [27, p. 239]. 

In his famous poem “The Tatar Mind” (1990), 
N. Nazmi asked a rhetorical question, drawing the 
reader’s attention to the tragic consequences, 
reflecting on the national issue in the history: 
Ни булды? Үз 
юлыңа син 
Үзең 
салдыңмы 
йозак? 
Башыңны 
ашады мәллә 
Үзара булган 
низаг? 
Бүген дә 

Кояш чыкты, 
дип 

Ni buldy? Uz 
yulyna sin 
Uzen saldynmy 
yozak? 
Bashynny 
ashady melle 
Uzara bulgan 
nizag? 
Bugen de 
Koyash chykty, 
dip 
Uilanyp toram 

What’s 
happened? On 
your way 
Did you hang 
the lock 
yourself? 
Was your head 
preoccupied 
Because of the 
internal 
dispute? 
The sun’s 

Уйланып 
торам иртән. 
Татар акылы 
төштән соң... 
Кайчан төш 
җитәр икән? 
[3, 269 б.] 

irten. 
Tatar akyly 
toshten son… 
Kaichan tosh 
jiter iken? 

come up today 
I think in the 
morning. 
Tatar mind is 
after lunch... 
When will this 
lunch have 
come? [3, 
p. 269] 

The poem “Tatar Generals” (1994) expresses a 
more satirical attitude towards the national elite 
than towards the meeting of Tatar generals and 
admirals organized in Moscow. In the poem “Tatar 
Women” (1991), according to the accepted literary 
rules, the author lists the positive aspects of the 
opposite sex, characterizing them as “dexterous, 
passionate, hardworking”, and accuses them of 
marrying a person of a different nationality, 
betraying their language, religion, which ensure the 
continuity of generations, he raises this issue to the 
level of the national tragedy. 
...Язмышмы 
ул, фаҗигаме 
Сез 
күргәннәр, 
кичергәннәр? 
Сез түгелме 
Урысларга – 
урыс, 
Үзбәкләргә – 
үзбәк, 
Казакъларга – 
казакъ, 
Кыргызларга 
кыргыз 
(Тик бер 
мисал – 
Чыңгыз) 
Тудырганнар, 
үстергәннәр, 
Татар хатын-
кызлары? 
Язмышмы бу, 
фаҗигаме? 
[4, 269 б.] 

… Yazmyshmy 
ul, fajigame 
Sez kurgenner, 
kichergenner? 
Sez tugelme 
Uryslarga – 
urys, 
Uzbeklerge – 
uzbek, 
Kazaklarga – 
kazak, 
Kyrgyzlarga – 
kyrguz 
(Tik ber missal 
– Chyngyz) 
Tudargannar, 
ustergenner, 
Tatar khatyn-
kyzlary? 
Yazmyshmy bu, 
fajigame? 

... Is it a fate or 
a tragedy? 
What have you 
seen, 
experienced? 
Aren’t you 
those, who for 
Russians are 
Russians, 
Uzbeks for 
Uzbeks, 
Kazakh sfor 
Kazakhs, 
Kyrgyz for 
Kyrgyzs, 
(Only one 
example is 
Genghis) 
Give birth, 
raise children. 
Tatar women? 
Is it a fate or a 
tragedy? [4, 
p. 269] 

So “N. Nazmi sees the solution to the problem 
– the preservation of the nation at its historical 
turning points – in cultivating respect for the native 
language and national destiny, as G. Tukay and G. 
Iskhaki did” [31, p. 10]. It was R. Gatash who best 
defined the essence of the spiritual world of the 
famous poet: “He is, first of all, a courageous 
defender of the Tatar people, the Tatar language, a 
man who, in the years when the totalitarian system 



TATARICA: LITERATURE 
 

 47 

pressed on all sides, courageously came to its res-
cue... Who was the person full of patience, who 
was able to comprehend the Tatar soul and blood? 
Najar aga. <...> He was the one who considered 
himself to be a “Bashkir poet”, and his nationality 
to be “Bashkir”, bu he said that his native language 
was Tatar, the Tukay language <...> and he was 
proud of this. [36]. 

The People’s Poet of Bashkortostan, Angam 
Atnabaev, was one of the founders of the regional 
Tatar poetry. Despite the fact that the leitmotif of 
Tatar dignity and national sadness prevailed in his 
work, A. Atnabaev’s poems “were built not on 
strife among peoples, but on their unification” [37, 
p. 8]. Compared to N. Nazmi, in Atnabaev’s crea-
tive work of 1956-1985, journalistic harmony was 
embodied not in the form of “lyrics of resistance”, 
but primarily in the form of a new, modern content 
of traditional images that occupy the central place 
in the national folklore of the Tatar people, their 
thousand-year-old poetry. As early as in the poems 
related to the initial period of his work “Капка 
төбендә” (“Kapka tubende” – “Near the Gate”) 
(1956), “Яшь каен” (“Yesh kaen” – “A Young 
Birch”) (1957), “Туфрак” (“Tufrak” – “Soil”) 
(1957), “Утыз яшь” (“Utyz yesh” – “Thirty 
Years”) (1958), “Кара икмәк” (“Kara ikmek” – 
“Black Bread”) (1960), “Миннән башка” 
(“Minnen bashka” – “Without Me”) (1960), “Ак 
каеннар кая булганнар?” (“Ak kaennar kaya 
bulgannar?” – “Where Were White Birches?”) 
(1961), “Яшь егетләр чалгы яныйлар” (“Yesh 
egetler chalgy yanyilar” – “Young Guys 
Sharpening the Braid”) (1961), “Сары сандугач, 
кара карлыгач” (“Sary sandugach, kara 
karlygach” – “A Yellow Nightingale, a Black 
Swallow”) (1964), “Әкияттәге кебек” 
(“Ekiyettege kebek” – “Like in a Fairy Tale” 
(1964), etc. such traditional images as a white 
birch, the native land, a yellow nightingale, an 
accordion, poetics of folk songs, fairy tales, system 
of images can be found. As N. Nazmi used to say, 
in his works “the lyrical hero of the poet’s “... I”, 
was a close friend, son, daughter, youth, accordion 
player or a soldier. Such an appeal enlivens the 
poem, makes the reader think, smile, in a word, 
evokes feelings” [38]. Later, these features charac-
terized the poetry of A. Atnabaev. 

In the early 1980s, the specific concept of “Ta-
tars” entered the work of A. Atnabaev, his journal-
istic harmony was intensified in poetry, the poet 
began to identify his fate with the fate of his peo-
ple. This trend is clearly expressed in the poet’s 

poem “Газаплы сорау” (“Gazaply sorau” – “The 
Painful Question”), written in 1982. 
Күп гасырлы 
бөек 
тарихында 
Күп сыналды 
татар 
баласы... 
Сугыш 
елларында 
әсирлектә - 
Төрмәләрдә 

фашист 
палачы 
Башын 
кискәндә дә, 
Үзебезчә 
Җырлап үлде 
татар 
уллары; 
Җырлап үлгән 
татар 
улларының 
Бүген яшәп 

яткан уллары, 
Телегезне 
кемнәр 

алыштырды, 
Җырыгызны 
кемнәр 

урлады? 
Йөрәгемне 
шундый сорау 
телә, 
Тынгы бирми 
шуның 
газабы. [4, 96 
б.] 

(Kup gasyrlar 
beek 
tarikhynda 
Kup synaldy 
tatar balasy… 
Sugysh 
ellarynda 
esirlekte - 
Termelerde 
fashist palachy 
Bashyn 
kiskende de 
Uzebezche 
Jyrlap ulde 
tatar ullary; 
Jyrlap ulgen 
tatar ullarynyn 
Bugen yeshep 
yatkan ullary, 
Telegezne 
kemner 
alyshtyrdy, 
Jyrygyzny 
kemner 
urlady? 
Yeregemne 
shundiy sorau 
tele, 
Tyngy birmi 
shunyn 
gazaby.) 

In the great 
centuries-old 
history 
Tatar children 
have experi-
enced a lot ... 
In wartime - 
In prisons, 
when the 
fascist 
executioner 
Chopped off 
heads, 
Singing in 
their native 
language 
Tatar sons 
died with a 
song on their 
lips; 
Of those Tatar 
sons who de-
parted with 
songs 
Their sons are 
living today. 
Who changed 
your language, 
Who stole your 
song? 
I'm so 
interested in 
the answer to 
This agonizing 
question. [4, p. 
96] 

In the poetry of the 1960s-1970s, A. 
Atnabaev’s lyrical warmth, a subtle sense of humor 
is replaced by a journalistic spirit, anxiety for the 
loss of his native language and culture. The 
inability to publish poems in the Tatar language in 
his native region – Bashkortostan, the opposition 
on the part of the Bashkir intelligentsia further 
increased the feeling of discontent in the poet’s 
soul. Angam Atnabaev was the first poet to raise 
the issue of Tatar-Bashkir relations in print: 
“Ник 
татарса 
һөйләшәһең, 
Башкортса 
һөйләш, имеш, 
Был һөйләшең 

“Nik tatarsa 
heileshehen 
Bashkotsa 
heilesh, imesh, 
Byl heileshen 
menen hine 

“Why do you 
speak Tatar? 
Speak Bashkir. 
If you say no, 
Go to Kazan!” 
Why should I 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 48 

менән һиңә 
Казанга 
китеү 
тейеш!” 
Нишләп 

Казанга 
китим ди? 
Шушында 
атым-затым 
- 
Минем 
сөйләшне 
аңлаучы 
Миллионнан 
артык 
халкым. 
Нишләп 

Казанга 
китим ди? 
Шушында 
минем Уфам, 
Казанда яшәп 
Уфаны 
Сагына иде 
Туфан... 
Моннан ары 
«һин татар» 
дип, 
Җаныма 
тимә, давай. 
Җанга тиеп, 
җан ачуын 
Чыгара 
күрмә, малай! 
[5, 362 б.] 
(“Милли 
“дус”ка”, 
1984) 

Kazanga kitue 
neiesh!” 
Shushynda 
atym-zatym - 
Minem 
seileshne 
anlauchy 
Million artyk 
khalkym. 
Nishlep 
Kazanga kitim 
di? 
Shushynda 
minem Ufam, 
Kazanda 
yeshep Ufany 
Sagyna ide 
Tufan… 
Monna nary 
“hin tatar” dip, 
Janyma time, 
davai. 
Janga tiep, jan 
achuyn 
Chygara 
kurme, malai! 

go to Kazan? 
Here is my 
motherland. 
There are over 
millions of 
people 
Who 
understand my 
speech. 
Why should I 
go to Kazan? 
Here is my 
Ufa. 
Living in 
Kazan 
Tufan missed 
Ufa. 
Henceforth, 
saying, “you 
are a Tatar”, 
Don't bother 
me, any more. 
Having 
touched the 
soul, do not 
arouse 
The soul hate, 
boy! [5, p. 
362] (“To the 
National 
“Friend””, 
1984) 

In the poem “Мәсьәлә” (“Mesele” – “Task”), 
the poet says that the disputes between the 
intelligentsia of the two nationalities are artificial 
ones, that the Tatar and Bashkir peoples face a 
common misfortune – the loss of their native 
language, the revival of mixed marriages and the 
threat of their nations’ extinction [4, p. 119]. 

In 1993, the People’s Poet of Tatarstan 
R. Minnullin says rightly: “Atnabaev created his 
own poetic school” [39, p. 127]. Representatives of 
the second generation of Tatar poets R. Idiyatullin, 
Kh. Mudarisova, S. Rakhmatulla, M. Nazirov and 
M. Kabirov were brought up under the “wing” of 
the poet and developed in the literary traditions and 
poetic techniques of the “Atnabaev School”. 

The students of Nazhar Nazmi and Angam 
Atnabaev – Farit Gabdrakhim, Rim Idiyatullin, 
Rashit Gataullin, Khalisa Mudarrisova became 
famous Tatar poets and are included in the second 
generation of Tatar poetry in Bashkortostan. The 
first of them stated that when the Union of Tatar-
speaking writers was created in the republic in 
1994, he officially left the Bashkortostan Writers 
Union at his own request, the other three did not 
apply for membership in the professional union of 
Bashkir writers, and in 1993 – 1994 were accepted 
into The Tatarstan Writers’ Union as the first ones 
among the inhabitants of other regions. 

The literary critic S. Safuanov divides the work 
of F. Gabdrakhim into two periods: a) the period 
until the end of the 1980s; b) the poetry of 1990-
2000 [28, pp. 341–342]. For the first thirty years of 
his work, the poet had to publish his verses and 
poems in the Bashkir language in Ufa. One after 
another, the books “Йөрәк уты” (“Yorek uty” – 
“The Fire of the Heart”) (1971), “Җирдәге 
йолдызлар” (“Jirdege joldyzlar” – “Stars on 
Earth”) (1975), “Анкетага кермәгән юллар” 
(“Anketage kermegen yullar” – “Roads not 
Included in the Questionnaire”) (1978), “Алтын 
туй” (“Altyn tui” – “The Golden Wedding”) 
(1982), “Күңел күзе” (“Kunel kuze” – “A Soul 
Eye”) (1985), “Гашыйклар, сезгә генә” 
(“Gashyiklar, sezge gene” – “Beloved, Only to 
You” (1988) were published in the Book 
publishing house of Bashkortostan. At the same 
time, his verses in the native language appeared in 
“Kazan Utlary”. 

Starting from the 90-s, when the Bashkir Book 
publishing house began releasing books in the 
Tatar language, the second period of 
F. Gabdrakhim’s creative work started. Up to now, 
state publishing houses have been publishing his 
voluminous collections of poems “Кичер мине!..” 
(“Kicher mine” – “Forgive Me!..”) (1996), “Синең 
белән мин” (“Sinen belen min” – “You and I”) 
(2002), “Гөлләр кебек” (“Goller kebek” – “Like 
Flowers!”) (2015) ), “Сине яратам” (“Sine 
yaratam” – “I love you” (2023). In addition, there 
are several books of the poet published in his own 
private publishing houses. 

The poetry of F. Gabdrahim is of great interest 
to researchers and critics. The critic S. Safuanov 
indicates that his lyrical hero does not differ from 
the personality of the poet, F. Gabdrakhim [28, p. 
341]. The literary scholar K. Davletshin singles out 
the quality of the poet’s conventionally romantic 
thinking. [23, p. 57]. This point of view is also 
supported by the critic-scholar M. Mulekov, who 



TATARICA: LITERATURE 
 

 49 

says that the poet’s work is actually built on logical 
images [32, p. 29]. Continuing the reasoning about 
the individual style of the poet, K. Davletshin 
defines the unity of thought and feelings in his 
poetry: “In the work of Farid Gabdrakhim, a 
thought is often born by an image, that is, a living 
image is embodied in the basis of rich thinking. 
This is a sign of poetic talent” [23, p. 57]. Based on 
this, it is deduced that the type of the poet’s 
figurative thinking is artistic and analytical [23, p. 
57]. As evidence, an excerpt from the poem 
“Sagyndyr” (1968) is given: “Биеклектән тау да 
масаймый бит, / И беркатлы гамьсез 
сабыйлык! / Инде күптән бәлигъ булып 
җиттем, /Ярсуларга хуҗа сабырлык” 
(“Bieklekten tau da masaimyi bit, / I berkatly 
gam’sez sabyilyk! / Inde kypten belig bulyp jittem, / 
Yarsularga khuja sabyrlyk” – “The mountain is 
not proud of its height, / Oh, naive indifference! / It 
has long since reached adulthood, / Patience is the 
master of anger”). ...It can be seen that the first 
stanza reflects a symbolic aphoristic judgment, the 
second – a sensual assessment of life time, the last 
– the lyrical attitude of “I” to his analytical poem, 
in a word, the properties of an analytical poem can 
be clearly noticed” [23, p. 58]. 

The sample of purity, defined by S. Safuanov, 
is reflected in the poet’s creative works of the early 
times in the embodiment of the Motherland and the 
people living there. In such poems as 
“Ятсынмыйлар күркәм тупылларым....” 
(“Yatsynmyilar kurkem tupyllarym…” – “Lovely 
Poplars Are Not Shy...”) (1960), “Җир бәйрәме” 
(“Jir beireme” – “The Earth Festival” (1965), “Юл 
белмим диеп торма син” (“Yul belmim diep 
torma sin” – “Do Not Say that You Do Not Know 
the Way”) (1975), “Кандракүлдә” (“Kandrakulde” 
– “In Kandrakul”) (1970), “Авылым – 
Арсланым” (“Avylym – Arslanym” – “My Village 
– My Arslan”) (1986), Farit Gabdrakhim describes 
the Motherland and the people living there with 
romantic enthusiasm. It is important that with the 
growth of creative experience, the embodiment of 
the image of the earth, which originated in the po-
et’s verses, has changed. In his poetry, a parallel 
arises between the native land and the mother: 
Туган җирнең 
бөтен 
бизәкләрен 
Чагылдыра 
минем 
Әнкәем! 
Әнкәй сыны – 
туган җирем 

Tugan jirnen 
boten 
bizekleren 
Chagaldyra 
minen Enkeem! 
Enkei syny – 
tugan jirem 
syny… (“Enkei 

All the delights 
of the native 
land 
Can be found 
in my mom! 
The image of 
mother is the 
image of the 

сыны... [6, 28–
29 б.] (“Әнкәй 

сыны”, 1985) 
Кичерәдер 
мондый 
чакта 
Тик әнкәйләр, 

туган яклар. 
[6, 24–25 б.] 
(“Әниләр һәм 

туган яклар”, 
1970). 

syny”, 1985) 
Kichererder 
mondyi chakta 
Tik enkeiler, 
tugan yaklar 
[6, 24–25 b.] 
(“Eniler hem 
tugan yaklar”) 

native land... 
[6, pp. 28–29] 
(“The Image of 
the Mother”, 
1985) 
Only mothers, 
native lands 
Can forgive me 
in that case. [6, 
pp. 24–25] 
“Moms and 
the Native 
Lands”, 1970). 

In the poet’s work, the image of Nature – the 
one’s own mother -is deeply revealed: 
Бәлки давыл 
тынар 
җанда, 
Сызылып таң 
ата инде. 
Әниләрне, 
Башка исем 
тап дисәләр, 
“Кояш!” дип 
атар идем [6, 
30–31 б.]. 
(“Кояш”, 
1972) 
 

Belki davyl 
tynar janda, 
Syzylyp tan ata 
inde. 
Enilerne, 
Bashka isem 
tap diseler, 
“Koyash” dip 
atar idem 
[6, 30–31 б.]. 
(“Koyash”, 
1972) 

Maybe the 
storm will 
subside in the 
soul, 
Dawn is 
coming soon. 
If they told me 
to find another 
name 
For mothers, 
I would call 
them “the 
Sun”! 
[6, pp. 30–31] 
(“The Sun”, 
1972) 

Thus, the images of memory, mother, the 
nature of the native land allow us to present the 
model of the world in F. Gabdrakhim’s poetry. 
True, he represents his time, he “does not destroy” 
the ideology of the era. But in the second period of 
his work, concerns about the nationality, about the 
past, present and future of the Tatar people become 
the main component of his poetry. 

Later, it was Rim Idiyatullin who became a 
well-known representative of Tatar poetry in 
Bashkortostan. His first collection “Good 
Morning” was published in 1983 in the Bashkir 
language in Ufa, and the second – “Good 
Afternoon” was published in 1997 in the Bashkir 
Book publishing house in the Tatar language. In 
2007, R. Minnullin, having collected his poetic 
works, published them in Kazan in the Tatar Book 
publishing house under the name “Good 
Evening!”. In 2017, the poetic collection of the 
poet “Good Night” was also published there. 

As soon as the poems appeared in these 
collections, R. Idiyatullin was recognized as a 
unique master of the pen. N. Nazmi defined the 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 50 

richness of R. Idiyatullin’s poetry, the poet’s 
ability to think deeply and convey an intense and 
penetrating feeling of grief in his heart to the 
reader, it is considered to be the main argument in 
poetry [3, p. 71]. K. Davletshin studied the power 
of the emotional influence of the poet’s works on 
the reader in connection with his ability to create a 
picture with the help of words and compared it 
with a designer’s production: “Rim Idiyatullin’s 
skill in creating a poetic picture and his talent of a 
very unususal artist are surprising” [22, p. 35]. As 
proof of his thought, he cites the work of the poet 
“Сукыр” (“Sukyr” – “The Blind”): 
Җир тәненә 
Суга да ул 
Таягы белән, 
“Авырттымы
?” дигән кебек 
Сыйпап уза 
Табаны белән 
[7, 23 б.]. 

Jir tenene 
Suga da ul 
Tayagy belen, 
“Avyrttymy?” 
digen kebek 
Syipap uza 
Tabany belen 

He strikes with 
His stick 
On the body of 
the Earth, 
And then, 
asking “Does 
it hurt?”, 
Passes by 
Stroking it with 
his feet. [7, p. 
23]. 

Researchers note that R. Idiyatullin’ style is 
characterized by the quality of revealing the deep 
drama of life through the description of an 
ordinary, simple phenomenon. This feature can be 
traced in his first poetic experiments: “Сугыш 
бетте; / Ә малайлар һаман, / Матчадагы 
талчыбыкка карап, / “Усал” әтиләрен көтте” 
( “Sugysh bette; / E malailar kaman, / Matchadagy 
talchybykka karap, / “Usual” etileren kotte”” – 
“The war is over; / And all the boys, / Looking at 
the branch of the willow hanging on the beam, / 
Waited for their ‘strict’ fathers”) [7, p. 21]. With 
the help of words the poet describes the deep 
tragedy of the boys, whose fathers fell on the 
battlefield. 

Later, the poetic world of R. Idiyatullin is 
enriched by the disclosure of modern realities, the 
problems of the era through the traditions of oral 
folk art and traditional folklore images. It is vividly 
expressed in the poem “Guljamal’s Morning in the 
City” included in the cycle “On the Street of 
Widows”: “Китә-әү...” Тукта, көйләр 
көйләгәнче, / Ипи-тозын чемчим иң башта; / 
Казлар, бәлкем, очып кайткандыр да, / Кызым 
калды ерак Донбасста... (“Kiteu-eu” Tukta 
koiler koilegenche, / Ipi-tozyn chemchim in bashta; 
/ Kazlar, belkem, ochyp kaitkandyr da, / Kyzym 
kaldy erak Donbassta – “Leaving ...” Do not rush 
to sing melodies / Let me split off bread and salt 
first of all; Birds (geese) may have arrived / But 

my daughter has remained in the far-away 
Donbass... [7, p. 114]. 

Once, the men left their native village and 
followed the “bird of happiness” to foreign lands. 
Having raised some money, they returned to their 
native lands, to their relatives, their parents. Having 
created a family, they raised children and continued 
the family. Women, regarded by R. Fakhrutdinov 
and G. Iskhaki as the “mothers of the nation”, are 
today described as “birds (geese) flying to 
Donbass”: they give more warmth and love to 
representatives of other nationalities, raising their 
children. The girls who flew away to Donbass “... 
will never return to their roots, their language, their 
people... Even if the bees return from the departed 
places... Together with their daughters, the nation 
disappears into eternity... The poet describes this 
tragedy in four lines that shake one’s soul!” [33, p. 
126]. Thanks to the creative development of the 
traditions of oral folk art, the parallel of a girl and a 
goose, the author expresses his attitude to the 
national tragedy of today, which worries him. 

Rashit Gataullin, who, despite the fact that he 
began his creative work with R. Idiyatullin, re-
mained without due attention. His first poems 
appeared in 1968 in “The First Swallows” along 
with the works of Zulfat, M. Aglyamovs. His only 
collection “Сагышлы моңнар” (“Sagyshly 
Monnar”) was compiled by his brothers, Rafit and 
Radif Gataullin, and was published with 
T. Minnulin’s introductory word in the Tatar Book 
publishing house. 

R. Gataullin’s first poems are characterized by 
the romance of youth, a certain naivete and the 
mastery of a peculiar depiction of the world. In 
general, the works of the poet “do not repeat each 
other either in style or form” [8, p. 8]. In the poem 
“In Summer”, he compares summer to his mother: 
Көзләре көз 
түгел, 
Язлары яз 
түгел. 
Җәй генә 

охшаган. 
Яшелдән 
ясанган, 
Эсседән 
сусаган, - 
Әле генә 

эштән 
кайткан 
Әнигә 
охшаган [8, 15 
б.]. 

Kozlere koz 
tugel, 
Yazkary yaz 
tugel. 
Jei gene 
okhshagan. 
Yeshelden 
yasangan, 
Esseden 
susagan, - 
Ele gene 
eshten kaitkan 
Enige 
okhshagan. 

Autumn is not 
autumn, 
Spring is not 
spring. 
Only summer 
is summer. 
Made with 
greenery, 
Thirsty be-
cause of 
warmth, 
It looks like a 
mother 
Who has just 
returned from 
work [8, p. 15]. 



TATARICA: LITERATURE 
 

 51 

According to R. Minnullin, his uniqueness 
manifests itself when we trace the poet’s spiritual 
heritage in chronological order: if in the poetry of 
the 1960s romantic enthusiasm and love prevail, in 
the 1970s, these themes are combined with the 
mortal world and the questions of being; the motifs 
of the nation’s fate and the fate of the country lie at 
the center of his creative work in the 1980s. The 
native land – the theme of Bashkortostan, is the 
leitmotif of R. Gataullin’s literary creations. 
K. Davletshin subtly grasped the struggle between 
love for his native land and his affection for 
Kazan: “A person who is passionate about literary 
aspirations among the Tatars living in 
Bashkortostan usually has to untie a difficult 
dilemma, since he remains at the crossroads of two 
roads. If he has a stronger “sense of homeland”, he 
creates his works in a foreign country, but Kazan 
still attracts him – the spirit of Tukay calls. That’s 
why Rashit Gataullin from the village of Mars, the 
Kushnarenko district, writes: 
...Шул 
Марстан, шул 
Сәеттән 
үтеп 
Хәзер инде 
кая барасың? 
Уфа – Казан... 
Гомер буе 
сызлар 
Йөрәктәге 
олы яра син, 
Уфаларда 
ятим итсәләр 

дә, 
Казанда соң 
мине кем 
көтә? 
Тукай рухы, 
Сибгат, 
Туфан рухы 
Гомер буе 
шулар 
җилкетә... 
Әйе: 
Казаннарга 
барсам, Казан 
мине 
Үги итмәс 
иде, чит 
итмәс. 
Ләкин: 
Чәрмәсәнем, 
Кармасаным 

… Shul 
Marstan, shul 
Seetten utep 
Khezer inde 
kaya barasyn? 
Ufa – Ka-
zan…Gomer 
bue syzlar 
Qorektege oly 
yara sin, 
Ufalarda yetim 
itseler de, 
Kazanda son 
mine kem kote? 
Tukai rukhy, 
Sibgat, Tufan 
rukhy 
Gomer bue 
shulat jilkete… 
Eie: 
Kazannarga 
barsam, Kazan 
mine 
Ugi itmes ide, 
chit itmes. 
Lekin: 
Chermesenem, 
Karmasanym 
gyna 
Nichek tahsar 
iken min 
kitkech. 

Where will you 
go, 
Leaving behind 
Mars and Sait? 
Ufa – Kazan... 
You are 
A big wound 
that will hurt 
forever. 
Even if in Ufa 
they treat me 
like a stranger, 
Who is waiting 
for me in 
Kazan? 
The spirit of 
Tukay, Sibgat, 
Tufan 
Excite my 
blood... 
Yes: 
If I go to 
Kazan, 
It will accept 
me as its own. 
But: 
How will the 
Chermesen 
and Karmasan 
Flow without 
me? 

гына 
Ничек ташар 
икән мин 
киткәч. 

As in the work of his mentor, N. Nazmi, for the 
poet, the native land, the concept of the 
Motherland coincide with the concept of the native 
language, they are side by side. The spiritual 
disharmony in the poetry of R. Gataullin who feels 
like “the stepson of his land” is directly related to 
the fate of his native language:...Бүлешергә 
мөмкин җирне, суны, / Илне мөмкин тартып 
алырга. / Йортсыз-җирсез торырга да була, / 
Тик язмасын телсез калырга [8, p. 200] (“И 
туган тел”) (Bulesherge momkin jirne, suny, / Ilne 
momkin tartyp alyrga. / Yortsyz-jirsez toryrga da 
bula, / Tik yazmasyn telsez kalyrga. – You can 
share the land, water, / You can take away the 
country. / It is possible to live without a house, / 
Let it not be destined to live without your language 
(8, p. 200). (“Oh, My Mother Tongue”). 

R. Gataullin experienced a complex evolution 
in his work in the 1960s-1980s: from the creative 
trend of romanticism in poems written in the initial 
period, he moved to the position of hard realism. 
These transitional metamorphoses are manifested 
in the themes of his poetic works, their ideological 
and aesthetic content, and the system of images. 
The social and political situation of the epoch 
played an important role in this mental and artistic 
transition. 

The poetess Khalisa Mudarrisova, one of the 
founders of Tatar poetry during its new period in 
the region, began her career in the 1970s in 
Bashkortostan. “Khalisa Mudarrisova came to 
poetry with a fiery and stormy heart. <…>. The 
poems of the poetess are full of internal 
contradictions, which are embodied in weighty and 
original poetic images” [9, pp. 12–13]. The 
People’s Poet of Tatarstan, R. Gatash, also indicat-
ed her individuality [10, p. 8]. I. Ikhsanova, 
evaluating the poem “Balannar” by Kh. 
Mudarrisova, writes that the symbol of “a handful 
of red viburnum” serves to express the meaning of 
separation [40]. 
Йөрәк төсле 
кызыл балан, 
Каерып 
сындыралар. 
........................ 
Буш хыяллар 
коела ул, 
Аларны 
сындырмаслар. 

Yorek tosle 
kyzyl balan, 
Kaeryp 
syndyralar. 
Bush 
khyiallar 
koela ul, 
Alarny 
syndyrmaslar. 

Pluck and 
break 
Handfuls of 
the heart 
color 
viburnum. 
Empty 
dreams 
disappear, 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 52 

Балан төсле 
күңел була, 
Аларны 
тындырмаслар... 
[11, 6 б.]. 

Balan tosle 
kunel bula, 
Alarny 
tandyrmaslar. 

They can't be 
broken. 
There is your 
soul, like a 
handful of 
viburnum, 
No one will 
console it... 
[11, p. 6]. 

In the works of the poetess, S. Safuanov indi-
cates the semantic variations of the image of the 
viburnum: “In one poem, the image of the red 
viburnum represents a girl in the face of defilement 
from evil hands; in the second, it is the image of a 
girl who was kissed for the first time by her lover; 
in the third – “a new bloody wound”” [28, p. 364]. 

In a number of works by Kh. Mudarrisova, a 
woman is depicted in everyday life and in love as a 
great individual, even when she is a keeper of 
peace and prosperity. Her lyrical poetry is not 
limited to universal motifs; in her poetry of the 
1980s, socio-political motifs arise. The theme 
“Туган җирдәге илле илсезлек, телле телсезлек” 
(Tugan jirdege ille ilsezlek, telle telsezlek” – 
“Captivity and lack of language in the native 
land”) determines the cause of her lyrical hero’s 
dramatic experiences: Сөекле зат булалмадым 
Синдә, / Ни кылсам да, күңел кителде, / Үз 
өендә үги ана белән / Үсеп килгән бала шикелле 
(Soekle zat bulmadym Sinde, / Ni kylsam da, kunel 
kitelde, / Uz oende ugi ana belen / Usep kilgen 
bala shikelle – I was not your favorite creature, / 
No matter how hard I tried, / In my house, like a 
child / Growing up with a stepmother) [10, p. 90]. 

Summing up, it should be noted that the socio-
political motifs in the work of the second 
generation poets keep developing, acquiring the 
character of a social phenomenon, they contribute 
to the emergence of specific actions that meet the 
spiritual and cultural needs of the Tatars in 
Bashkortostan. 

The Tatar national movement that began in the 
late 1980s in Bashkortostan led to positive results 
that influenced the course of regional Tatar poetry. 
“In 1991, the youth newspaper “Өмет” (“Omet” – 
“Hope”) began to be published financed by the 
state and followed by the literary and art magazine 
“Тулпар” (“Tulpar”) in 1994. The authors who 
developed their literary skills on the pages of this 
journal today are the leading force of the Tatar 
literary process in Bashkortostan” [34, p. 65]. In 
1993, the Union of Tatar-Speaking Writers of the 
Bashkortostan Republic was formed. On April 10, 
1994, its 1st congress took place. The meeting 

elected the organization board. The post of 
chairman was assigned to the Doctor of Philology, 
Prof. Rais Amirov. As of January 1, 2000, the 
organization had 35 members [41, p. 89]. In 
October-November, 1993, an official Creative 
Association of Tatar-Speaking Writers was created 
in the Writers’ Union of Bashkortostan. Ten people 
were elected to be the members of the Association: 
the experienced writers Nazip Asanbaev, Marat 
Karimov, Azat Magazov, Tagir Tagirov, 
Mukarama Sadikova and Sufiyan Safuanov. The 
first head of the Association was the poet Ravil 
Shammas. From 1995 to early 2000s this position 
was held by the poet Musa Sirazzhi [42, p. 357]. 

In early 1994, the Bashkir publishing house 
“Китап” (“Kitap” – “Book”) set up the “Sector of 
Literature of the Peoples of Bashkortostan”. 
Basically, the sector is engaged in the production 
of literary books, textbooks and teaching aids in 
the Tatar language. On February 3, 1994, the first 
book was published, it was a collection of Maris 
Nazirov “I Enter into New Fires” in the Tatar 
language [12], prepared by the sector [43, pp. 16–
17]. At that time, the poet and scholar Ravil 
Bikbaev, who headed the Union of Writers of 
Bashkiria, noted that in the period of 1994-1996, 
the publishing house released eight books in the 
Tatar language [42, p. 349]. In total, 133 publica-
tions in the Tatar language were printed in 1994-
2005, including 97 literary books and 36 text-
books” [44, p. 57]. “By the beginning of 2016, 210 
books were published in the Tatar language, of 
which 115 belong to the genre of poetry and 83 are 
prose ones. This number includes 12 collections, 
which from 1994 to the present day unite different 
literary genres, published in the Tatar language” 
[34, p. 66]. These class transformations led to the 
fact that by the mid-1990s, Tatar poetry with its 
own motifs and peculiar properties had been 
formed in Bashkortostan. 

“Whatever literature we take, each one is based 
on the promotion of the interests of the people – 
representing their life, expressing concern for their 
spiritual world, their fate and the desire to solve 
problems in the light of universal human values” 
[2, p. 104], writes L. Vagapova. These issues are in 
the center of Tatar poetry in the 1990s in Bashkor-
tostan. The style of M. Nazirov’s poems, embody-
ing the feeling of the motherland, is distinguished 
by its simplicity and sincerity of the poetic images 
(22, p. 77). Researchers indicate that the motifs of 
the native land and native languages, found in the 
very first verses of M. Nazirov, represent the cen-
tre of his creative work. They enrich the palette of 



TATARICA: LITERATURE 
 

 53 

lyrical heroes in M. Nazirov’s poetry and influence 
the life of the poet, “the poet could not give prefer-
ence to one of them and ignore the other. As a re-
sult, for many years he remained the poet only for 
the “Кызыл таң” (“Kyzyl tan” – “the Red Dawn”) 
newspaper. For Kazan, he was considered to be a 
writer of Bashkortostan, and for the world of 
Bashkir literature he was a Tatar poet” [29, p. 4]. 

The struggle between his love for the native 
land and the striving for Kazan, which is the center 
of the Tatar language and literature, in M. 
Nazirov’s poem “Йорт казлары” (“Yort kazlary” 
– “Domestic Geese”) [12, pp. 36–37], finds a 
particularly sublime and figurative embodiment. 
The dramatic experiences of the poet are enhanced 
by the method of antithesis: wild geese, “strongly 
flapping their wings”, “singing”, “flying away into 
the distance”, are contrasted with domestic geese, 
striving after them, “flapping their wings to 
blood”, “running” after them: 
Омтылганда 
болытларга, 
Бәреләләр 
кыекларга. 
Кереш чөйгән 
таш-ук 
сыман 
Төшү белән 
килеп җиргә, 
Каурыйларын 
чәчеп җилгә, 
Ыңгырашып, 
сыкрап, елап, 
Ярсып, соңгы 
көчне 
җыйнап: 
Каңгылдый-
лар: 
Кыйгак-
кыйгак... [12, 
36–37 б.] 

Omtylganda 
bolytlarga, 
Bererler 
kyeklarga. 
Keresh 
choigen tash-
uk syman 
Toshu belen 
kilep jirge, 
Kauryilaryn 
chechep jilge, 
Yngyrashyp, 
sykrap, elap, 
Kangyldyilar: 
Kyigak-
kyigak… 

When striving 
for clouds, 
They hit the 
roofs. 
Falling like a 
stone to the 
ground 
With the speed 
of arrows, 
Shaking off 
their feathers, 
Moaning, 
sobbing, 
Gathering 
their last 
strength 
And cackling: 
Honk, honk… 
[12, pp. 36–37] 
 

According to the literary scholar R. Amirov, in 
this work “the world of wild geese is heaven, songs 
and space, it is a proud world; the environment of 
domestic geese is the earth, its borders are the 
house, its melody is screams. But <…> these two 
worlds are not opposed to each other. Only the soul 
of the lyrical hero, leaving romantic ideas behind, 
takes the path to domestic geese” [30, p. 99]. Here, 
when comparing wild and domestic geese, the poet 
achieves a figurative fracture of the Tatar world, 
which is twice divided by an artificial border, the 
spiritual tragedy of the Tatars living in 
Bashkortostan, the drama of his soul. The last 

stanza of the verse reveals this to the reader in its 
entirety: Казлар, казлар, аңлыйм сезне, / Мин 
кушылам сезнең зарга. / Очмыйча син түзеп 
кара / Иңнәреңдә канат барда. /...Яшәп кара 
(Kazlar, kazlar, anlyim sezne, / Min kushylam 
seznen zarga. / Ochmyicha sin tuzep kara / 
Innerende kanat barda. / …Yeshep kara – Geese, 
geese, I understand you, / I join your complaints. / 
Try not to fly away / When you have wings on your 
back. ...Try to live like you used to) [12, pp. 36–
37]. “In Maris Nazirov’s poem, the colise in 
cultural and literary life is one of the first to hint at 
a serious social phenomenon that unites the 
spiritual development of our people” [30, p. 100]. 

One of the features, characterizing 
M. Zakirov’s creative work, is the transition from 
simple to complex things [2, p. 104]. This opinion 
of L. Vagapova is supported by her co-author G. 
Timershin: “To see what others do not see, and to 
make an unexpected philosophical statement, 
based on a simple phenomenon, is the skill of the 
poet” [13, p. 4]. The depth of his philosophical 
thought, presented in a symbolic way, is clearly 
demonstrated by the couplet “Шагыйрь” 
(“Shagyir’” – “The Poet”). M. Zakirov: “Әле 
кабере юк, / шуңа кадере юк” (“Ele kabere yul, / 
Shuna kadere yuk” – “There is no grave yet, / 
therefore he is not appreciated” [45, p. 16]. This 
couplet evokes great emotional response in the 
soul of N. Nazmi, the national poet. 

The philosophical depth of M. Zakirov is 
connected with his life experiences, the trials of 
fate. In his youth, he was an orphan and his 
childhood losses, the hardships of life and 
emotional stress made the poet take a pen in his 
hands and start writing. Дүрт яшьтән үк әтисез 
бу дөнья, / Ахрысы, ул эзсез узмаган. / Мин 
дүрт яшьтән ятим, кырыгында / Ятим 
калганнарны кызганам (Durt yeshten uk etisez bu 
don’yada, / Akhrysy, ul essez uzmagan. Min durt 
yeshten yetim, kyrygynda / Yetimn kalgannarny 
kysganam – From the age of four, this world 
without a father, / Obviously, it did not pass 
without a trace. / I am an orphan from the age of 
four, in my forties / I pity the remaining orphans) 
[13, p. 162]. This theme has been further 
developed using the parallel “poetry – fate” in the 
poem “Авылдашка хат” (“Avyldashks khat” – “A 
Letter to a Fellow Villager”: Нигә язам?.. Ә нигә 
язмаска?! / Бу гомерем башы, язмышым. / 
Шигырь язып була. Ә шигърият / Язмышлардан 
башка бармы соң? (“Nige yazam?.. Nige 
yazmaska?! / Bu gomerem bashu, yazmyshym. / 
Shigyr’ yazyp bula. E shigriyat / Yazmyshlardan 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 54 

bashka barmy son? – Why am I writing? …Why 
not write?! This is the beginning of my life, my 
destiny. / You can write poetry. Is there poetry / 
Without life? [14, p. 108] 

According to critics, “the work of Mukhammat 
Zakirov is distinguished by the simplicity and 
nationality of poetry, <…> the poet in many 
respects discusses such sacred concepts as the 
motherland, one’s native home and the native 
language. M. Zakirov reveals these concepts 
through the concept of the Great Mother” [2, p. 
104]. The poet creates poetic imagery through a 
conversation with his mother: Нинди кайгыларың 
бар соң, әнкәй, /Үксетерлек сине төшемдә? 
(Nindi kaigylaryn bar son, enkei, / Ukseterlek sine 
toshemde? – What sins do you have, mommy, / 
That makes you cry in my dreams? [13, p. 20]. 
Thus, the image of the mother is compared to the 
source and continuation of life, making her the 
keeper of the hearth and life. The lyrical hero, 
distributing the maternal melody and divine light 
to people, in this case acts as a link between the 
past and the future, providing a link between 
generations. In M. Zakirov’s poetry, the image of 
the mother is inseparable from the images of his 
native country and his native village. In the poem 
“Пәйгамбәрләр” (“Peigemberler” – “Prophets”) 
[13, p. 27] The author sees how the ranks of the 
village elders, who have accumulated the spiritual 
heritage and life experiences left by their ancestors, 
are thinning, they are compared with the 
“prophets” lost in the twilight. In the poem 
“Югалтмагыз, авылдашлар” (“Yugaltmagyz 
avyldashlar” – “Do Not Lose, Fellow Villagers”) 
[13, p. 28], the author, following this twilight, 
wants to get rid of the “cruel” urban realities. 
Researchers note that “this rural sadness, the 
psychology of the local population, the language of 
words, the train of thought, all intertwined into a 
single piece, form the concept of the poet’s work” 
[46, p. 60]. 

Since the early 1990s, the work of another 
representative of this generation, Salavat 
Rahmatulla, has become the focus of critics’ 
attention. A feature of his poetry is the opposition 
of the past and the present, governments and citi-
zens, rural and urban environment, the figurative 
embodiment of many people’s lifestyle in everyday 
life. “What makes Salavat the Salavat <…> is his 
philosophical view, his simple, accessible 
language. I would call him a representative of the 
“rebellious poetry” of Taktash-Atnabay [15, p. 
197]”, writes M. Vafin. A. Latypova notes that the 
picture of life in the poet’s work is based on the 

binary opposition of “village – city” [47, p. 14]. 
K. Davletshin, noting that the poetics of Salavat 
Rahmatulla is characterized by simplicity, shows 
his ability to “describe the most difficult situations 
and social issues that require serious analysis and a 
deep philosophical assessment, through 
phenomena well-known to the reader, based on the 
life experience of his contemporaries” [25, p. 45]. 

S. Rahmatulla reflects on the craft of writing, 
the mission of the poet, his responsibility to the 
people, a sense of honesty, he writes: Иң авыры 
һаман алда булган: / Шагыйрь дигән исем 
күтәрдем (In avyry haman alda bulgan: / Shadyr’ 
digen isem kuterdem – The most difficult thing was 
still ahead: / I declared myself a poet) [15, p. 57]. 
In another poem, he reflects revealing the 
dimensions of the spiritual load through Pushkin: 
Бөек хисләр бөек калсын өчен, / Бөек Пушкин 
бара дуэльгә... (Boek khisler boek kalsyn ochen, / 
Boek Pushkin bara duelga… – In order for great 
feelings to remain great, / The great Pushkin went 
to a duel ...) [15, p. 64]. The position of the poet is 
clearly manifested in his civil lyrical poetry, which 
determines his uniqueness: Башка илдә – яшәү 
башка! / Безме ким башкалардан? / 
Патшалармы илдән уңмый? / Әллә ил – 
патшалардан? (Bashka ilde – yesheu bashka! / 
Bezme kim bashkalardan? / Patshalarmy ilden 
unmyi? / Elle il – patshalardan? – In another 
country, life is different! Are we worse than 
others? Do kings not prosper because of their 
country? Or the country gains from the kings?). In 
the works of this type, through pain and sadness, 
the fate of the people, the nation, the native land 
and man is shown: Туган җирдә урыннар күп / 
Утырып уй уйлый торган... / Тәгәрәп елый 
торган... (Tugan jirde urynnar kup / Utyryp ui 
uilyi torgan…/ Tegerep elyi torgan… – There are 
many places on the native land / Here you can sit 
and think... And cry out loud...) [16, p. 71]. The 
poet does not separate his own fate from the fate of 
his people, continuing the traditions of the great 
Tukay, he considers himself and his people to be a 
single whole: Халык тудырмаса -/ шагыйрь 
тумый, / Шагыйрь үлми – халык үлмәсә (Khalyk 
tudermasa – shagyir’ tumyi, / Shagyir’ ulmi – 
khalyk ulmese – A poet is not born without his 
people, / A poet does not die until the people die 
[15, p. 14]. One of the features of the poet’s 
personality is his nationality, he does not separate 
the fate of his works from the fate of his people, 
from their griefs and joys. 

Tatar poetry in Bashkortostan was confidently 
entering the year of 2000. The representatives of 



TATARICA: LITERATURE 
 

 55 

the above discussed generations had a great 
influence on the works of Munir Vafin, Marat 
Kabirov, Lilia Sagidullina, Naziba Amineva, 
Rafyga Usmanova and others. Tatar poetry had 
been enriched with new qualities, new colors, 
which ensured its further development – the 
phenomenon “Tatar poetry in Bashkortostan”. 

Among the poets of the fourth generation, 
whose talents have been discovered in the new 
millennium, a special place is occupied by the 
idea-aesthetic value and imagery of N. Amina’s 
poetry. The Bashkir poetess T. Karamysheva, 
noting the specifics of N. Aminova’s individual 
style, writes: “The poetess relies not only on a 
classical literary style, but also creates her own 
style. Therefore, in her poems, there are no cliches, 
no template. Naziba’s style reflects the flow of her 
thought. And this gives rise to a subtle innovative 
seed” [48, p. 73]. 

The braid is a symbol of female beauty in 
fiction. In N. Aminova’s poem “Толым турында 
хикәят” (“Tolym turnda khikeyet” – “The Story 
about the Braid”), the braid is a chain of memories 
that preserve the warmth of mothers’ hands, 
connecting the past with the future. The lyrical 
hero of the poetess wears a simple shawl all her 
life, so as not to lose the sweet memories of her 
mother by cutting off her braid. 
Их, бар иде 
чәчкәйләрем 
язылу, 
Әнкәй кулы 
тигәч. 
Хәсрәтләрем 
басылу, 
Чәчләремнән 
аның кулы 
сөйгәч. 
Их, шул чакта 
Әнкәм кул 
җылысын 
Чәчтә 

тоюларым!.. 
Чәчләремне 
әнкәй толым-
толым 
Үреп 
куюлары!.. 
Шәл 

ябыныйм, 
әйдә, 
Заманча ул 
бүрек, 
Әйдә, 

Ikh, bar ide 
chechkelerem 
yazuly, 
Enkei kuly 
tigech. 
Khesretlerem 
basylu, 
Chechleremne
n anyn kuly 
soigech. 
Ikh, shul 
chakta 
Enkem kul 
jylysyn 
Chechte 
tojularym!.. 
Chechleremne 
enkei tolym-
tolym 
Urep 
kujulary!... 
Shel yabynyim, 
eide, 
Zamancha ul 
burek, 
Eide, 

My hair 
became soft 
When mom 
touched it. 
The heart 
calmed down 
When she 
caressed my 
hair. 
Oh, that time 
I felt 
The warmth of 
her hands! .. 
How mom 
plaited 
my hair in 
braids. 
Let me cover 
myself with a 
shawl 
The hat is too 
modern to 
wear 
Let it not be 
worn. 
I do not want 

киелмәсен. 
Әнкәм кул 
җылысын 
югалтмыймч
ы - 
Бәхетем 
кимемәсен!.. 
[17, 107–108 
б.] 

kielmesen. 
Enkem kul 
jylysyn 
jugaltmyicha - 
Bekhetem 
kimemesen! 

to lose the 
warmth of my 
mother's hands 
- 
May my 
happiness nev-
er be lost! .. 
[17, pp. 107–
108] 

Here the mythical image of hair and braids is 
complemented by deep poetic experiences and 
philosophical reflections. The well-known 
folklorist V. Ya. Propp notes that in ancient 
society, “hair was the place where the soul or 
magical power was stored. To be left without hair 
meant to lose strength” [49, p. 41]. This idea is 
also supported by other scientists ([50, p. 274], [51, 
pp. 211–212], [52, p. 175]). According to the 
Bashkir scholar M. Mingazetdinov, “to be without 
hair means to lose the protection of holy mythical 
forces, to betray the soul to evil mythical forces” 
[51, p. 212]. Thus, the poetess elevates the image 
of hair and gives it a new meaning. Losing a braid 
in a verse means losing happiness and losing touch 
with one’s roots. 

Innocence is a wonderful feature of 
N. Aminova’s pen. This quality is clearly reflected 
in the poem “Җирнең затлысы” (“Jirnen zatlysy” 
– “The Land’s Nobility”): Беркатлымын. / Язып 
яшим / Беркатлы шигырь (Berkatlymyn. / Yazyp 
yeshim / Berkatly shigyr’ – Innocent. / I live and 
write / Innocent verses) [17, p. 186]. But this 
naivety is not easy. The lyrical hero can feel her 
naivety, which brings happiness only in her native 
village: Беркатлы, тик затлы җирнең /Мин 
беркатлысы!../ Үз беркатлысын кимсетми / 
Җирнең затлысы (Berkatly, tik zatly jirnen / Min 
berkatlysy!.. / Uz berkatlysyn kimsetmi / Jirnen 
zatlysy – Naive, / But naive only in the noble land! 
../ The noble Earth / Does not humiliate its naivety) 
[17, p. 187]. 

N. Aminova thoroughly describes the rural 
environment. It should be noted that her poetry 
focuses on the contradictions existing between a 
village and a city. In the world image of the poet, 
the village personifies naivety, the naive world, 
spiritual purity, light, while the city symbolizes a 
complex dark environment, a country of 
carelessness: Шәһәрендә шәһәр өе кебек / 
Катлы-катлы алар (Sheherende sheher oe kebek 
/ Katly-katly alar – In the city just like in a city 
house / They have too many layers [17, p. 186]. 

As you can see, the model of the poetic world, 
created by N. Amina, consists of bright, beautiful 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 56 

situations, the same as reality itself. The author’s 
lyrical hero is depicted within a rich range of 
feelings. In general, in the poetry of N. Aminova, 
there is a warm attitude of the man to the world, 
people and reality, which are represented with 
convincing, real details. 

From the first poems published in the press, the 
work of Lilia Sagidullina is regarded as intellectual 
lyrical poetry, the lyrics of the “mind of the heart” 
([53, p. 54], [22, p. 7]). The synthesis of profound 
philosophy and nationality determine the essence 
of her poetry. The poetess worries about the 
disappearance of her people, who have gone 
through thousands of disasters: Дәверләр аша 
үтәмен, / Өмет-дөлделдә җиләм: / ...Татарник 
кына калмасмы / Татар исеме белән? (Deverler 
asha utemen, / Omet-doldelde jilem: / … Tatarnik 
kyna kalmasmy / Tatar iseme belen – I am passing 
through the centuries, / I am swinging in the winds 
of hopes: / Will only tatarnik remain / Left of the 
Tatar name?) [18, p. 31]. The reason for this 
rhetorical question is also obvious. Even when the 
time came to say namaz, the Tatars couldn’t wake 
up from their hibernation and there were almost no 
people left to pray. The epigraph, borrowed from 
Sagit Ramiev, says, “Таң вакыты... Татар 
йоклый...” (“Tan vakyty… Tatar yoklyi…” – 
“Dawn... The Tatars are sleeping...”). It illustrates 
the sad consequences of this fearless dream in 
terms of existential philosophy: Уянырга 
уйладыңмы? / Тик соңладың. Кояш батты. / 
Төшеңдә дә өнсез идең, /Өндә – телсез калдың, 
халкым. (Uyanyrga uiladynmy? / Tik sonladyn. 
Koyash batty. / Toshende de onsez iden? Onde – 
telsez kaldyn, khalkym – Did you think to wake up? 
It’s already late. The sun has already set. / In a 
dream you were silent, / In the mind you remained 
without your language, my people.) [18, p. 31]. 
The motif “in the native country without a country, 
with a native language, but without it” in L. 
Sagidullina’s lyrical poetry is equated to the 
dilemma of life and ignorance and reflects on its 
essence: 
Илле илсез, 
Телле телсез 
Без бу җирдә. 
Хаклы хаксыз, 
Җырлы 
җырсыз 
Без бу илдә. 
Барлы-юклы 
Без бу 
җирдә... 
Бармы, юкмы 

Ille ilsez, 
Telle telsez 
Bez bu jirde. 
Khakly 
khaksyz, 
Jyrly jyrsyz 
Bez bu ilde. 
Barly-yukly 
Bez bu jirde. 
Barmy, yukmy 
Bez bu ilde? 

Here we are 
In the native 
country 
without a 
country, 
With a native 
language, but 
without it 
With the right, 
but without it 
With a song 

Без бу илдә? 

[18, 19–20 б.] 
but without it 
We are in this 
country. 
With a lack of 
understanding 
whether we are 
or not 
On this earth 
Do we exist or 
not 
In this coun-
try? [18, pp. 
19–20] 

Reflections on her native language, on the fate 
of the nation involuntarily push the poetess into 
deep philosophical reflections on time, the 
meaning of life. According to the critic 
G. Sagitova, L. Sagidullina does not repeat anyone, 
she finds the deep meaning of the symbol of time, 
putting it next to the fleeting, transient world, even 
above it. 
Безнең гомер - 
су өстендә 
күбек кенә. 
Дәрья өчен 
ул бары тик 
куык кына. 
Дулкын шуңа 
йөртә аны 
куып кына. 
Җилләр исә 
уйнаталар 
көлеп кенә... 
Ә аннан соң 
хушлашалар 
үбеп кенә... 
Ә күбекләр 
тора һаман 
туып кына. 
[18, 8–9 б.] 

Beznen gomer 
- 
su ostende 
kubek kene. 
Der’ya ochen 
ul bary tik 
kuyk kyna. 
Dulkyn shuna 
yorte any 
kuyp kyna. 
Jiller ise 
uinatalar 
kolep kene… 
E annan son 
khushlashakar 
ubep kene… 
E kubekler 
tora khaman 
tuyp kyna 

Our life 
is foam 
on the water. 
For the sea, 
it's just 
a bubble. 
The wave 
only 
carries it. 
The wind 
is laughing 
at it... 
And then 
they say 
goodbye, 
kissing ... 
And bubbles 
just keep 
coming up [18, 
pp. 8–9] 

The author compares the shortness of human 
life with foam on the surface of the water, the sea 
is time, the waves are moments, the winds are 
events. Time is God, time is eternity. The author is 
concerned about the fate of their eternal guest, 
man. [54, pp. 30–33]. 

Munir Vafin, who possesses a unique talent, is 
at the center of Tatar poetry in Bashkortostan at the 
turn of the 20th-21st centuries. A. Atnabay singles 
him out among his contemporaries: “He is a poet! 
A poet like no other!” [55]. His lyrical poetry is 
characterized by an artistic approach “similar to 
compositional novelism”, his work “ends with an 



TATARICA: LITERATURE 
 

 57 

unexpected ending” [26, p. 35]. It occupies a 
specific place in the “pictorial thinking” of the 
author, underlying the principles of figurativeness. 
As a result, the reader is impressed by his thoughts, 
feelings and surprising events. 

The People’s Poet of Tatarstan, I. Yuzeev, calls 
this feature “an agitation of the heart” [19, p. 5]. 
After analyzing the poems “Каз өмәсе” ( “Kaz 
omese” – “Goose Subbotnik”) [19, p. 25], 
“Күршем бүген ауда булып кайтты...” 
(“Kurshem bugen auda bulyp kaitty…” – “The 
Neighbor Went Hunting Today...” [19, p. 41]), 
“Әле бары җәй уртасы гына” (“Ele bary jei 
urtasy gyna” – “It’s Just the Middle of Summer” 
[19, p. 52], he expresses deep philosophical 
thoughts that are exhilarating: “People celebrate a 
goose subbotnik, everywhere there are triumphant, 
happy faces, and the boy who herds the geese, in a 
flurry, sees drops in the snow.” The hunter, who 
shot a hare, also rejoices, celebrates, and “the last 
bunny, prolonging the seconds of his life, is run-
ning in the field”. Nature celebrates a holiday, it is 
only the middle of summer... Flowers are 
blooming. It’s time for nightingales to sing and not 
only that. But it’s not just the time to celebrate, you 
will have to leave... Reluctantly you begin to 
think... [19, pp. 5–6] 

In the scientific presentation of K. Dauletshin, 
another feature of the author’s work is emphasized: 
“in addition to describing the barely noticeable 
nuances of people’s experiences, the author 
manages to analyze the harsh reality through 
emotional thinking. Therefore, antithetical image 
prevails in his poems” [22, p. 99]. M. Vafin often 
and successfully refers to an image based on a 
sharp contrast.The binary opposition of youth – 
beauty and the old age creates a stunning sense: 
Су ташыйлар 
яшь киленнәр 
Берсеннән-
берсе сылу. 
Бәхеттер ул – 
шундый көләч 
Һәм шундый 
дәртле булу. 
Тукта, кем ул 
өстерәлә 
Ярты чиләк 
су белән? 
...Тома сукыр 
әби кайта 
Җанга таныш 
юл белән. [19, 
43 б.] 

Su tashyilar 
yesh killenner 
Bersennen-
berse sylu. 
Bekhetter ul – 
shundyi kolech 
Hem shundyi 
dertle bulu. 
Tukta kem ul 
osterele 
Yarty chilek su 
belen? 
…Toma sukyr 
ebi kaita 
Janga tanysh 
yul belen. 

Young 
daughters-in-
law are carry-
ing water, 
One is more 
beautiful than 
the other. 
Probably, it’s 
happiness 
To be so 
cheerful and 
smiling. 
Wait, who's 
carrying 
Half a bucket 
of water over 
there? 

There is a 
completely 
blind old 
woman 
On the already 
explored paths. 
[19, p. 43] 

The skill of the poet lies in the fact that the 
image of a poor, weak, blind old woman (grand-
mother), portrayed against the backdrop of an 
impressive youth, pushes the reader towards tragic 
reflections. 

The poetess and scientist L. Sagidullina defines 
the epic quality of M. Vafin’s work: “It seems that 
verse and epic live on opposite banks of the 
creative river. However, Munir managed to 
combine these two contradictions and create a new 
integrity. Here, the epic begins from the bank of 
the poem and vice versa” [56, p. 28]. This truth is 
vividly embodied in the poem “Детдом” 
(“Detdom” – “An Orphanage”) [20, pp. 95–96]. At 
first glance, the work describes an ordinary 
phenomenon characteristic of modern society, but 
it penetrates the wounded heart of the poet and 
arouses dramatic feelings. Thus, the depth of the 
orphan’s tragedy is achieved: Детдом. / 
Рәшәткәле койма ярыгыннан / Карап тора 
бала. / Кыз бала. (Detdom. / Reshetkele koima 
yarygynnan / Karap tora bala. / Kyz bala – 
Orphanage. / A child is standing behind the fence 
/And watching. / A girl.) 

Futher M. Vafin, with stingy means of 
description, presents the reader with a living 
portrait of a child: Сары чәче / Дымлы күзләренә 
кереп, /Тозлы яшьләренә чылана. (Sary cheche / 
Dymly kuzlerene kerep, / Tozly yeshlerge chylana. 
– Yellow hair penetrating / Into wet eyes, / It gets 
wet with a salty tear). 

The girl, with tears in her eyes, has been 
waiting for her parents for months and years. There 
is a “stream of people” on the street, but the child 
is lonely, people are indifferent to her fate. But she 
is still waiting... 
...Сулкылдавы
н беркем 
ишетмәде, 
Бүген дә ул 
бәхетен 
тапмады. 
Иртәгәгә зур 
ышаныч белән 
Гарип курчак 
тоткан 
гөнаһсыз кыз 

Sulkyldavyn 
berkem 
ishetmede, 
Bugen de ul 
bekheten 
tapmady. 
Irtegege zur 
yshanych belen 
Garip kurchak 
totkan 
gonahsyz kyz 

... Nobody 
heard her 
sobbing, 
And today she 
did not find 
happiness. 
With great 
confidence in 
tomorrow 
A sinless girl 
with an ugly 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 58 

Кирпеч өйгә 

карый 
атлады... 

Kirpech oige 
karyi atlady… 

doll 
Walked 
towards the 
brick house ... 

The singular imagery of the verses with their 
intensity of events and the tragic circumstances 
excite a whirlwind of feelings in the reader’s soul. 
Thus, the epic beginning is intertwined with their 
lyrical essence. The ugly doll of the innocent girl, 
an orphan, hints at her “crippled” future and 
enhances the tragedy of her being. 

In the article “Minor Munir. A Look at the 
Work of the Poet”, L. Sagidullina highlights the 
marginality of M. Vafin’s poetry. In this case, the 
scholar assumes she is living in the “zone of 
contact”, at “the intersection of destinies” [56, p. 
29]. L. Sagidullina calls the poet’s lines “Perhaps I 
look urban, but my heart is in the countryside” “the 
motto-symbol of social and spiritual marginality” 
[56, p. 29]. “The poet compares the life of 
hundreds of thousands of “people coming from 
villages, but who chose life in the city” with those 
“lost in a blizzard, tossing up between two things: 
the countryside and the city...” “I would not say 
that the city is terrible,” he writes, perceiving the 
city as something close to him. But even in this 
case, the “sweet” wind from the bakery, 
reminiscent of the village, makes it possible to put 
up with the city wind. And “I cannot enjoy 
hugging” chickens that are digging in the village 
soil [21, p. 29]: Бәхетледер алар. / Ихатасы. 
Җиме. Кетәклек. / Ихатасыз, җимсез без 
мескеннең / Бер атнасы җиде китаплык 
(Bekhetleder alar. / Ikhatasy. Jime. Keteklek. / 
Ikhatasyz, jimsez bez meskennen / Ber atnasy jide 
kitaplyk – They are happy. / The yard. Feeding. 
Chicken cooping. / For us who are poor, without 
this yard and this food / A week is like seven 
books for us) [21, pp. 13–14]. 

It would be wrong to refer the poet’s 
marginality only to the poetic “self” in the village 
and the city opposition . “Munir Vafin lives 
between mind and feeling, body and soul, birth and 
death, youth and old age, tears and smiles” [56, p. 
29]. The third feature in the poet’s work should be 
called “the predominance of a minor key”, each 
poem has these themes “death, old age, 
orphanhood, poverty, loneliness...” [56, p. 30]. 

 
Main results 

1. Our analysis of the work of the poets who 
wrote in the Tatar language in 1950-2020 in 
Bashkortostan is based on the ideological and 
aesthetic content, lyrical hero, picture of the world, 

individual and regional style, allowing us to sub-
sume them into four generations. Despite the 
conventionality of this division, each generation is 
characterized by its specific features. 

2. The first generation is the national poets of 
Bashkortostan N. Nazmi and A. Atnabaev. Their 
fates are closely connected with the Tatar nation 
and their works are based on the poetic traditions 
of the thousand-year-old Tatar poetry. For the first 
time in the works of poets, the motifs of resistance 
to Tatar poetry in Bashkortostan emerge – the 
humiliated, “second-class” situation of the Tatar 
language in the republic and the country, their 
disagreement with this state of things, their verbal 
resistance constitute one of the principles of 
continuity in regional poetry. 

3. In the 1960s, F. Gabdrakhim, R. Idiyatullin, 
R. Gataullin and Kh. Mudarisova, who described 
reality in romantic colors, are representatives of the 
second generation. In the second half of the 1980s, 
under the influence of the socio-political situation 
in the country, when the world image in their 
works changed, the features of strict realism began 
to dominate. The main task of their creative work 
is the artistic discovery of dialectal contradictions 
in life, the search for ways to solve them. These 
contradictions are mainly associated with spiritual 
disharmony, discontent, which are connected with 
the status of the Tatar language in the Republic of 
Bashkortostan. In the works of the poets belonging 
to this generation, the image of the Motherland 
coincides with the image of the native language, 
their works include the motifs of being “with a 
language, but without it, with a country, but 
without it”. 

4. The works of the third generation poets – 
M. Nazirov, M. Zakirov, S. Rakhmatullina – give 
us every reason to conclude that Tatar poetry in 
Bashkortostan was fully formed in terms of 
ideological and aesthetic content, its trends and 
style of the literary region, it constituted a 
powerful stream in the composition of Tatar 
poetry. The expressive-lyrical style, which reflects 
the synthesis of the cult of nature qualities, strict 
realism and romanticism, determines the main 
features of the folk, dynamically developing poetry 
of this generation. 

5. The poets of the fourth generation – 
N. Aminova, L. Sagidullina, M. Vafin – are 
distinguished by the use of a variety of styles, 
philosophical and associative content, metaphors. 
These authors sparingly use thoughtful words, 
epithets, but at the same time they are able to put a 
deep philosophical meaning into a short verse. 



TATARICA: LITERATURE 
 

 59 

Their poetic works, along with a synthesis of the 
poetic traditions of East and West, are based on 
national folklore, the poetry of the Tatar people. 
This is manifested in the transition of poetic 
images, motifs, means of depiction. At the same 
time, basically, the motif of being “with a 
language, but without it, in a country, but without 
it” in the Tatar poetry of Bashkortostan is at the 
highest level of its development. 

 
Conclusion 

It should be noted that in Bashkortostan there 
are talented literary forces and spiritual and 
cultural traditions. The poets and their creative 
trends are different. However, all their melodies 
share the same Tatar motif. This melody takes its 
origin in the work of Shamsutdin Zaki, Akmulla, 
Dardemdam, Shaehzade Babich, Sagit Ramiev, 
Gabdulla Tukay, Mazit Gafuri and reaches our 
days through the work of Atnabay and N. Nazmi. 
Nationality, deep philosophy, harmony of feelings 
and thoughts are its main features. Of course, our 
poets create various works by genre, themes and 
style, posing and resolving arising issues. But there 
is one feature that unites everyone in their desire to 
create a new world model through imaginative 
thinking, their original attitude to life. In certain 
periods of time, social and political winds separate 
creative personalities from each other, but local 
poetry is an inseparable spiritual and cultural 
heritage and an achievement of the Tatar people. 

 
References 

1. Vafin, M., Khafizov, S. (2001). Muza rodnoi 
zemli: kruglyi stol o tvorchestve poehtov, zhivushchikh v 
Bashkortastane [Muse of the Native Land: A Round 
Table on the Work of the Poets Living in 
Bashkortastan]. Tulpar. No.1 (40), pp. 23–29. (In Rus-
sian) 

2. Vaһapova, L. (2013). Sovremennaya 
tatarskaya literatura v Bashkortastane [Contemporary 
Tatar Literature in Bashkortostan]. Nastoyashchee 
dostoyanie. No. 5 (17), pp. 103–110. (In Russian) 

3. Nazmi, N. (2011). Narodnaya dusha: stat'i, 
vospominaniya, pis'ma, stikhi, poehma [The Soul of 
People: Articles, Memoirs, Letters, Verses and a Poem]. 
Avtor idei i sozdatel' R. Miңnullin. 479 p. Kazan', Tatar. 
knizhn. izd. (In Russian)  

4. Atnabaev, A. (1993). Stikhi, poehmy [Verses 
and Poems]. 192 p. Ufa. (In Russian) 

5. Atnabai. Narodnyi poeht (2000) [Atanbay. The 
Peole’s Poet]. 400 p. Ufa, Respublikasy Bashkortstan, 
fond “Rukhiyat”. (In Russian) 

6. Gabderakhim, F. (2015). Kak tsvety: stikhi 
[Like Flowers: Verses]. 157 p. Ufa, Kniga. (In Russian) 

7. Idiyatullin, R. (2007). Dobryi vecher!: stikhi, 
korotuie dramy, rasskazy [Good Evening!: Verses, 

Short Plays, Stories]. Sostavitel' i avtor 
zaklyuchitel'nykh slov R. Miңnullin. 271 p. Kazan', 
Tatar. knizhn. izd. (In Russian) 

8. Gataullin, R. (2008). Pechal'nye melodii: stikhi 
[Sad Melodies: Verses]. Sostavitel' Rafit i Radif 
Gataulliny; avtor vvodnykh slov R. Miңnullin. 223 p. 
Kazan', Tatar. knizhn. izd. (In Russian) 

9. Mudarisova, Kh. (1995). Proshlogodnyaya 
osen': stikhi [Last Year’s Autumn: Verses]. Avtor 
vvodnykh slov N. Nazmi. 80 p. Ufa, Bashkort. knizhn. 
izd. (In Russian) 

10. Mudarisova, Kh. (2003). Fioletovaya noch': 
stikhi [The Purple Night: Verses]. Avtor vvodnykh slov 
R. Gatash. 126 p. Kazan', Tatar. knizhn. izd. (In Rus-
sian) 

11. Mudarisova, Kh. (1982). Serebryanaya 
podkova: stikhi [The Silver Hoof: Verses]. 157 p. Ufa, 
Bashҡort. knizhn. izd. (In Russian) 

12. Nvzirov, M. (1994). Snova vkhozhu v ogni: 
stikhi, pesni, poehma [Again I Enter Fires: Verses, 
Songs and a Poem]. 144 p. Ufa, Kniga. (In Russian) 

13. Zakirov, M. (2005). Ptitsa, sevshaya na sech': 
stikhi [The Bird Sitting on the Stove: Verses]. Avtor 
vvodnykh slov R. Timershin. 176 p. Ufa, Kniga. (In 
Russian)  

14. Zakirov, M. (1992). Sama po sebe 
zatyanuvshayasya rana: stikhi [The Wound Healing All 
by Itself: Verses]. 124 p. Ufa. (In Russian)  

15. Rakhmatulla, S. (1993). Probuzhdenie: stikhi, 
pesni, poehmy [Awakening: Verses, Songs, Poems]. 
Avtor zaklyuchitel'nykh slov M. Vafin. 212 p. Ufa. (In 
Russian) 

16. Rakhmatulla, S. (2001). Dazhe esli vody budut 
tech' v prtivopolozhnom napravlenii: stikhi, poehmy, 
chastushki, ehpigrammy, perevody [Even if the Waters 
Flow in the Opposite Direction: Poems, Poems, Ditties, 
Epigrams, Translations]. 240 p. Ufa, Kniga. (In Rus-
sian) 

17. Amineva, N. (2011). Pod ruku s utrennim 
vetrom: stikhi, poehma, stsenarii, skazki [Hand in Hand 
with the Morning Wind: Poems, Poems, Scripts, Fairy 
Tales]. 277 p. Ufa, Kniga. (In Russian) 

18. Sagidullina, L. (2004). Sozvezdie momentov: 
stikhi [A Galaxy of Moments: Verses]. 112 p. Ufa, 
Kniga. (In Russian) 

19. Vafin, M. (2004). Esli mir toropit: stikhi [If the 
World Wants You to Go Faster: Verses]. Avtor 
vvodnykh slov I. Yuzeev. 95 p. Kazan', Tatar. knizhn. 
izd. (In Russian) 

20. Vafin, M. (2007). Chastichka serdtsa: stikhi [A 
Piece of Heart: Verses]. 272 p. Ufa, Kniga. (In Russian) 

21. Vafin, M. (2001). Slova poseyal Pyatistrunnyi 
saz: stikhi. [I’ve Sown Words. A Five-Stringed Saz: 
Verses]. Pp. 3–110. Ufa, Kniga. (In Russian) 

22. Davletshin, K. S. (2002). Stikhi rodnogo kraya. 
Individual'nyi stil' i voprosy poehticheskoi obraznosti: 
uchebnoe posobie [Poems of the Native Land. An Indi-
vidual Style and Issues of Poetic Imagery: A Study 
Guide]. 108 p. Ufa, izd-vo Bashkirskii gos. un-ta. (In 
Russian) 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 60 

23. Davletshin, K. (2007). “Krasotu sotvoril velikii 
tvoritel' prirody – Chelovek”: kartina mira v 
tvorchestve Farita Gabderakhima [Beauty Was Created 
by the Great Maker of Nature – Man”: The World Im-
age in the Works of Farit Gabderakhim]. Tulpar. No. 6 
(81), pp. 56–61. (In Russian) 

24. Davletshin, K. S. (2000). Dorogie lyudi 
ryadom... [Dear People Are Close…]. Stikhotvornoe 
tvorchestvo Marisa Nazirova: stat'i o tvorchestve poehta 
/ v redaktsii S. Safuanova. Pp. 23–40. Ufa, Obrazovanie. 
(In Russian) 

25. Davletshin, K. (2002). Poeht “v poiskakh vsyu 
zhizn'”... [The Poet Is “Searching All His Life”…]. 
Tulpar. No. 1 (46), pp. 44–47. (In Russian) 

26. Davletshin, K. (1996). Filosofiya poehta [The 
Poet’s Philosophy]. Tulpar. No. 1 (10), pp. 34–36. (In 
Russian) 

27. Safuanov, S. (2011). “Stikhi moi – vy zhe moya 
krovinushka...” [“My Verses – You Are My Drops of 
Blood…”]. Nazmi N. Moya natsional'naya dusha: stat'i, 
vospominaniya, pis'ma, stikhi, poehma. Avtor idei i 
sozdatel' R. Miңnullin. Pp. 236–242. Kazan', Tatar. 
knizhn. izd. (In Russian) 

28. Safuanov, S. (2006). Dukhovnye mosty [Spir-
itual Bridges]. 376 p. Ufa, Kniga. (In Russian) 

29. Safuanov, S. (2000). Chuvstvo rodnoi zemli 
[The Sense of Your Native Land]. Stikhotvornoe 
tvorchestvo Marisa Nazirova: stat'i o tvorchestve 
poehta. V redaktsii S. Safuanova. Pp. 3–10. Ufa, 
Obrazovanie. (In Russian) 

30. Amirov R. (2000). Kogda est' kryl'ya na 
plechakh... [If You Have Wings on Your Shoulders…]. 
Stikhotvornoe tvorchestvo Marisa Nazirova: stat'i o 
tvorchestve poehta. V redaktsii S. Safuanova. Pp. 95–
102. Ufa, Obrazovanie. (In Russian) 

31. Khaibrakhmanov, R. (2011). Cherez grani. 
Nazmi N. Moya natsional'naya dusha: stat'i, 
vospominaniya, pis'ma, stikhi, poehma [Across the Edg-
es. Nazmi N. My National Soul: Articles, Memoirs, 
Letters, Verses and a Poem]. Avtor idei i sozdatel' R. 
Miңnullin. Pp. 4–10. Kazan', Tatar. knizhn. izd. (In 
Russian) 

32. Mulekov, M. (1996). “Vkhozhu v tsentr 
uragana...” [Entering the Centre of a Hurricane...]. 
Tulpar. No. 6 (15), pp. 28–29. (In Russian) 

33. Fazletdinov, I. (2010). Stikhi treeta [The Poet’s 
Verses]. Ogni Kazani. No. 2, pp. 124–129. (In Russian) 

34. Fazletdinov, I. K. (2016). Sovremennaya 
tatarskaya poeziya Bashkortastana v kritike [Modern 
Tatar Poetry of Bashkortostan through Criticism]. 
Tatarica. No. 2 (7), pp. 57–72. (In Russian) 

35. Gabderakhim, F. (2006). Esli zakhochesh' 
vozbudit' narodnuyu dushu... [If You Want to Excite 
People’s Soul]. Tulpar. No. 1 (70), pp. 54–55. (In Rus-
sian) 

36. Gatash, R. (1993). “Ya vizhu odnu yarkuyu 
vysotu....” [I See One Bright Summit]. Shakhri Kazan'. 
27 fevral'. (In Russian) 

37. Mudarisov, M. (2000). Atnabai (Slova 
izdatel'stva) [Atnabay (What the Publishing House Has 

Got to Say)]. Atnabai. Narodnyi poeht. Pp. 5–9. Ufa, 
fond “Rukhiyat” Respubliki Bashkortstan. (In Russian)  

38. Nazmi, N. (1959). Rech' poehta [The Poet’s 
Speech]. Sovet Bashkortostana. 11 gyinvar. (In Russian) 

39. Minnullin, R. (2018). Vstrechaite Atnabaya! 
Nash Atnabai: stikhi, stat'i, vospominaniya [Meet 
Atnabay! Our Atnabay: Verses, Articles, Memoirs]. 
Avt.-sostavitel'. R. K. Amirov. Pp. 126–130. Ufa, 
Kniga. (In Russian)  

40. Iksanova, I. (2018). Dusha yarkaya kak rassvet 
[The Soul as Bright as Dawn]. Kul'turnaya pyatnitsa. 25 
aprel'. (In Russian)  

41. Tatarskii ehntsiklopedicheskii slovar' (2002) 
[Tatar Encyclopedic Dictionary]. Glavnyi redaktor M. 
Kh. Khasanev; otvetstvennyi redaktor G. S. 
Sabirzyanov. 830 p. Kazan', RT AN institut Tatarskoi 
ehntsiklopedii. (In Russian)  

42. Bikbaev, R. (2009). V poiskakh ostroumnykh 
otvetov: doklady predstavlennye na XII s"ezde pisatelei 
respubliki [In Search of Witty Answers: Reports Pre-
sented at the XII Congress of Writers of the Republic]. 
Sud'ba zemli, dykhanie vremeni. Pp. 320–364. Ufa, 
Kniga. (In Russian)  

43. Morzakaeva, D. (2012). Natsional'naya kniga: 
Ob izdanii natsional'nykh izdanii v bashkirskom 
izdatel'stve “Kniga” imeni Zainab Biishevoi i o 
knigakh, izdannykh zdes' [A National Book: On the 
Publication of National Editions in the Bashkir Publish-
ing House “Book” Named after Zainab Biisheva and on 
Books Published Here]. 151 p. Ufa. (In Russian)  

44. Murzakaeva, D. (2006). Duyut Bulgarskie 
vetry... [The Bolgar Winds Are Blowing]. Tulpar. No. 2 
(71), pp. 56–59. (In Russian)  

45. Nazmi, N. (1998). Po Pushkinski, Tukaevski... 
[Like Pushkin and Tukay…]. Tulpar. No. 1 (22), pp. 
16–17. (In Russian)  

46. Kashfi, L. (2014). “Krasnyi rassvet” i 
sovremennaya literatura [“The Red Dawn” and Modern 
Literature]. Nauchnyi ruk. F. K. Fatkhetdinov; avt. 
vvodnykh slov T. N. Galiullin. 300 p. Ufa, Krasnyi 
rassvet. (In Russian)  

47. Latypova, A. V. (2021). Sovremennaya 
tatarskaya poehziya Bashkortostana: natsional'naya 
kartina mira i zhanrovaya paradigma: avtoref. dis. ... 
kand. filol. nauk [Modern Tatar poetry of Bashkorto-
stan: The national picture of the world and the genre 
paradigm: Ph.D. Thesis Abstract]. FGAOU VO 
“Kazanskii (Privolzhskii) federal'nyi universitet”. 
Kazan', 24 p. (In Russian)  

48. Karamysheva, T. (1986). Spokoinye gorsti 
[Calm Handfuls]. Agyidel. No. 3, pp. 72–74. (In Rus-
sian)  

49. Propp, V. Ya. (1986). Istoricheskie korni 
volshebnoi skazki [The Historical Roots of a Fairy 
Tale]. Vstup. stat'ya V. I. Ereminoi. 2-e izd. 364 p. Len-
ingrad, izdatel'stvo LGU. (In Russian)  

50. Tatarckie mify: dukhi, pover'ya, sueveriya, 
zagovory, primety, obryady (1999) [Tatar Myths: Spir-
its, Beliefs, Superstitions, Spells, Omens and Rituals]. 



TATARICA: LITERATURE 
 

 61 

Vtoraya kniga. V povestvovanii G. Gil'manova. 432 p. 
Kazan', Tatar. knizhn. izd. (In Russian)  

51. Minkhazetdinov, M. Kh. (1995). Est' moshch' v 
tvorchestve: monografiya, literaturnaya kritika i trudy, 
otnosyashchiesya k bashkiskoi fol'kloristike [There Is 
Power in Creativity: A Monograph, Literary Criticism 
and Works Related to Bashkian Folklore]. Avt. 
vvodnykh slov T. A. Kil'mukhammetov i A. M. 
Suleimanov. 256 p. Ufa, Kniga. (In Russian)  

52. Tursunov, E. D. (1973). Genezis kazakhskoi 
bytovoi skazki: v aspekte v svyazi s pervobytnym 
fol'klorom [Genesis of the Kazakh Folk Fairy Tale: In 
the Aspect of the Primitive Folklore]. 216 p. Alma-Ata, 
Nauka.  

53. Gizzatullina, G. (1998). “Stikhi – dlya nego...” 
[These Verses Are for Him…]. Tulpar. No. 5 (26), pp. 
54. (In Russian)  

54. Sagitova, G. (2005). Ot momentov – k 
vechnosti [From Moments to Eternity]. Tulpar. No. 1 
(64), pp. 30–31. (In Russian)  

55. Atnabai, A. (1995). Stoya v seredine zemli, 
ozirayus' s udivleniem [Standing in the Cetre of the 
Earth, I’m Looking aroud Surprised]. Krasnyi rassvet. 
15 avgust. (In Russian)  

56. Sagidullina, L. (2004). Minor Munir: vzglyad 
na tvorchestvo poehta [Minor Munir: A Glance at the 
Poet’s Work]. Tulpar. No. 4 (61), pp. 28–30. (In Rus-
sian)  

_______________________ 
 

БАШКОРТСТАНДАГЫ ТАТАР ПОЭЗИЯСЕНДӘ 
ШАГЫЙРЬЛӘР БУЫНЫ МӘСЬӘЛӘСЕ 

 
Илдус Камил улы Фазлетдинов, 

Уфа Фән һәм технологияләр университеты, 
Россия, 450076, Уфа ш., Зәки Вәлиди ур., 32 нче йорт, 

fazlutdinov75@mail.ru. 
 

Фәнни мәкаләдә 1950 – 2020 елларда Башкортстан җирлегендәге татар шигъриятендә 
буыннар мәсьәләсе тикшерелә. Хезмәттә фәнни-хронологик һәм диахроник аспектлар 
яссылыгында Башкортстандагы татар шигъриятенең үсешенә күзәтү ясала; төбәктәге татар 
әдипләренең икегә бүленеп, бер өлешенең – татар, икенченең башкорт сүз сәнгатьләренә 

хезмәт итүенең тарихи-мәдәни сәбәпләре, сәяси вәзгыятьнең шигърияткә һәм шагыйрьләрнең 
индивидуаль стиленә йогынтысы анализлана. Автор, күпсанлы гыйльми-тәнкыйди 
чыганакларны файдаланып, әдәбият гыйлемендә кабул ителгән фәнни классификация 
принциплары ярдәмендә, Башкортстандагы татар шагыйрьләренең чынбарлыкны сәнгатьчә 

гәүдәләндерү үзенчәлекләрен ачыклый. Язмада шагыйрь аңындагы дөнья картинасының 
индивидуаль стильне барлыкка китерүче төп категория булуы ассызыклана, һәм, шуннан 
чыгып, Уфа төбәгендәге татар поэзиясенә хас гомум һәм һәр каләм остасының үзгә 
сыйфатларын ачыклау омтылышы ясала. Поэтик әсәрләрне иҗат юнәлеше һәм ысулы, эчтәлек 
һәм форма, үзәк мотивлар ноктасыннан анализлап, автор төбәктәге татар шигърияте 
вәкилләрен дүрт буынга аера, аларның һәркайсы өчен үзенчәлекле һәм Башкортстан татар 
поэзиясе өчен уртак сыйфатларны билгели. Мәкаләдә төбәк татар поэзиясенең поэтик 
сыйфатлары, идея-эстетик эчтәлеге ягыннан татар шигъриятенең меңьеллык традицияләренә 
нигезләнүе ассызыклана. 

 
Төп төшенчәләр: шигърият, индивидуаль стиль, буын, әдәби тәнкыйть, Башкортстан, иҗат 

юнәлеше, иҗат ысулы, поэтик образ 
 

Кереш 
Башкортстандагы татар шигърияте, аның 

үзенчәлекләре, каләм әһелләренең шәхсиятле 
стиль билгеләре турында фикер йөрткәндә, 
буыннар мәсьәләсе мөһим аспект булып тора. 
Дәһшәтле сугыш елларында, яисә Сталин 
дәверендә дөньяга килеп, шул чорда хакимлек 
иткән идеологик карашлар һәм мәдәни 
шартларда тәрбияләнгән өлкән буын вәкилләре 
белән «үзгәртеп кору» яки 1990 еллардагы 
милли үзаң күтәрелеше чорында шәхес буларак 

формалашкан каләм әһелләре арасында 
дөньяны күзаллауда, аны поэтик гәүдәләндерү 
алымнарында аерма шактый зур. 

Башкортстандагы татар әдипләрен буын-
нарга нисбәтле төркемләү мәсьәләсе тикшере-
нүчеләрне дә, каләм әһелләрен дә күптәннән 
кызыксындырып килә. Мәсәлән, 2000 еллар 
башында шагыйрь Мөнир Вафин тәнкыйтьче 
Сәгыйдулла Хафизов белән барган бәхәстә, 
Башкортстанда татар телендә иҗат итеп, 
үзләрен татар шагыйрьләре дип исәпләүчеләрне 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 62 

дүрт буынга аера: «Әйтик, өлкән буыннардан 
бу сафка Фәрит Габдерәхим, Рәшит Гатауллин 
һәм Рим Идиятуллинны кертер идем, – ди ул. – 
Урта буында Салават Рәхмәтулла, Рәдиф 
Тимершин, Марис Нәзировлар. Яшьрәк буынга 
Мөнир Вафинны, Марат Кәбировны һәм Рамил 
Чурагуловны кертәм, һәм иң яшь буын дип 
Илдус Фазлетдинов, Илфак Фаризов, Илдар 
Фазлетдинов, Рәзиф Зөбәеровларны атарга 
була» [1, 23 б.]. Автор хатын-кыз шагыйрә-
ләрне аерым катлам буларак карый һәм Дилә 
Булгакова, Халисә Мөдәррисова, Нәҗибә 
Әминева, Рафига Усманова, Кәүсәрия 
Шәфыйкова, Нәфисә Хабибдиярова, Гүзәлия 
Тимершина, Әлфия Булат кебек каләм 
әһелләрен саный [1, 23 б.]. Бу бүленеш 
шагыйрьләрнең яшенә нигезләнә. 

Галимә Л. Ваһапова исә үзәккә шагыйрь-
ләрнең яшен түгел, ә иҗади биографиясен, 
шигърияткә килү вакытын, осталык дәрәҗәсен 
куя. «Дәвамчанлык принцибыннан чыгып, 
Башкортстандагы хәзерге көн язучыларын 
шартлы өч төркемгә бүлеп карарга мөмкин, – 
дип яза ул. – Инде киңәшче ролен үтәүче, әйдәп 
баручы өлкән буын иҗатчылары – Салават 
Рәхмәтулла, Эдуард Әгъзами, Рим Идиятуллин, 
Халисә Мөдәррисова, Рәис Риян, Азат Магазов, 
Фәрит Габдерәхим, Дилә Булгакова, Вил 
Казыйханов, Мөхәммәт Закиров, Сәгыйть 
Хафизов һәм башкалар. 

Иҗат өлкәсендә үз өслүбен тапкан язучы-
ларыбыз Рәдиф Тимершин, Мөнир Вафин, 
Лилия Сәгыйдуллина, Илдус Фазлетдиновлар 
каләме дә язудан туктаганы юк. Тәҗрибәле 
иҗатчылар Дилбәр Булатова, Фәния Габи-
дуллина, Зәйфә Салихова, Рафаил Хафизовлар 
Башкортстандагы татар шигъриятен һәм 
прозасын үстерүгә зур өлеш кертүчеләр 
исемлегендә. 

Әдәбият дигән зур дөньяда үз юлын ярып 
барган өметле яшь каләм тибрәтүчеләр дә аз 
түгел. Йомабикә Солтанова, Фәрит Фәткуллин, 
Айдар Зәкиев, Фәнзия Максютова, Фәүзия 
Гайзаман, Венер Фәттахов, Халисә Мөхәммә-
диева, Индира Муллаянова, Эльмира Ибраһи-
мова, Аида Хәйретдинова, Миләүшә Гыйльма-
нова, Руслан Сөләйманов, Земфира Муллага-
лиева һәм башкалар, инде җыентыкларын 
бастырып, үз укучыларын тапты» [2, 103 б.]. 

Күренә ки, «яшь каләм тибрәтүчеләр» 
төркеме яшьләре 50 елдан артып киткән 
шагыйрьләр һәм язучыларны берләштерә. 
Мәкалә авторы аларны үз стилен, үз тавышын 
эзләүчеләр дип бәяли. 

Кызганычка каршы, әлеге мәкалә 
басылганнан соң үткән ун ел эчендә С. 
Рәхмәтулла, Э. Әгъзами, Р. Идиятуллин, Р. 
Риян, А. Магазов, В. Казыйханов, М. Закиров, 
Р. Тимершин кебек өлкән әдипләр бакыйлыкка 
күчте. Шул ук вакытта төбәк татар шигърияте 
Фатыйх Сәйфран, Ләйсән Якупова, Рәсим 
Шәфи-Рәхмәт, Эльверт Хаматшин, Альбина 
Хәлиуллина, Нурлан Ганиев, Айдар Маннанов, 
Гөлфизә Кәлимуллина исемнәре белән баеды. 
Алар бер-берсеннән яшьләре, иҗтимагый 
карашлары, әдәби өслүбләре белән аерыла. 
Димәк, Башкортстандагы татар шигъриятендә 
буыннарны билгеләүдә «биологик яшь» 
принцибы үзәктә тора алмый. Бүленешкә 
иҗтимагый-сәяси, идеологик факторлар, гомум 
әдәбиятның үсеш тенденцияләре, әдипләр 
иҗатында дөнья картинасының үсеш-үзгәреше 
дә йогынты ясый. Бу аспект хезмәтнең 
актуальлеген һәм фәнни яңалыгын билгели. 

 
Тикшеренү материаллары һәм методлары 

Гыйльми мәкаләдә фәнни-тикшеренү мате-
риалы сыйфатында ХХ йөзнең икенче ярты-
сыннан алып бүгенгә кадәр Башкортстан 
җирендә яшәп, татарча иҗат иткән шагыйрьләр 
– Н. Нәҗми [3], Ә. Атнабаев ([4], [5]) Ф. Габде-
рәхим [6], Р. Идиятуллин [7], Рәшит Гатауллин 
[8], Х. Мөдәррисова ([9], [10], [11]), М. Нәзиров 
[12], М. Закиров ([13], [14]), С. Рәхмәтулла 
([15], [16]), Н. Әминева [17], Л. Сәгыйдуллина 
[18], М. Вафинның ([19], [20], [21]) шигъри 
җыентыклары файдаланылды. Тикшеренүнең 
методологик нигезен К. Дәүләтшин ([22], [23], 
[24], [25], [26]), С. Сафуанов ([27], [28], [29]), Р. 
Әмиров [30], Л. Ваһапова [2], Р. Хәйбрахманов 
[31], М. Мөлеков [32], И. Фазлетдинов ([33], 
[34]) һ.б. галимнәрнең хезмәтләре тәшкил итте. 
Үзәккә куелган мәсьәләне ачыклауда автор, 
нигездә, тарихи, тарихи-чагыштырма, тарихи-
типологик һәм герменевтика тикшеренү 
методларына таянды. 

 
Фикер алышу 

Башкортстандагы татар шигърияте турында 
сүз алып барганда, бер хакыйкатьне истә 
тотарга кирәк: 1934 – 1991 елларда әдәбият 
тулаем партия диктаты астында булып, «бер 
республика – бер әдәбият» принцибы эзлекле 
рәвештә тормышка ашырылды. Татар гаиләсен-
дә туып-үсеп, татарча укыган һәм үз милли 
мохитебездә тәрбияләнгән каләм ияләре иҗатка 
керешкәч, я башкортча язып, күрше милләт 
язучысы булып китәргә, яисә татар әдибе 



TATARICA: LITERATURE 
 

 63 

буларак үз-үзен раслар өчен, Казанга күченеп 
китәргә мәҗбүр булды. Шулай итеп, шагыйрь 
Фәрит Габдерәхим тарафыннан «башкорт һәм 
татар әдәбиятлары – Башкортстандагы татар 
әдәбиятының ике канаты» [35, 54 б.] дип 
билгеләнгән парадоксаль күренеш барлыкка 
килде. 

Ф. Габдерәхимгә таянып фикер йөрткәндә, 
Наҗар Нәҗми һәм Әнгам Атнабаев 
Башкортстандагы сугыштан соңгы беренче 
буын татар шагыйрьләре буларак карала. Алар 
икесе дә башкорт әдипләре булып исәпләнсәләр 
дә, туган телләре татар теле булды. Иҗат-
ларында татар моңы, меңьеллык поэтик 
традицияләренә таяну хосусиятләре, татар 
теленең киләчәк язмышы мотивы үзәктә тора. 
Билгеле булганча, Н. Нәҗми үзенең 1984 елда 
Казан дәүләт университеты профессоры 
Миркасыйм Госмановка багышлап иҗат иткән 
«Париж өстендә» шигырендә болай дип яза: 

Без – татар һәм башкорт – кан кардәшләр, 
Миндә исә тибә ике кан: 
Үзем башкорт, әмма татар теле – 
Анам теле миңа тумыштан [3, 261–262 б.]. 
Ә. Атнабаев исә үзен татар халкының бер 

өлеше дип саный. «Мин – чи татар башкорт 
илендә» дип, гомер буена татар телендә иҗат 
итә. 

Р. Хәйбрахманов билгеләгәнчә, 1950–1980 
елларда Н. Нәҗми «лирикасында публицистик 
аһәң белән беррәттән каһарманның эмоциональ 
палитрасында пессимистик хис-тойгыларның 
(тормыштан канәгатьсезлек, гомернең үтүе, 
иҗатның максатсызлыгы һәм кирәксезлеге, 
шагыйрь һәм аның милләтенең кадерсезлеге 
мотивлары. – Р.Х.) көчәюе күзәтелә. Бу күре-
нешнең сәбәпләрен шагыйрь яшәгән чордан, 
торгынлык һәм татар, башкорт кебек кече 
милләтләрнең үсешен тоткарлаган Брежнев 
режимы сәясәтеннән эзләргә кирәктер» [31, 6 б.]. 

Н. Нәҗминең татар халкына, аның фаҗига-
ле язмышына багышлап язган шигырьләр 
шәлкемен шартлы рәвештә «каршылык 
лирикасы» үрнәкләре дип бәяләргә мөмкин. 
Күренекле әдәбият галиме С. Сафуанов 
шагыйрьнең милли тел өчен көрәшкә 
ташлануын билгели [27, 239 б.]. Аның иң көчле 
чагылышы шагыйрьнең 1966 елда рус шагыйре 
Я. Смеляковка җавап төсендә язылган «Татар 
теле» шигырендә күзәтелә. 

Ассалар да, киссәләр дә, 
Үлмәдең син, калдың тере. 
Чукындырган чагында да 
Чукынмадың, татар теле [3, 244–245 б.] 

Бу шигырьне Башкортстанның, Татарстан-
ның бер матбагасы да басмый, ул, еллар үткәч, 
Мәскәүдә нәшер ителгән «Учительская 
газета»да русча тәрҗемәдә дөнья күрә. «Н. 
Нәҗми өчен Ватан, ана дигән изге төшенчәләр 
өченче бер газиз күренеш белән дә аерылгысыз. 
Бу туган тел. «Ватан, – димен, – анам туган 
җир, Ватан, – димен, – атам туган җир... 
Ватан, – димен, – атам һәм анам сөйләшкән 
тел – туган телем ул», – дип язды шагыйрь» 
[27, 239 б.]. 

Н. Нәҗми үзенең атаклы «Татар акылы» 
(1990) шигырендә әйтемгә әверелгән бер милли 
җитешсезлекнең фаҗигале нәтиҗәләренә, 
тарихтагы чагылышына, укучының игътибарын 
юнәлтеп, риторик сорау ташлый: 
Ни булды? Үз юлыңа 
син 
Үзең салдыңмы йозак? 
Башыңны ашады 
мәллә 
Үзара булган низаг? 

Бүген дә Кояш чыкты, 
дип 
Уйланып торам 
иртән. 
Татар акылы төштән 
соң... 
Кайчан төш җитәр 
икән? [3, 269 б.] 

«Татар генераллары» (1994) шигырендә 
Мәскәүдә оештырылган татар генераллары һәм 
адмираллары җыелышына нисбәтле, хәрбиләр-
дән бигрәк, милли элитага, шул исәптән, ша-
гыйрьнең үзенә сатирик мөнәсәбәт белдерелә. 
«Татар хатын-кызлары» (1991) шигырендә 
автор, күнегелгән әдәби кануннар буенча, гүзәл 
затларның «уңган, дәртле, сылу, эшчән» кебек 
уңай сыфатларын саный да, башка милләт 
кешесенә кияүгә чыгып, тел, дин алыштыруда, 
шул халыкның буын алмашын тәэмин итүдә 
гаепли һәм аны милләт өчен фаҗига югары-
лыгына күтәрә. 
...Язмышмы ул, 
фаҗигаме 
Сез күргәннәр, 

кичергәннәр? 
Сез түгелме 
Урысларга – урыс, 
Үзбәкләргә – үзбәк, 
Казакъларга – казакъ, 

Кыргызларга кыргыз 
(Тик бер мисал – 
Чыңгыз) 
Тудырганнар, 
үстергәннәр, 
Татар хатын-
кызлары? 
Язмышмы бу, 
фаҗигаме? [4, 269 б.] 

Шулай итеп, «тарих борылышларында 
сакланып калу – милләтне борчыган бу гаять 
мөһим проблеманы хәл итү юлын Наҗар 
Нәҗми, Г. Исхакый һәм Г. Тукай кебек үк, 
туган телгә һәм милли язмышка хөрмәт 
тәрбияләүдә күрә» [31, 10 б.]. Күренекле 
шагыйрь рухи дөньясының асыл хасияте Р. 
Гаташ тарафыннан бик оста тотып алына: «Ул 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 64 

– барыннан да бигрәк, татар халкының, татар 
теленең батыр яклаучысы, тоталитар система 
төрле яктан кысып торган елларда, 
курыкмыйча, аңа ярдәмгә килгән ир-узаман. 
<…> Сабыры тулып, татар җанын, канын тыеп 
килә белгән кем ул? Наҗар ага. <…> Үзен 
“башкорт шагыйре”, милләте белән дә 
“башкорт” санап, әмма туган теле татар теле, 
Тукай теле икәнлеген <…> кычкырып әйтүче, 
горурланучы да ул булды» [36]. 

Башкортстанның халык шагыйре Әнгам 
Атнабаев төбәк татар шигъриятенең нигез 
ташын салган әдипләрнең берсе булып тора. 
Иҗатында татарлык хисе, милли гамь төп 
лейтмотив булса да, Ә. Атнабаев шигырьләре 
«халыкларны талаштыруга түгел, туганлашты-
руга корылган иде» [37, 8 б.]. Аның 1956 – 1985 
еллар шигъриятендәге татарлык хисе Н. Нәҗми 
иҗатындагы публицистик аһәң, милли изелүгә 
«каршылык лирикасы» рәвешендә түгел, ә, 
беренче чиратта, татар халкының милли фольк-
лорында, меңьеллык шигъриятендә төп урынны 
тоткан традицион образларга яңа, заманча 
эчтәлек салу аша гәүдәләнеш тапты. «Капка 
төбендә» (1956), «Яшь каен» (1957), «Туфрак» 
(1957), «Утыз яшь» (1958), «Кара икмәк» 
(1960), «Миннән башка» (1960), «Ак каеннар 
кая булганнар?» (1961), «Яшь егетләр чалгы 
яныйлар» (1961), «Сары сандугач, кара карлы-
гач» (1964), «Әкияттәге кебек» (1964) һ.б. баш-
лангыч чор иҗатына караган шигырьләреннән 
үк татар шигъриятенең бөтен тарихы аша 
кызыл җеп булып сузылып килгән ак каен, 
туган җир, сары сандугач, гармун кебек тради-
цион образлар, халык җырларының поэтикасы, 
әкиятләргә хас башлам-бетемнәр, образлар 
системасы яңа яңгыраш ала. Н. Нәҗми әйткән-
чә, аның әсәрләрендә «... шагыйрьнең “мин” 
дигән лирик герое, якын дустымы, улымы, 
кызымы, егетеме, гармунчымы, солдатмы – 
нинди дә булса шәхес хәрәкәт итә. Менә шулай 
булу шигырьне җанландыра, укучыны я 
уйландыра, я елмайта, бер сүз белән әйткәндә, 
тойгы уята» [38]. Бу хосусиятләр киләчәктә Ә. 
Атнабаев шигъриятенең йөзен билгеләгән асыл 
сыйфатлар рәвешендә калкып чыга. 

1980 еллар башында Ә. Атнабаев иҗатына 
«татар» концепты конкрет килеп кереп, 
шигырьләрендә публицистик аһәң көчәя, 
шагыйрь үз язмышын халык язмышы белән 
бербөтен итеп карый башлый. Әлеге тенденция 
шагыйрьнең 1982 елда язылган «Газаплы 
сорау» шигырендә ачык чагыла. 
Күп гасырлы бөек Җырлап үлгән татар 

тарихында 
Күп сыналды татар 
баласы... 
Сугыш елларында 
әсирлектә – 
Төрмәләрдә 
фашист палачы 
Башын кискәндә дә 
Үзебезчә 
Җырлап үлде татар 
уллары; 

улларының 
Бүген яшәп яткан 
уллары, 
Телегезне кемнәр 

алыштырды, 
Җырыгызны кемнәр 

урлады? 
Йөрәгемне шундый 
сорау телә, 
Тынгы бирми шуның 
газабы. [4, 96 б.] 

Шигырьдә Ә. Атнабаевның 1960–1970 ел-
лар шигъриятендәге лирик җылылыкны, нечкә 
юмор хисен публицистик рух, туган телнең, 
мәдәниятнең югала баруына борчылу, ачыну 
хисе алыштыра. Туган җире – Башкортстанда 
шигырьләрен татар телендә чыгара алмау, 
башкорт зыялылары тарафыннан үгисетелеп 
яшәү шагыйрь күңелендә ризасызлык хисен 
тагын да көчәйтә. Татар – башкорт мөнәсәбәт-
ләре мәсьәләсен бар тулылыгы, дөреслеге белән 
матбугатта әдәбиятта күтәреп чыккан беренче 
шагыйрь дә Әнгам Атнабаев булды: 
«Ник татарса 
һөйләшәһең, 
Башкортса һөйләш, 
имеш, 
Был һөйләшең менән 
һиңә 
Казанга китеү 
тейеш!» 
Нишләп Казанга 
китим ди? 
Шушында атым-
затым – 
Минем сөйләшне 
аңлаучы 
Миллионнан артык 
халкым. 

Нишләп Казанга 
китим ди? 
Шушында минем 
Уфам, 
Казанда яшәп Уфаны 
Сагына иде Туфан... 
Моннан ары «һин 
татар» дип, 
Җаныма тимә, давай. 
Җанга тиеп, җан 
ачуын 
Чыгара күрмә, малай! 
[5, 362 б.] («Милли 
“дус”ка», 1984) 

Шагыйрь «Мәсьәлә» шигырендә ике милләт 
зыялылары арасында барган бәхәс-каршылык-
ларның ясалма булуын, татар һәм башкорт 
халыклары алдында уртак бәла – туган телне 
югалту, катнаш никахлар күбәеп китеп, 
милләтләрнең юкка чыгу куркынычы алдында 
торуы хакында чаң суга [4, 119 б.]. 

1993 елда Татарстанның халык шагыйре Р. 
Миңнуллин бик хаклы рәвештә болай дип әйтә: 
«Атнабай үзенең шигъри мәктәбен тудырган 
шагыйрь» [39, 127 б.]. Татар шагыйрьләренең 
аннан соңгы буын вәкилләре Р. Идиятуллин, Х. 
Мөдәрисова, С. Рәхмәтулла, М. Нәзиров, М. 
Кәбировлар шагыйрь «канаты» астында тәрбия-



TATARICA: LITERATURE 
 

 65 

ләнеп, «Атнабай мәктәбе» әдәби традиция-
ләрендә, поэтик алымнарында формалаштылар. 

Наҗар Нәҗми һәм Әнгам Атнабаевның 
шәкертләре – татар телендә иҗат итеп, татар 
шагыйре буларак танылган Фәрит Габдерәхим, 
Рим Идиятуллин, Рәшит Гатауллин, Халисә 
Мөдәррисовалар Башкортстандагы татар 
шигъриятенең икенче буынын барлыкка 
китерә. Фәрит Габдерәхим, 1994 елда 
республикада татар телле язучылар берлеге 
оештырылгач, рәсми рәвештә үз теләге белән 
Башкортстан Язучылар союзыннан чыгуын 
белдерде, калган өчесе Башкортстан 
язучыларының һөнәри берлегендә әгъзалыкка 
дәгъва кылмыйча, 1993 – 1994 елларда чит 
төбәкләрдә яшәүчеләр арасында беренчеләрдән 
буларак, Татарстан Язучылар берлегенә кабул 
ителделәр. 

Әдәбият галиме С. Сафуанов Ф. Габде-
рәхим иҗатын ике чорга аера: а) 1980 еллар 
ахырына кадәрге чор; б) 1990–2000 еллар 
шигърияте [28, 341–342 б.]. Баштагы утыз 
еллык иҗат гомерендә шагыйрьгә үзенең 
шигырьләрен һәм поэмаларын Уфада башкорт 
телендә чыгарырга туры килә. Башкортстан 
китап нәшриятында «Йөрәк уты» (1971), «Җир-
дәге йолдызлар» (1975), «Анкетага кермәгән 
юллар» (1978), «Алтын туй» (1982), «Күңел 
күзе» (1985), «Гашыйклар, сезгә генә» (1988) 
дип аталган китаплары бер-бер артлы нәшер 
ителә. Шул ук вакытта шигырьләре «Казан 
утлары»да туган телендә һәрдаим дөнья күрә. 

Туксанынчы еллардан башлап, Башкортстан 
китап нәшриятында татар телендә китаплар 
чыгаруга юл ачылгач, Ф. Габдерәхим 
иҗатының икенче чоры башлана. Бүгенге көнгә 
кадәр дәүләт нәшриятында аның «Кичер 
мине!..» (1996), «Синең белән мин» (2002), 
«Гөлләр кебек!» (2015), “Сине яратам” (2023) 
дип аталган күләмле шигъри җыентыклары 
нәшер ителә. Болардан тыш шагыйрьнең шәхси 
нәшриятларда үзнәшер ысулы белән 
чыгарылган берничә китабы да бар. 

Ф. Габдерәхим шигърияте галимнәр һәм 
тәнкыйтьчеләрдә зур кызыксыну уята. 
Тәнкыйтьче С. Сафуанов Ф. Габдерәхим лирик 
героеның шагыйрь шәхесеннән аерылмавын 
ассызыклый [28, 341 б.]. Әдәбият галиме К. 
Дәүләтшин шагыйрьнең шартлы-романтик 
фикерләү сыйфатын башкалардан аерып 
күрсәтә. [23, 57 б.]. Әлеге караш, тәнкыйтьче-
галим М. Мөлеков тарафыннан да хупланып, 
шагыйрь иҗатының асылда логик образларга 
корылуы әйтелә [32, 29 б.]. К. Дәүләтшин 

шагыйрьнең индивидуаль стиле турындагы 
карашларын дәвам итеп, аның шигъриятендә 
фикер һәм хиснең бердәмлеген билгели: 
«Фәрит Габдерәхим иҗатында еш кына фикер 
образдан туа, ягъни җанлы образ бай фикергә 
нигез буларак гәүдәләнә. Бу исә – поэтик 
талант билгесе» [23, 57 б.]. Шуңа нигезләнеп, 
шагыйрьнең образлы фикерләү тибы 
сәнгатьчел-аналитик дип нәтиҗә ясала [23, 57 
б.]. Дәлил итеп «Сагындыра» (1968) 
шигыреннән өзек китерелә: «Биеклектән тау 
да масаймый бит, / И беркатлы гамьсез 
сабыйлык! / Инде күптән бәлигъ булып 
җиттем, / Ярсуларга хуҗа сабырлык. 
...Күренә ки, – ди К. Дәүләтшин, – строфадагы 
беренче тезмәдә символик мәгънәле афористик 
фикер, икенче тезмәдә гомер фасылына 
тойгылы бәя, соңгы тезмәләрдә лирик “мин”нең 
үзенә кагылышлы аналитик мөнәсәбәт, 
кыскасы, хис бөркелгән аналитик шигырьгә хас 
сыйфатлар ачык чагылган» [23, 58 б.]. 

С. Сафуанов билгеләгән аклык-сафлык 
үрнәге шагыйрьнең башлангыч чор иҗатында 
Туган җир һәм анда яшәүче кешеләр 
гәүдәләнешендә чагыла. «Ятсынмыйлар күркәм 
тупылларым...» (1960), «Җир бәйрәме» (1965), 
«Юл белмим диеп торма син» (1975), 
«Кандракүлдә» (1970), «Авылым – Арсланым» 
(1986) кебек шигырьләрендә Фәрит Габдерәхим 
аларны романтик күтәренкелек белән 
тасвирлый. Шунысы мөһим: иҗат тәҗрибәсе 
зураю белән, шагыйрь поэзиясендә туган җир 
образының гәүдәләнеше үзгәрә. Аның 
шигъриятендә фәлсәфи-әхлакый эчтәлекле 
Туган җир – газиз Әнкәй параллеле барлыкка 
килә: 
Туган җирнең бөтен 
бизәкләрен 
Чагылдыра минем 
Әнкәем! 
Әнкәй сыны – туган 
җирем сыны... [6, 28–
29 б.] («Әнкәй сыны», 
1985) 

Кичерәдер мондый 
чакта 
Тик әнкәйләр, туган 
яклар. [6, 24–25 б.] 
(«Әниләр һәм туган 
яклар», 1970). 

Шагыйрь иҗатында ул фикри-мәгънәви 
яктан тагын да тирәнәйтелеп, Табигать – газиз 
Ана образына үстерелә: 

Бәлки давыл тынар җанда, 
Сызылып таң ата инде. 
Әниләрне, 
Башка исем тап дисәләр, 
«Кояш!» дип атар идем. [6, 30–31 б.] 

(«Кояш», 1972) 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 66 

Шулай итеп, хәтер, ана, туган як табигате 
образлары Ф. Габдерәхим поэзиясендәге дөнья 
моделен шактый тулы күзалларга мөмкинлек 
бирә. Дөрес, ул да замана баласы булып кала, 
чор идеологиясен «җимереп чыкмый». Әмма 
иҗатының икенче чорында миллилек, татар 
халкының үткәне, бүгенгесе һәм киләчәге 
турында гамьнәр аның шигъриятенең төп 
мәсләгенә әверелә. 

Башкортстандагы татар поэзиясенең 
күренекле вәкиле Рим Идиятуллин бик соңлап 
таныла. Аның «Хәерле иртә» дигән беренче 
җыентыгы 1983 елда Уфада башкорт телендә 
дөнья күрсә, ә икенче «Хәерле көн» китабы, 14 
ел узгач кына, 1997 елда Башкортстан китап 
нәшриятында татар телендә басылып чыга. 
2007 елда Р. Миңнуллин аның шигъри 
әсәрләрен туплап, «Хәерле кич!» исеме белән 
Казанда Татарстан китап нәшриятында 
бастырып чыгара. 2017 елда исә шунда ук 
шагыйрьнең «Хәерле төн!» дип аталган шигъри 
тупланмасы нәшер ителә. 

Шигырьләре вакытлы матбугатта, күмәк 
җыентыкларда пәйда булу белән үк, Р. 
Идиятуллин үзен кабатланмас каләм остасы 
буларак раслый. Н. Нәҗми Р. Идиятуллин 
шигъриятенең байлыгын, шагыйрьнең тирән 
фикерләү сәләтен, шигърияттә иң төп аргумент 
саналган йөрәк януы белән тирән һәм 
каршылыклы хисләрен укучыга җиткерү 
осталыгын билгели [3, 71 б.]. К. Дәүләтшин 
шагыйрь әсәрләренең укучыга эмоциональ 
тәэсир итү көчен сүз ярдәмендә картина тудыру 
осталыгы белән сәбәпле бәйләнештә карый һәм 
аны буяулар белән эш итүче рәссамга тиңли: 
«Рим Идиятуллинның шигъри рәсем-картина 
иҗат итү осталыгы, гаять үзенчәлекле рәссам 
сәләтенә ия булуы сокландыра» [22, 35 б.]. Ул 
үз фикеренә дәлил итеп шагыйрьнең «Сукыр» 
дигән әсәрен китерә: 
Җир тәненә 
Суга да ул 
Таягы белән, 

«Авырттымы?» дигән 
кебек 
Сыйпап уза 
Табаны белән [7, 23 
б.]. 

Галимнәр билгеләгәнчә, Р. Идиятуллин 
стиленә гадәти, гади генә саналган хәл-
күренешнең рәсемен тасвирлау аша яшәешнең 
тирән драматизмын ачып салу сыйфаты хас. Бу 
үзенчәлек аның тәүге тәҗрибәләрендә үк 
сиземләнә: Сугыш бетте; / Ә малайлар һаман, 
/ Матчадагы талчыбыкка карап, / «Усал» 
әтиләрен көтте [7, 21 б.]. Сүз ярдәмендә 
тудырылган сурәттә әтиләре сугыш кырында 

мәңгелеккә ятып калган малайларның тирән 
фаҗигасе тасвирлана. 

Алга таба Р. Идиятуллин шигъри дөньясы 
халык авыз иҗаты традицияләре, традицион 
фольклор образлары аша заман чынбарлыгын, 
чор проблемаларын ачу сыйфаты белән байый. 
Ул «Толлар урамында» циклындагы «Гөлҗа-
малның каладагы бер иртәсе» шигырендә ачык 
гәүдәләнә: «Китә-әү...» Тукта, көйләр көйлә-
гәнче, / Ипи-тозын чемчим иң башта; / Казлар, 
бәлкем, очып кайткандыр да, / Кызым калды 
ерак Донбасста... [7, 114 б.]. 

Заманында ир-егетләр туган авылларын 
ташлап, «бәхет кошы» артыннан чит якларга 
чыгып киткәннәр, һәм, беркадәр байлык, акча 
туплап, туган якларына, сөйгән ярлары, газиз 
ата-аналары янына кайтканнар. Гаилә корып, 
балалар үстереп, нәсел-ыруны дәвам иткәннәр. 
Р. Фәхретдинов, Г. Исхакый тарафыннан 
«милләт анасы» буларак бәяләнгән хатын-
кызлар бүген «Донбасска китүче каз» хәлендә: 
алар күңел җылыларын да, сөю-назларын да 
күбрәк чит милләт вәкилләренә бүләк итәләр, 
аларга балалар үстерәләр. «Донбасска очкан» 
кызлар «...беркайчан да үз тамырларына, үз 
теленә, үз халкына әйләнеп кайтмаячак... 
Казлар киткән җирләреннән очып әйләнеп 
кайтса да... Кызлары белән бергә милләт тә 
Мәңгелек чоңгылында югала... Шушы 
фаҗигане күңелләрне тетрәндерерлек итеп 
нибары дүрт юлга сыйдырган шагыйрь!» [33, 
126 б.]. Халык авыз иҗаты традицияләрен 
иҗади үстереп, кыз һәм каз параллеле аша 
автор бүгенге көннең милли фаҗигасенә үз 
мөнәсәбәтен белдерә, аңа борчыла. 

Р. Идиятуллин белән бер дәвердә иҗат итә 
башласа да, хаксыз рәвештә игътибарсыз 
калган Рәшит Гатауллин икенче буынның бер 
вәкиле булып тора. Аның тәүге шигырьләре 
1968 елда «Беренче карлыгачлар»да Зөлфәт, М. 
Әгъләмовлар әсәрләре белән бергә дөнья күрсә 
дә, «Сагышлы моңнар» дип аталган бердәнбер 
җыентыгы, шагыйрьнең үлеменнән соң, 
бертуганнары Рәфит һәм Рәдиф Гатауллиннар 
тырышлыгы һәм Р. Миңнуллинның кереш сүзе 
белән Татарстан китап нәшриятында басылып 
чыкты. 

Р. Гатауллинның беренче шигырьләре 
яшьлек романтикасы, берникадәр самимилеге, 
дөньяны үзенчәлекле сурәтләү осталыгы белән 
характерлана. Гомумән, шагыйрь әсәрләре 
«темалары белән дә, стильләре, формалары 
белән дә бер-берсен кабатламый» [8, 8 б.] Җәй 



TATARICA: LITERATURE 
 

 67 

көне» шигырендә ул җәй фасылын, һич 
көтелмәгәнчә, әнисе белән чагыштыра: 
Көзләре көз түгел, 
Язлары яз түгел. 
Җәй генә охшаган. 
Яшелдән ясанган, 

Эсседән сусаган, – 
Әле генә эштән 
кайткан 
Әнигә охшаган [8, 15 
б.]. 

Р. Миңнуллин ассызыклаган индивидуаль-
лек, шагыйрь рухи мирасын вакыт агышында 
тикшергәндә, аеруча ачык күренә: 1960 еллар 
шигъриятендә романтик күтәренкелек, 
мәхәббәт хисләре өстенлек итсә, 1970 елларда 
алар фани дөнья, яшәеш мәсьәләләре белән 
бергә үрелеп бирелә башлый; милләт, ил 
язмышы мотивлары 1980 еллар иҗатының 
үзәгендә ята. Ә туган як – Башкортстан темасы 
Р. Гатауллин иҗатының лейтмотивы булып 
тора. Шагыйрь күңелендә Туган җиргә 
мәхәббәт хисе белән Казанга тартылу хисенең 
көрәшен К. Дәүләтшин бик оста тотып алган: 
«Башкортстанда яшәүче татарлар арасыннан 
әдәби омтылышы белән мавыккан кешегә, 
гадәттә, катлаулы дилемманы чишәргә туры 
килә, чөнки ул ике юл чатында торып кала. 
Әгәр аңарда “туган җир тойгысы” көчлерәк 
икән, ул илендә иҗат итә, ләкин аны Казан 
тарта – Тукай рухы чакыра. Шуңа да: 
...Шул Марстан, шул 
Сәеттән үтеп, 
Хәзер инде кая 
барасың? 
Уфа – Казан... Гомер 
буе сызлар 
Йөрәктәге олы яра 
син, 
Уфаларда ятим 
итсәләр дә, 
Казанда соң мине кем 
көтә? 
 

Тукай рухы, Сибгат, 
Туфан рухы 
Гомер буе шулар 
җилкетә... 
Әйе: 
Казаннарга барсам, 
Казан мине 
Үги итмәс иде, чит 
итмәс. 
Ләкин: 
Чәрмәсәнем, 
Кармасаным гына 
Ничек ташар икән 
мин киткәч, 

ди Кушнаренко районы Марс авылы егете 
Рәшит Гатауллин» [22, 10–11 б.]. 

Остазы Н. Нәҗми иҗатындагы кебек үк, 
шагыйрь өчен дә туган җир, Ватан төшенчәсе 
туган тел төшенчәсенә тәңгәл килә, алар янәшә 
куела. Р. Гатауллин поэзиясендәге «үз 
җиреңнең үги баласы» итеп тоюдан килеп 
чыккан рухи дисгармония турыдан-туры туган 
тел язмышы белән бәйле: ...Бүлешергә мөмкин 
җирне, суны, / Илне мөмкин тартып алырга. / 
Йортсыз-җирсез торырга да була, / Тик 
язмасын телсез калырга [8, 200 б.] («И туган 
тел»). 

Р. Гатауллин 1960 – 1980 еллар иҗатында 
катлаулы эволюция кичерә: башлангыч чорда 
язылган шигырьләрендәге романтизм иҗат 
юнәлешеннән ул кырыс реализм позициясенә 
күчә. Бу күчеш-метаморфозалар шигъри 
әсәрләренең тематикасында, идея-эстетик 
эчтәлегендә, образлар системасында чагыла. 
Фикри һәм сәнгати күчештә чор иҗтимагый-
сәяси вәзгыяте зур роль уйный. 

Иҗат юлын 1970 елларда Башкортстанда 
башлап, төбәктәге яңа чор татар поэзиясенә 

нигез салучыларның тагын берсе – үзенчәлекле 
шагыйрә Халисә Мөдәррисова. «Халисә 
Мөдәррисова шигърияткә утлы һәм давыллы 
йөрәге белән килде. <…>. Шагыйрәнең 
шигырьләре, чын шагыйрьләргә хас булганча, 
эчке каршылыклар белән тулы, ә бу 
каршылыклар бик тә саллы һәм оригиналь 
поэтик образлар аша гәүдәләнә» [9, 12–13 б.]. 
Татарстанның халык шагыйре Р. Гаташ та бу 
иҗат әһеле каләменең индивидуальлеген 
күрсәтә [10, 8 б.]. И. Ихсанова Х. 
Мөдәррисованың «Баланнар» шигырен шушы 
ноктадан бәяләп, «кып-кызыл балан 
тәлгәшләре» символының аерылу-өзелү 
мәгънәсен белдерүгә хезмәт итүен яза [40]. 
Йөрәк төсле кызыл 
балан, 
Каерып сындыралар. 
.................................... 
Буш хыяллар коела ул, 

Аларны 
сындырмаслар. 
Балан төсле күңел 
була, 
Аларны 
тындырмаслар... [11, 
6 б.]. 

Шагыйрә иҗатында балан образының 
мәгънәви вариацияләре С. Сафуанов 
тарафыннан билгеләнә: «Бер шигырьдә ул – 
инде җиткән, хәзерге вәхши заманыбызда явыз 
куллар тарафыннан пычратылу куркынычы 
алдында калган кыз булып күз алдына баса, 
икенчесендә тәү кат яры үпкән сылу кызны 
хәтерләтә, өченчесендә – куаклыкта кызарган 
балан “кан сарган яңа яра кебек”» [28, 364 б.]. 

Х. Мөдәррисованың бер төркем 
әсәрләрендә хатын-кыз тормышта, мәхәббәттә 
бөек зат, хәтта тынычлык, иминлек сакчысы 
буларак сурәтләнә. Шагыйрә лирикасы 
гомумкешелек мотивлар белән генә чикләнми, 
аның 1980 еллар поэзиясендә иҗтимагый-сәяси 
мотивлар калкулана. «Туган җирдәге илле 
илсезлек, телле телсезлек» мотивы лирик герой 
драматик кичерешләренең сәбәбен билгели: 
Сөекле зат булалмадым Синдә, / Ни кылсам да, 
күңел кителде, / Үз өендә үги ана белән / Үсеп 
килгән бала шикелле [10, 90 б.]. 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 68 

Нәтиҗә ясап, шуны әйтергә кирәк: икенче 
буын шагыйрьләре иҗатындагы социаль-сәяси 
мотивлар тагын да үстерелеп, иҗтимагый 
күренеш төсен ала, ике республика җитәкче-
леген Башкортстан татарларының рухи-мәдәни 

ихтыяҗларын канәгатьләндерү өчен конкрет 
гамәлләр кыла башлауга этәргеч бирә. 

1980 еллар ахырында Башкортстанда баш-
ланган татар милли хәрәкәте төбәк татар 
шигърияте барышына да йогынты ясаган уңай 
нәтиҗәләргә китерә. «1991 елда дәүләт 
хисабына – “Өмет” яшьләр газетасы, 1994 елда 
“Тулпар” әдәби-нәфис журналы чыга башлады. 
Аның битләрендә канат ныгыткан авторлар 
бүген Башкортстандагы татар әдәби барышы-
ның әйдәп баручы көчләрен тәшкил итә» [34, 
65 б.]. 1993 елда Башкортстан Республикасы-
ның татар телле язучылар берлеге оеша. 1994 
елның 10 апрелендә аның I съезды уза. Җыенда 
оешманың идарәсе сайлана. Рәис вазифасы 
филология фәннәре докторы, профессор Рәиф 
Әмировка йөкләнә. 2000 елның 1 гыйнварына 
оешмада 35 әгъза исәпләнә [41, 89 б.]. 1993 
елның октябрь–ноябрь айларында Башкортстан 
Язучылар союзында татар телле язучыларның 
рәсми иҗади берләшмәсе оештырыла. Берләш-
мәнең Нәҗип Асанбаев, Марат Кәримов, Азат 
Магазов, Таһир Таһиров, Мөкәрәмә Садыйкова, 
Суфиян Сафуанов кебек тәҗрибәле әдипләрдән 
торган ун кешелек бюросы сайлана. 
Берләшмәнең беренче җитәкчесе итеп шагыйрь 
Равил Шаммас тәгаенләнә. 1995 елдан 2000 
еллар башына кадәр бу вазифаны шагыйрь 
Муса Сираҗи башкара [42, 357 б.]. 

1994 ел башында Башкортстан «Китап» 
нәшриятында «Башкортстан халыклары 
әдәбияты секторы» оештырыла. Нигездә, ул 
татар телендәге матур әдәбият, дәреслекләр һәм 
уку кулланмалары чыгару белән шөгыльләнә. 
1994 елның 3 февралендә сектор әзерләгән 
беренче китап – Марис Назировның татар 
телендәге «Янә утларга керәм» [12] җыентыгы 
басылып чыга [43, 16–17 б.]. Ул вакытта 
Башкортстан Язучылар берлеген җитәкләгән 
шагыйрь һәм галим Равил Бикбаев 1994–1996 
еллар аралыгында нәшриятта татар телендә 8 
шигырь китабы дөнья күрүен билгели [42, 349 
б.]. 1994–2005 елларда барлыгы «татар телендә 
133 басма, шул исәптән 97 әдәби китап һәм 36 
дәреслек нәшер ителә» [44, 57 б.]. «2016 ел 
башына әлеге нәшриятта татар телендә 
барлыгы 210 китап басылып, шуларның 115е – 
шигърият, 83е проза жанрларына карый. Шул 
исәптән, сектор оештырылгач, 1994 елдан алып 

бүгенге көнгә кадәр төрле әдәби жанрларны 
берләштергән 12 җыентык та татар телендә 
басылып чыккан» [34, 66 б.]. Әлеге сыйфади 
үзгәрешләр 1990 еллар уртасына Башкортстан-
да үз моңы, үз аһәңе, үзенчәлекле сыйфатлары 
булган татар шигърияте формалашуга китерә. 

«Нинди генә әдәбиятны алып карамыйк, 
аның нигезендә халык мәнфәгатен алга кую – 
тормыш-көнкүрешен яктырту, рухи дөньясын, 
язмышын кайгырту, проблемаларны гомум-
кешелек кыйммәтләре яктылыгында чишәргә 
омтылу ята» [2, 104 б.], – дип яза Л. Ваһапова. 
Алар 1990 елларда Башкортстандагы татар 
шигъриятенең үзәген билгели. М. Нәзировның 
туган җир, Ватан тойгысын гәүдәләндергән 
шигырьләренең стиле гадилеге, самими 
җылылыгы, поэтик сурәтнең ихласлыгы белән 
аерылып тора [22, 77 б.]. Тикшеренүчеләр 
хезмәтләрендә М. Нәзировның беренче 
шигырьләрендә үк күзәтелгән туган җир, туган 
тел мотивларының үзәктә торуы билгеләнә. 
Алар М. Нәзиров шигъриятенең лирик герой 
кичерешләре палитрасын баетудан тыш, 
шагыйрь тормышына да йогынты ясый, 
«шагыйрь бу тойгыларның кайсы да булса 
берсен алдын күреп, икенчесенә хыянәт итә 
алмады. Нәтиҗәдә ул да озак еллар “Кызыл 
таң” гәзитенең генә шагыйре булып кала килде. 
Казан өчен ул – Башкортстан әдибе, ә башкорт 
әдәбияты дөньясы өчен – татар шагыйре булып 
исәпләнде» [29, 4 б.]. 

Шагыйрь күңелендәге туган җир тойгысы 
белән татар теле һәм әдәбиятының үзәге булган 
Казанга омтылу теләге арасында барган көрәш 
М. Нәзировның «Йорт казлары» [12, 36–37 б.] 
шигырендә аеруча калку һәм образлы 
гәүдәләнеш таба. Шагыйрьнең драматик 
кичерешләре антитеза алымы ярдәмендә 
тирәнәйтелә: «канатларны көчле кагып», 
«җырлап», «әллә кайларга» очкан ирекле кыр 
казларына, алар артыннан омтылып, 
«канатканчы канат кагып», «чабып» йөргән 
йорт казлары каршы куела: 
Омтылганда 
болытларга, 
Бәреләләр кыекларга. 
Кереш чөйгән таш-ук 
сыман 
Төшү белән килеп 
җиргә, 
Каурыйларын чәчеп 
җилгә, 

Ыңгырашып, сыкрап, 
елап, 
Ярсып, соңгы көчне 
җыйнап: 
Каңгылдыйлар: 
Кыйгак-кыйгак... [12, 
36–37 б.] 
 

Әдәбият галиме Р. Әмиров карашынча, бу 
әсәрдә «киек казлар дөньясы – күкләр, җырлар, 



TATARICA: LITERATURE 
 

 69 

киңлек һәм горур тынычлык; йорт казларының 
мохите – җир, чикләре – йорт-кура, моңнары – 
ярсу-үксү, аһ-зар. Әмма <…> бу ике дөнья бер-
берсенә каршы куелмый, үзара чәкәштерелми, 
чөнки мәгънә эчтәлеге башка булса да – 
тавышлар бер, тәгаенләнеше белән аерылса да 
– канатлар бер. Тик лирик геройның күңеле 
генә, романтик омтылулар яныннан үтеп, йорт 
казларына табан юл ала» [30, 99 б.] Әсәрдә кыр 
казлары һәм йорт казлары янәшәлеге ярдәмендә 
шагыйрь ясалма чикләр аркасында икегә 
бүленгән татар дөньясын, Башкортстанда 
яшәүче татарларның рухи фаҗигасен, үзенең 
күңел драмасын тетрәндергеч итеп, образлы 
сынландыруга ирешә. Шигырьнең соңгы 
строфасы моны укучыга бар тулылыгы белән 
ачып сала: Казлар, казлар, аңлыйм сезне, / Мин 
кушылам сезнең зарга. / Очмыйча син түзеп 
кара / Иңнәреңдә канат барда. /...Яшәп кара 
[12, 36–37 б.] «Марис Нәзиров шигырендәге 
коллизия, <…> мәдәни-әдәби тормышта урын 
алып, халкыбызның рухи үсешен тышаулап 
торган бер җитди социаль күренешкә 
беренчеләрдән булып ишарә ясый» [30, 100 б.]. 

Гадилектән катлаулыга бару, фәлсәфилек 
М. Закиров иҗатының бер үзенчәлеге булып 
тора [2, 104 б.]. Л. Ваһапова фикере шагыйрь-
нең каләмдәше Р. Тимершин тарафыннан 
ныгытыла: «Башкалар күрмәгәнне күрү һәм 
гади генә күренештән көтелмәгән фәлсәфи 
фикер чыгару – шагыйрьнең осталыгы» [13, 4 
б.]. Символик образга төрелеп бирелгән 
фәлфсәфи фикер тирәнлеген М. Закировның 
ике юллык «Шагыйрь» шигыре ачык дәлилли: 
«Әле кабере юк, / шуңа кадере юк» [45, 16 б.]. 
Әлеге икеюллык халык шагыйре Н. Нәҗми 
күңелендә зур эмоциональ кичерешләр тудыра. 

М. Закировтагы фәлсәфи тирәнлек тормыш 
тәҗрибәсе, язмыш сынаулары белән бәйләнгән. 
Бик яшьли әтисез калу ачысы, балачактагы 
югалтулар, тормыш авырлыгы, хисләр 
киеренкелеге киләчәктә шагыйрь кулына каләм 
алырга этәрә. Дүрт яшьтән үк әтисез бу дөнья, 
/ Ахрысы, ул эзсез узмаган. / Мин дүрт яшьтән 
ятим, кырыгында / Ятим калганнарны 
кызганам [13, 162 б.]. Бу тема шагыйрьнең 
«Авылдашка хат» поэмасында «шигърият – 
язмыш» параллеле. ярдәмендә тагын да 
үстерелә: Нигә язам?.. Ә нигә язмаска?! / Бу 
гомерем башы, язмышым. / Шигырь язып була. 
Ә шигърият / Язмышлардан башка бармы соң? 
[14, 108 б.] 

Тәнкыйтьчеләр фикеренчә, «Мөхәммәт 
Закиров шигърияте гадилеге, халыкчанлыгы 

белән аерылып тора, <…> шагыйрь каләме күп 
очракта туган як, туган йорт, туган ил, туган 
тел кебек изге төшенчәләргә зур урын бирә. 
Әлеге төшенчәләрне М. Закиров Бөек Ана 
концепциясе аша ача» [2, 104 б.]. Поэтик 
образлылыкка шагыйрь Ана белән сөйләшү 
аша ирешә: Нинди кайгыларың бар соң, әнкәй, / 
Үксетерлек сине төшемдә? [13, 20 б.]. Шул 
рәвешле, яшәеш чыганагы, тормыш дәвамы, 
гомер һәм яшәү учагын саклаучы, яклаучы, 
туган җирнең тарту көче булган Ана образы 
туа. Анадан алган моңны, илаһи нурны 
кешеләргә өләшүче лирик герой бу очракта 
үткән белән киләчәкне тоташтыручы, буыннар 
бәйләнешен тәэмин итүче ролендә килә. М. 
Закиров шигъриятендә Ана образы туган ил, 
туган авыл образларыннан аерылгысыз. Автор, 
«Пәйгамбәрләр» [13, 27 б.] шигырендә ата-
бабалардан калган рухи мирасны, тормыш 
тәҗрибәсен туплаган авыл картларының 
сафлары сирәгәя баруын күреп, аларны эңгердә 
югалган «пәйгамбәр»ләргә тиңли. 
«Югалтмагыз, авылдашлар» [13, 28 б.] 
шигырендә исә, үзе дә алар артыннан шушы 
эңгерләргә кереп, «каты бәгырьле» шәһәр 

чынбарлыгыннан котылырга тели. 
Тикшеренүчеләр билгеләвенчә, «әнә шул авыл 
гаме, җирле халыкның психологиясе, җор теле, 
фикер аныклыгына ия тезмәләр, бер-берсенә 
бәйләнеп, каләм иясенең иҗат концепциясен 
хасил итә» [46, 60 б.]. 

Әлеге буынның янә бер вәкиле – Салават 
Рәхмәтулла иҗаты 1990 еллар башыннан алып 
тәнкыйтьчеләрнең игътибар үзәгендә булды. 
Үткән белән бүгенгене, хакимият белән 
халыкны, авыл белән шәһәр мохитен каршы 
кую, күпләрнең яшәү рәвешенә әверелгән мал 
культы белән иҗатчының күңел азатлыгы 
каршылыгын образлы гәүдәләндерү шагыйрь 
шигъриятенең кабатланмас бер үзенчәлеге 
булып тора. «Салаватны Салават иткән сыйфат 
<…> – фәлсәфи караш, фикер тыгызлыгы, гади, 
аңлаешлы тел һәм җорлылык. Мин аны бу 
сыйфатлары өчен Такташ-Атнабай шигърияте – 
“бунтарь поэзия” вәкиле дип атар идем» [15, 
197 б.]. – дип яза М. Вафин. А. Латыйпова 
шагыйрь иҗатындагы тормыш картинасының 
«авыл – шәһәр» бинар оппозициясенә 
нигезләнүен күрсәтә [47, 14 б.]. К. Дәүләтшин 
исә «Салават Рәхмәтулла поэтикасына гадилек, 
гадәтилек хас» булуын билгеләп, аның «иң 
катлаулы, баш җитмәслек тормышчан 
ситуацияләрне, җитди анализ сорый торган 
иҗтимагый мәсьәләләрне һәм аларга карата 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 70 

тирән фәлсәфи бәяне укучы өчен мәгълүм 
булган хәл-күренешләр аша, замандашының 
тормыш тәҗрибәсенә таянып гәүдәләндерү» 
осталыгын күрсәтә [25, 45 б.]. 

Иң авыры һаман алда булган: / Шагыйрь 
дигән исем күтәрдем, [15, 57 б.] дип, С. 
Рәхмәтулла язучылык һөнәре, шагыйрьлек 
миссиясе, халык алдында җаваплылык, 
намуслылык хисе турында уйлана. Икенче бер 
шигырендә, шагыйрьгә салынган рухи 
йөкләмәнең зурлыгын Пушкин шәхесе аша 
ачып, болай дип яза: ...Бөек хисләр бөек калсын 
өчен, / Бөек Пушкин бара дуэльгә... [15, 64 б.]. 
Гражданлык лирикасы үрнәкләрендә шагыйрь 
позициясенең ачыклыгы, гаделсезлекләргә 
мөнәсәбәт аныклыгы шагыйрь каләменең 
үзенчәлеген билгели: Башка илдә – яшәү 
башка! / Безме ким башкалардан? / 
Патшалармы илдән уңмый? / Әллә ил – 
патшалардан? Бу калыптагы әсәрләрдә халык, 
милләт, туган җир һәм кеше язмышы да әрнү-
сагышлы кичерешләр аша яктыртыла: Туган 
җирдә урыннар күп / Утырып уй уйлый 
торган... / Тәгәрәп елый торган... [16, 71 б.]. 
Шагыйрь үз язмышын халык язмышыннан 
аермый, бөек Тукай традицияләрен дәвам итеп, 
аларны бербөтен итеп карый: Халык 
тудырмаса –/ шагыйрь тумый, / Шагыйрь 
үлми – халык үлмәсә [15, 14 б.]. Халыкчанлык, 
үзенең һәм әсәрләренең язмышын халкы 
язмышыннан аерып карамау, аның кайгы-
шатлыклары белән яшәү шагыйрь шәхесенең 
бер үзенчәлеге булып тора. 

Башкортстандагы татар поэзиясе 2000 елны, 
канатларын ныгытып, буыннар алмашын 
тәэмин иткән, киләчәккә карап юл алган хәлдә 
каршылый. Югарыда бәяләнгән буын 
вәкилләре шигъриятенә хас сыйфатлар Мөнир 
Вафин, Марат Кәбиров, Лилия Сәгыйдуллина, 
Нәҗибә Әминева, Рафыйга Усманова һәм 
башкалар иҗатында тагы да үсеп, яңа 
сыйфатлар, яңа төсмерләр белән баеды һәм 
татар әдәбияты эчендәге «Башкортстандагы 
татар шигърияте» феноменының бүгенге көнгә 
кадәр үсешен тәэмин итә. 

Талантлары яңа меңьеллыкта ачылган 
дүртенче буын шагыйрьләре арасында 
иҗатының муллыгы, идея-эстетик кыйммәте 
һәм образлылык ягыннан Н. Әминева 
шигърияте аерым урын алып тора. Башкорт 
шагыйрәсе Т. Карамышева Н. Әминеваның 
шәхсиятле өслүб үзенчәлеген билгеләп, болай 
дип яза: «Шагыйрә тотрыклы әдәби стильгә 
генә таянмый, үз стилен тудыра. Шуңа аның 

шигырьләрендә штамп, шаблон дигән нәрсә юк. 
Нәҗибәнең стилен аның фикер агымы үзе 
тудыра, шигъри формасы әйтер сүзенә 
яраклашып ярала. Ә бу исә күрер күзгә бик 
ташланып бармаган новаторлык орлыгын 
барлыкка китерә» [48, 73 б.]. 

Чәч толымы нәфис әдәбиятта хатын-кызның 
матурлык символы булып тора. Ә Н. 
Әминеваның «Толым турында хикәят» 
шигырендәге толым – бәхет, әнкәйләрнең кул 
җылысын саклаучы, үткәннәр белән киләчәкне 
тоташтыручы хатирәләр чылбырын тәшкил итә. 
Шагыйрәнең лирик герое, затлы бүрек астына 
сыймаган толымын кистереп, әнисе турындагы 
җылы хатирәләрдән мәхрүм калмас өчен, гомер 
буена гади шәл уранып йөри: 
Их, бар иде 
чәчкәйләрем язылу, 
Әнкәй кулы тигәч. 
Хәсрәтләрем басылу, 
Чәчләремнән аның 
кулы сөйгәч. 
 
Их, шул чакта 
Әнкәм кул җылысын 
Чәчтә тоюларым!.. 

Чәчләремне әнкәй 

толым-толым 
Үреп куюлары!.. 
Шәл ябыныйм, әйдә, 
Заманча ул бүрек, 
Әйдә, киелмәсен. 
Әнкәм кул җылысын 
югалтмыймчы – 
Бәхетем кимемәсен!.. 
[17, 107–108 б.] 

Биредә толым – чәч образының мифологик 
мәгънәсе дә шагыйрә кичерешләрен, фәлсәфи 
гамьнәрен тирәнәйтүгә хезмәт итә. Күренекле 
фольклорчы В.Я. Пропп билгеләвенчә, 
борынгы җәмгыятьтә «чәч — җан я магик көч 
урыны. Чәчсез калу – көчне югалту» булып 
исәпләнгән [49, 41 б.]. Әлеге фикер башка 
галимнәр тарафыннан да куәтләнә ([50, 274 б.], 
[51, 211–212 б.], [52, 175 б.]) . Башкорт галиме 
М. Минһаҗетдинов карашынча, «чәчсез булу 
— ул изге мифик көчләрнең яклавыннан 
мәрхрүм булу дигән сүз, җаныңны явыз мифик 
көчләргә бирү дигән сүз» [51, 212 б.]. Шулай 
итеп, шагыйрә толым образының илаһи 
тирәнлегенә ишарәләп, аны үзгә бер биеклеккә 
күтәрә. Шигырьдәге чәч толымын югалту – 
бәхетен, ул гына да түгел, асылын, тамырлар 
белән бәйләнешен югалту мәгънәсен белдерүгә 
хезмәт итә башлый. 

Беркатлылык – Н. Әминева каләменең 
матур үзенчәлеге. Бу сыйфат «Җирнең затлы-
сы» шигырендә ачык чагыла: Беркатлымын. / 
Язып яшим / Беркатлы шигырь [17, 186 б.]. Тик 
бу беркатлылык гади түгел. Лирик герой бәхет 
китергән беркатлылык халәтен бары тик изге 
җир – туган авылында гына кичерә ала: 
Беркатлы, тик затлы җирнең / Мин 



TATARICA: LITERATURE 
 

 71 

беркатлысы!../ Үз беркатлысын кимсетми / 
Җирнең затлысы [17, 187 б.] 

Н. Әминева авыл мохитен бар тулылыгы, 
бар нечкәлекләре белән сурәтләүгә ирешә. 
Шунысын да әйтик: аның шигъриятендә авыл – 
шәһәр каршылыгы тасвирлана. Шагыйрәнең 
дөнья сурәтендә авыл беркатлы, самими 
дөньяны, рухи чисталыкны, яктылыкны 
гәүдәләндерсә, шәһәр катлаулы, караңгы 
мохитне, гамьсезлек илен символлаштыра: 
Шәһәрендә шәһәр өе кебек / Катлы-катлы алар 
[17, 186 б.]. 

Күренгәнчә, Н. Әминева иҗат иткән шигъри 
дөнья моделе чынбарлыкның үзе кебек күп 
төсле, күп буяулы хәлләрдән тора. Авторның 
лирик герое да бай хисләр гаммасында 
гәүдәләнә. Җыеп әйткәндә, Н. Әминева 
шигъриятендә заман кешесенең дөньяга, 
кешеләргә һәм, гомумән, чынбарлыкка булган 
җылы мөнәсәбәте, ышандырырлык, реаль 
детальләр ярдәмендә тасвирланган. 

Лилия Сәгыйдуллинаның иҗаты, матбугат-
та басылган беренче шигырьләреннән үк, 
«йөрәк акылы» шигърияте – интеллектуаль 
лирика буларак бәяләнә ([53, 54 б.], [22, 7 б.]). 
Тирән фәлсәфә һәм миллилек синтезы поэзия-
сенең асылын билгели. Шагыйрә гасырлар 
дәвамында шайтан таягы (русчасы: татарник. – 
И.Ф.) кебек мең төрле афәтләрне җиңеп, тере 
калган халкының бүгенге вәзгыятьтә юкка чыгу 
мөмкинлеге турында борчыла: Дәверләр аша 
үтәмен, / Өмет-дөлделдә җиләм: / ...Татарник 
кына калмасмы / Татар исеме белән? [18, 31 
б.]. Бу риторик сорауның сәбәбе дә ачык. 
Ахшам вакыты җиткәндә дә, йокыдан арын-
маган татарда азан әйтерлек тә кеше калмаган. 
Шагыйрә Сәгыйть Рәмиевтән эпиграф итеп 
алган «Таң вакыты... Татар йоклый...» дигән 
юлларны иҗади үстереп, бу гафләт йокысының 
аянычлы нәтиҗәләрен экзистенциаль фәлсәфә 
яссылыгында сурәти: Уянырга уйладыңмы? / 
Тик соңладың. Кояш батты. / Төшеңдә дә өнсез 
идең, / Өндә – телсез калдың, халкым. [18, 31 
б.]. Фани дөньяда яшәү-яшәмәү дилеммасына 
тиңләштерелгән «илле илсезлек, телле телсез-
лек» мотивы Л. Сәгыйдуллина лирикасында 
кызыл җеп булып сузыла: 
Илле илсез, 
Телле телсез 
Без бу җирдә. 
Хаклы хаксыз, 
Җырлы җырсыз 

Без бу илдә. 
Барлы-юклы 
Без бу җирдә... 
Бармы, юкмы 
Без бу илдә? [18, 19–
20 б.] 

Туган тел, милләт язмышы турында 
уйланулар шагыйрәне, ирексездән, вакыт, яшәү 
мәгънәсе турында тирән фәлсәфи фикерләргә 
этәрә. Тәнкыйтьче Г. Сәгыйтова карашынча, Л. 
Сәгыйдуллина, берәүне дә кабатламыйча, 
вакыт символының тирән мәгънәләрен таба, 
аны хәрәкәтчән, үтүчән дөнья белән янәшә, 
хәтта аңардан да өстен куя. 
Безнең гомер – 
су өстендә 
күбек кенә. 
Дәрья өчен 
ул бары тик 
куык кына. 
Дулкын шуңа 
йөртә аны 
куып кына. 

Җилләр исә 
уйнаталар 
көлеп кенә... 
Ә аннан соң 
хушлашалар 
үбеп кенә... 
Ә күбекләр 
тора һаман 
туып кына. [18, 8–9 
б.] 

Кеше гомеренең кыскалыгын автор су 
өстендәге күбек белән чагыштыра, дәрья – 
вакыт, дулкын – мизгелләр, җилләр – 
вакыйгалар. Вакыт – Алла, вакыт – мәңгелек. 
Шушы мәңгелектә кунак, мөсафир гына булган 
кеше, аның язмышы, яшәеше авторны тирән 
уйландыра [54, 30–31 б.]. 

Үзенчәлекле талант иясе Мөнир Вафин XX 
– XXI гасыр чикләрендә Башкортстан татар 
шигъриятенең үзәгендә тора. Ә. Атнабай аны: 
«Ул – шагыйрь! Башка беркемгә дә охшамаган 
шагыйрь!» [55], – дип замандашларыннан 
аерып куя. Шагыйрь лирикасына “композицион 
новеллизмга охшаш” художестволы алым хас, 
ягъни әсәр “көтелмәгән финал белән 
тәмамлана”» [26, 35 б.]. Һәм ул авторның 
«сурәтле фикерләвендә шактый үзенчәлекле 
урын алып тора, образлылык принципларының 
нигезендә ята. Нәтиҗәдә, уй-хис, кичереш, 
вакыйгалардагы көтелмәгәнлек элементы 
укучыны гаҗәпләндерә, сискәндерә. 
Уйланырга, хакыйкатьне тирәнрәк аңларга 
ярдәм итә» [26, 35 б.]. Татарстанның халык 
шагыйре И. Юзеев бу хосусиятне «йөрәкне 

сискәндерү» сыйфаты дип атый [19, 5 б.]. 
Шагыйрьнең «Каз өмәсе» [19, 25 б.], «Күршем 
бүген ауда булып кайтты...» [19, 41 б.], «Әле 
бары җәй уртасы гына» [19, 52 б.] 
шигырьләрендә тирән фәлсәфи, сискәндерү-
уяту көченә ия булган фикерләр белдерелә: 
«Кешеләр каз өмәсендә бәйрәм итәләр, һәр 
җирдә тантана, бәхетле йөзләр, ә «бәбкә көткән 
малай бәргәләнә, кар өстенә җылы кан тама». 
Куян атып кайткан аучы да куана, бәйрәм итә, ә 
«гомеренең секундларын сузып, соңгы куян 
чаба яланда». Табигатьтә бәйрәм – җәй 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 72 

уртасы...Чәчәкләрнең яңа аткан чагы. 
Сандугачлар гына түгел, карга җырларлык чор. 
Ә бит, кайчан да булса шушы бәйрәмне 
ташлап, мәңгелеккә китәсе бар... Уйламас 
җирдән уйланырсың... [19, 5–6 б.] 

К. Дәүләтшин гыйльми күзаллавында ша-
гыйрь каләменең тагын бер сыйфаты күрсәтелә: 
«ул кеше кичерешләрендәге сизелер-сизелмәс 
нюанс төсмерләрен сурәтләүдән бигрәк, кырыс 
чынбарлыкны аналитик акыл аша үткәреп, 
кайнар хискә манчып чагылдыру приципларын 
алга сөрә. Шуңа да аның шигырьләрендә 
антитезалы сурәт калку» [22, 99 б.]. М. Вафин 
кискен контрастлылыкка нигезләнгән сурәткә 
еш һәм уңышлы мөрәҗәгать итә. Яшьлек-
гүзәллек һәм картлык бинар оппозициясе 
тетрәндергеч мәгънә тудыра: 
Су ташыйлар яшь 
киленнәр 
Берсеннән-берсе сылу. 
Бәхеттер ул – шундый 
көләч 
Һәм шундый дәртле 
булу. 

Тукта, кем ул 
өстерәлә 
Ярты чиләк су белән? 
...Тома сукыр әби 
кайта 
Җанга таныш юл 
белән. [19, 43 б.] 

Шагыйрьнең осталыгы шунда: тамчылар да 
сокланырлык яшьлек фонында гәүдәләнгән 
бичара, зәгыйфь, тома сукыр карчык образы 
укучыны фаҗигале уйлануларга этәрә. 

Шагыйрә һәм галимә Л. Сәгыйдуллина М. 
Вафин иҗатының эпиклык сыйфатын билгели: 
«Шигырь һәм эпос иҗат елгасының капма-
каршы ярларында яшиләр төсле. Әмма Мөнир, 
шул ике каршылыкны берләштереп, яңа 
бөтенлек барлыкка китерә алган. Монда эпос 
шигырь ярыннан, шигырь эпос ярыннан 
башлана, ахры» [56, 28 б.]. Бу хасият «Детдом» 
[20, 95–96 б.] шигырендә ачык гәүдәләнә. 
Беренче карашка, әсәрдә хәзерге җәмгыятькә 
хас гадәти бер күренеш тасвирлана, әмма ул 
шагыйрьнең яралы йөрәге аша үтеп, драматик 
хисләргә манчыла. Шул рәвешле ятим бала 
фаҗигасен сурәтләү тирәнлегенә ирешелә: 
Детдом. / Рәшәткәле койма ярыгыннан / Карап 
тора бала. / Кыз бала. 

Алга таба М. Вафин саран сурәтләү 
чаралары белән баланың җанлы портретын 
укучы алдына бастыра: Сары чәче / Дымлы 
күзләренә кереп, / Тозлы яшьләренә чылана. 

Кыз, күзләрен мөлдерәтеп, айлар-еллар 
буена әти-әнисен көтә. Урамда «ташкын 
халык», ләкин бала ялгыз, аның язмышына 
тирәлек битараф. Бала көтә... 

...Сулкылдавын беркем ишетмәде, 
Бүген дә ул бәхетен тапмады. 

Иртәгәгә зур ышаныч белән 
Гарип курчак тоткан гөнаһсыз кыз 
Кирпеч өйгә карый атлады... 
Шигырьдәге үзенчәлекле образлылык, 

вакыйга киеренкелеге, фаҗигалелек укучы 
күңелендә хисләр өермәсе кузгата. Шул 
рәвешле, эпик башлангыч шигъриятнең лирик 
асылы белән үрелеп китә. Гөнаһсыз кыз 
баланың гарип курчагы, ятимлектәге сабый 
чагы аның «гарип» киләчәгенә ишарә ясый һәм 
әсәрнең трагизмын көчәйтә. 

Л. Сәгыйдуллина «Минор Мөнир: шагыйрь 
иҗатына бер караш» мәкаләсендә М. Вафин 
шигъриятенең маргинальлек сыйфатын 
ассызыклый. Галимә бу очракта «чиктәш», 
«язмышлар кисешкән зонада» яшәүне күз 
уңында тота [56, 29 б.]. Шагыйрьнең 
«Кыяфәтем, бәлки, шәһәрчәдер, ә йөрәгем 
һаман авылда» дигән шигъри юлларын Л. 
Сәгыйдуллина «социаль һәм рухи 
маргинальлекнең – чиктәшлекнең девиз-
символы» [56, 29 б.] дип атый. «Тумышы һәм 

булмышы белән авылда калган, тормышы 
белән шәһәрне сайлаган, “буранда адашкан” 
йөз меңнәр язмышын, кичерешләрен 
чагылдыра шагыйрь. Ике арада бәргәләнә: авыл 
– кала, кала – авыл... “Шыксыз димәс идем 
шәһәрне дә”, – дип, шәһәрне дә якын итмәкче 
була. Ләкин бу очракта да икмәк комбинаты 
ягыннан искән, авылны хәтерләткән “татлы 
җиле” булганга, шәһәр җиле белән килешеп 
була икән. Авылның исә туфракка чумган 
тавыкларын да “һич түгелдер сөеп туймалы”» 
[21, 29 б.]: Бәхетледер алар. / Ихатасы. Җиме. 
Кетәклек. / Ихатасыз, җимсез без мескеннең / 
Бер атнасы җиде китаплык [21, 13–14 б.] 

«Маргинальлекне шигъри “мин”нең 
авыллык белән шәһәрлек арасында каршылык-
лы бәрелешенә генә кайтарып калдыру дөрес 
булмас иде. Мөнир Вафин акыл һәм хис, тән 
һәм җан, туу һәм үлү, яшьлек һәм картлык, елау 
һәм елмаю арасында яши; шул ярларга үзен 
чиктәш итеп тоя» [56, 29 б.]. Шагыйрь 
иҗатындагы өченче төп үзенчәлек буларак 
«минор тональлекнең өстенлек итүе»н атарга 
кирәк, «үлем, картлык, ятимлек, ярлылык, 
ялгызлык... – һәр шигырьдә диярлек яши бу 
темалар» [56, 30 б.]. 

 
Төп нәтиҗәләр 

1. 1950–2020 елларда Башкортстанда татар 
телендә язган шагыйрьләр иҗатын идея-эстетик 
эчтәлек, лирик герой, дөнья картинасы, 
шәхсиятле һәм төбәк өслүбе яссылыкларыннан 



TATARICA: LITERATURE 
 

 73 

чыгып анализлау аларны дүрт буынга 
төркемләү мөмкинлеген бирә. Бу бүленешнең 
шартлылыгына карамастан, һәр буын 
үзенчәлекле сыйфатлар белән характерлана. 

2. Беренче буынны Башкортстанның халык 
шагыйрьләре Н. Нәҗми һәм Ә. Атнабаев 
тәшкил итә. Алар үз язмышларын татар 
милләте язмышын белән тыгыз бәйләгән хәлдә, 
меңьеллык татар шигъриятенең поэтик 
традицияләренә нигезләнеп иҗат итә. 
Шагыйрьләр иҗатында беренче тапкыр 
киләчәктә Башкортстандагы татар шигърияте 
хәрәкәтендә «кызыл җеп» булып сузылачак 
«каршылык лирикасы» – татар теленең 
республикада һәм илдә кимсетелгән, «икенче 
сорт»лы хәлдә яшәвенә ачыну, моның белән 
килешмәү, сүз ярдәмендә каршы тору 
мотивлары калкып чыга һәм төбәк 
шигъриятендә дәвамчанлык принципларының 
берсен тәшкил итә. 

3. 1960 елларда чынбарлыкны романтик 
буяуларда тасвирлаган Ф. Габдерәхим, Р. 
Идиятуллин, Р. Гатауллин һәм Х. Мөдәррисова 
икенче буын вәкилләре булып тора. 1980 
елларның икенче яртысында илдәге иҗти-
магый-сәяси вәзгыять тәэсирендә, алар иҗатын-
дагы дөнья картинасы үзгәреп, кырыс 
реализмга хас үзенчәлекләр өстенлек итә 
башлый. Тормыштагы диалектик каршылык-
ларны художестволы ачу, аларны хәл итү 
юлларын эзләү иҗатларының төп мәсләгенә 
әверелә. Бу каршылыклар, нигездә, Башкорт-
стан республикасында татар теленең статусы 
тудырган рухи дисгармония, канәгатьсезлек 
белән бәйле була. Бу буын шагыйрьләре 
иҗатында Туган ил образы Туган тел белән 
тәңгәлләштерелеп, әсәрләренә «илле илсезлек, 
телле телсезлек» мотивлары килеп керә. 

4. Өченче буын шагыйрьләре – М. Нәзиров, 
М. Закиров, С. Рәхмәтулла иҗатында 
Башкортстандагы татар шигърияте, идея-
эстетик эчтәлеге, юнәлешләре, әдәби төбәк 
стиле ягыннан тәмам формалашып җитеп, татар 
поэзиясе составында көчле бер агым булып 
формалаша дип нәтиҗә ясарга тулы нигез бар. 
Табигать культы, кырыс реализм һәм 
романтизм сыйфатлары синтезын үзендә 
чагылдырган экспрессив-лирик стиль, 
халыкчан, садә тел, чынбарлыкның динамик 
үсештә сурәтләнүе әлеге буын шигъриятенең 
төп үзенчәлекләрен билгели. 

5. Дүртенче буынга караган шагыйрьләр – 
Н. Әминева, Л. Сәгыйдуллина, М. Вафин шигъ-
ри дөньялары стиль төрлелеге, фәлсәфилеге, 

ассоциатив эчтәлеге, метафораларга корылган 
булуы белән алдагы буыннардан аерылып тора. 
Әлеге авторлар купшы сүзләрны, эпитетларны 
саран гына куллана, шул ук вакытта кыска гына 
шигырьгә дә тирән фәлсәфи мәгънә салырга 
сәләтле. Аларның шигъри әсәрләре Көнчыгыш 
һәм Көнбатыш поэтик традицияләре синтезын 
чагылдыру белән бергә, татар халкының милли 
фольклорына, шигъриятенә нигезләнә. Бу 
поэтик образлар, мотивлар, сурәтләү чаралары 
күчемлелегендә үк күренә. Шул ук вакытта, 
нигездә, Башкортстандагы татар шигъриятенә 
хас «илле-илсезлек, телле-телсезлек» мотивы 
бу буында үз үсешенең иң югары ноктасына 
күтәрелә. 

 
Йомгак 

Шуны әйтергә кирәк: Башкортстан 
җирлегендә сәләтле әдәби көчләр дә, рухи – 
мәдәни традицияләр дә бар. Шагыйрьләр, 
аларның иҗат юнәлешләре дә төрле булса да, 
аларның һәммәсен дә бер үк моң – татар моңы 
берләштерә. Бу моң Шәмсетдин Зәки, Акмулла, 
Дәрдемәнд, Шәехзадә Бабич, Сәгыйт Рәмиев, 
Габдулла Тукай, Мәҗит Гафури иҗатларыннан 
юл алып, Атнабай, Н. Нәҗмиләр аша бүгенгә 
кадәр килеп җитте. Миллилек, тирән фәлсәфә, 
хис һәм фикер гармониясе – аның төп 
хасиятләредер. Әлбәттә, шагыйрьләребез жанр, 
тема-проблема, стиль үзенчәлеге, мәсьәләләр 
куелышы һәм хәл ителеше ягыннан төрле 
әсәрләр иҗат итә. Әмма барысын бергә 
туплаган, бер җепкә тезгән образлы фикер 
йөртү, яшәешкә үзенчәлекле караш аша үзгә 
бер дөнья моделе тудыру хосусияте бар. 
Җәмгыяви-сәяси җилләр аерым чорларда, иҗат 
көчләрен бер-берсеннән аерылырга мәҗбүр 
итсә дә, җирле шигърият бүленмәс татар 
халкының рухи-мәдәни байлыгы һәм казанышы 
булып тора. 

 
Әдәбият 

1. Вафин М., Хафизов С. Туган җир музасы: 
Башкортстанда яшәүче татар телле шагыйрьләр 
иҗаты турында «кырлы» өстәл // Тулпар. 2001. №1 
(40). Б. 23–29. 

2. Ваһапова Л. Башкортстандагы хәзерге татар 
әдәбияты // Чын мирас. 2013. №5 (17). Б. 103–110. 

3. Нәҗми Н. Милли җаным: мәкаләләр, 
истәлекләр, хатлар, шигырьләр, поэма / идея авт. 
һәм төз. Р. Миңнуллин. Казан: Татар. кит. нәшр., 
2011. 479 б. 

4. Атнабаев Ә. Шигырьләр, поэмалар. Уфа, 
1993. 192 б. 



I.K.FAZLUTDINOV 
 

 74 

5. Атнабай. Халык шагыйре. Уфа: 
Башкортстан Республикасы «Рухият» фонды, 2000. 
400 б. 

6. Габдерәхим Ф. Гөлләр кебек: шигырьләр. 
Уфа: Китап, 2015. 157 б. 

7. Идиятуллин Р. Хәерле кич!: шигырьләр, 
кечкенә драмалар, хикәятләр / төз. һәм соңгы сүз 
авт. Р. Миңнуллин. Казан: Татар. кит. нәшр., 2007. 
271 б. 

8. Гатауллин Р. Сагышлы моңнар: шигырьләр 
/ төз. Рәфит һәм Рәдиф Гатауллиннар; кереш сүз авт. 
Р. Миңнуллин. Казан: Татар. кит. нәшр., 2008. 223 б. 

9. Мөдәррисова Х. Былтыргы көз: шигырьләр / 
кереш сүз авт. Н. Нәҗми. Уфа: Башкорт. кит. нәшр., 
1995. 80 б. 

10. Мөдәррисова Х. Шәмәхә төн: шигырьләр / 
кереш сүз авторы Р. Гаташ. Казан: Татар. кит. нәшр., 
2003. 126 б. 

11. Мөҙәррисова Х. Көмөш даға: шигырҙар. 
Өфө: Башҡорт. кит. нәшр., 1982. 157 б. 

12. Нәзиров М. Янә утларга керәм: шигырьләр, 
җырлар, поэма. Уфа: Китап, 1994. 144 б. 

13. Закиров М. Кылычка кунган сандугач: 
шигырьләр / кереш сүз авт. Р. Тимершин. Уфа: 
Китап, 2005. 176 б. 

14. Закиров М. Үзе уңалган яра: шигырьләр. 
Уфа, 1992. 124 б. 

15. Рәхмәтулла С. Уяну: шигырьләр, җырлар, 
поэмалар / соңгы сүз авт. М. Вафин. Уфа, 1993. 
212 б. 

16. Рәхмәтулла С. Сулар үргә акса да: 
шигырьләр, поэмалар, замана такмаклары, 
эпиграммалар, тәрҗемәләр. Уфа: Китап, 2001. 240 б 

17. Әминева Н. Җитәкләдем таң җилен: 
шигырьләр, поэма, сценарийлар, әкиятләр. Уфа: 
Китап, 2011. 277 б. 

18. Сәгыйдуллина Л. Мизгелләр йолдызлыгы: 
шигырьләр. Уфа: Китап, 2004. 112 б. 

19. Вафин М. Дөнья – куласа: шигырьләр / 
кереш сүз авт. И. Юзеев. Казан: Татар. кит. нәшр., 
2004. 95 б. 

20. Вафин М. Йөрәгем парәләре: шигырьләр. 
Уфа: Китап, 2007. 272 б. 

21. Вафин М. Сүзләр чәчтем // Биш кыллы саз: 
шигырьләр. Уфа: Китап, 2001. Б. 3–110. 

22. Дәүләтшин К.С. Туган як шигърияте. 
Индивидуаль стиль һәм поэтик образлылык 
мәсьәләләре: уку әсбабы. Уфа: Башкорт дәүләт ун-
ты нәшр., 2002. 108 б. 

23. Дәүләтшин К. «Матурлыкны табигатьнең 
бөек иҗатчысы – Кеше койган»: Фәрит Габдерәхим 
шигъриятендә дөнья картинасы // Тулпар. 2007. №6 
(81). Б. 56–61. 

24. Дәүләтшин К. С. Яннарында газиз затлар... 
// Марис Нәзиров шигърияте: шагыйрь иҗаты 
турында мәкаләләр / С. Сафуанов ред-дә. Уфа: 
Мәгърифәт, 2000. Б. 23–40. 

25. Дәүләтшин К. «Гомер буе» шагыйрь 
«эзләнә»... // Тулпар. 2002. №1 (46). Б. 44–47. 

26. Дәүләтшин К. Шагыйрь фәлсәфәсе // 
Тулпар. 1996. №1 (10). Б. 34–36. 

27. Сафуанов С. «Шигырьләрем, сез бит йөрәк 
каным...» // Нәҗми Н. Милли җаным: мәкаләләр, 
истәлекләр, хатлар, шигырьләр, поэма / идея авт. 
һәм төз. Р. Миңнуллин. Казан: Татар. кит. нәшр., 
2011. Б. 236–242. 

28. Сафуанов С. Рухи күперләр. Уфа: Китап, 
2006. 376 б. 

29. Сафуанов С. Туган җир тойгысы, туган тел 
тойгысы // Марис Нәзиров шигърияте: шагыйрь 
иҗаты турында мәкаләләр / С. Сафуанов ред-дә. 
Уфа: Мәгърифәт, 2000. 3–10 б. 

30. Әмиров Р. Иңнәрендә канат барда... // 
Марис Нәзиров шигърияте: шагыйрь иҗаты турында 
мәкаләләр / С. Сафуанов ред-дә. Уфа: Мәгърифәт, 
2000. Б. 95–102 б. 

31. Хәйбрахманов Р. Чикләр аша // Нәҗми Н. 
Милли җаным: мәкаләләр, истәлекләр, хатлар, 
шигырьләр, поэма / идея авт. һәм төз. Р. 
Миңнуллин. Казан: Татар. кит. нәшр., 2011. Б. 4–10. 

32. Мөлеков М. «Керәм давыл уртасына...» // 
Тулпар. 1996. №6 (15). Б. 28–29. 

33. Фазлетдинов И. Тетрәнүләр шигърияте // 
Казан утлары. 2010. №2. Б. 124–129. 

34. Фазлетдинов И.К. Тәнкыйтьтә 
Башкортстандагы хәзерге татар поэзиясе // Tatarica. 
2016. №2 (7). Б. 57–72. 

35. Габдерәхим Ф. Кузгатмакчы булсаң халык 
күңелләрен... // Тулпар. 2006. №1 (70). Б. 54–55. 

36. Гаташ Р. «Мин бер якты югарылык 
күрәм...» // Шәһри Казан. 1993. 27 февраль. 

37. Мөдәррисов М. Атнабай (Нәшир сүзе) // 
Атнабай. Халык шагыйре. Уфа: Башкортстан 
Республикасы «Рухият» фонды, 2000. Б. 5–9. 

38. Нәжми Н. Шағирҙың һөйләшеүе // Совет 
Башҡортостаны. 1959. 11 гыйнвар. 

39. Миңнуллин Р. Атнабайны каршылагыз! // 
Беҙҙең Атнабай: шиғырҙар, мәҡәләләр, иҫтәлектәр / 
авт.–төҙ. Р.Ҡ. Әмиров. Өфө: Китап, 2018. Б. 126–
130. 

40. Иксанова И. Таңдай нурлы, кылдай нечкә 
күңел // Мәдәни җомга. 2018. 25 апрель. 

41. Татар энциклопедия сүзлеге / баш мөхәррир 
М.Х. Хәсәнев; җаваплы мөхәррир Г.С. Сабирҗанов. 
Казан: ТР ФА Татар энциклопедиясе институты, 
2002. 830 б. 

42. Бикбаев Р. Яуаптарҙы бергә эҙләргә: 

республика яҙыусыларының XII съезында һөйләгән 
доклады // Судьба земли, дыхание времени. Ил 
яҙмышы, заман һулышы. Өфө: Китап, 2009. Б. 320–
364. 

43. Морзакаева Д. Милли китап: Зәйнәб 
Биишева исемендәге Башкортстан «Китап» 
нәшриятында милли басмалар нәшерләү һәм биредә 
дөнья күргән китаплар хакында. Уфа, 2012. 151 б. 

44. Морзакаева Д. Исә Болгар җилләре... // 
Тулпар. 2006. №2 (71). Б. 56–59. 

45. Нәҗми Н. Пушкинча, Тукайча... // Тулпар. 
1998. №1 (22). Б. 16–17. 



TATARICA: LITERATURE 
 

 75 

46. Кәшфи Л. «Кызыл таң» һәм заман әдәбияты 
/ гыйльми мөх. Ф.К. Фәтхетдинов; кереш сүз авт. 
Т.Н. Галиуллин. Уфа: Кызыл таң, 2014. 300 б. 

47. Латыпова А.В. Современная татарская 
поэзия Башкортостана: национальная картина мира 
и жанровая парадигма: автореф. дис. ... канд. филол. 
наук / ФГАОУ ВО «Казанский (Приволжский) фе-
деральный университет». Казань, 2021. 24 с. 

48. Карамышева Т. Һалмаҡ тәлгәштәр // Ағиҙел. 
1986. № 3. Б. 72–74. 

49. Пропп В.Я. Исторические корни волшебной 
сказки / вступ. статья В.И. Ереминой. 2-е изд. Л.: 
Издательство ЛГУ, 1986. 364 с. 

50. Татар мифлары: ияләр, ышанулар, 
ырымнар, фаллар, им-томнар, сынамышлар, 
йолалар. Икенче китап / Г. Гыйльманов 
хикәяләвендә. Казан: Татар. кит. нәшр., 1999. 432 б. 

51. Минһажетдинов М.Х. Ҡәләмендә ҡөҙрәт 

бар: монография, әҙәби тәнҡит һәм башҡорт 
фольклористикаһына арналған хеҙмәттәр / баш һүҙ 
авт. Т.А. Килмөхәммәтов һәм Ә.М. Сөләймәнов. 
Өфө: Китап, 1995. 256 б. 

52. Турсунов Е.Д. Генезис казахской бытовой 
сказки: в аспекте в связи с первобытным 
фольклором. Алма-Ата: Наука, 1973. 216 с. 

53. Гыйззәтуллина Г. «Шигърият – аның 
өчен...» // Тулпар. 1998. №5 (26). Б. 54. 

54. Сәгыйтова Г. Мизгелләрдән – Мәңгелеккә 
// Тулпар. 2005. №1 (64). Б. 30–31. 

55. Атнабай Ә. Җирнең кендегенә басып, 
аптырап карап торам // Кызыл таң. 1995. 15 август. 

56. Сәгыйдуллина Л. Минор Мөнир: шагыйрь 
иҗатына бер караш // Тулпар. 2004. №4 (61). Б. 28–
30. 

_______________________ 
 

ПРОБЛЕМА ПОКОЛЕНИЙ  
В ТАТАРСКОЙ ПОЭЗИИ БАШКОРТОСТАНА 

 
Ильдус Камилович Фазлутдинов, 

Уфимский университет науки и технологий, 
Россия, 450076, г. Уфа, ул. Заки Валиди, д. 32, 

fazlutdinov75@mail.ru. 
 

В предлагаемой статье рассматривается проблема творческих поколений в татарской поэзии 
Башкортостана. Исходя из научно-хронологического и диахронного аспектов, в работе дается 
историко-литературоведческий анализ развития татарской поэзии Башкортостана со второй 
половины ХХ века до сегодняшнего дня; раскрываются причины возникновения такого 
феномена, как «двуязычная татарская литература», обусловленные в первую очередь 
изменениями в общественно-политической и культурной жизни республики, вытеснением 
татарского языка из литературной печати и книгоиздания в 1950–1980-х годах; изучается 
влияние данных событий на индивидуальный стиль поэтов. Опираясь на качественную научно-
теоретическую базу, автор раскрывает особенности отображения действительности в 
творчестве местных литераторов и подчеркивает, что картина мира в сознании поэта является 
определяющей в формировании его индивидуального стиля. Исходя из этого, делается попытка 
выявления как особенностей индивидуального стиля каждого из мастеров пера, так и общего 
регионального стиля татарской поэзии Башкортостана. На этой основе автор выделяет четыре 
творческих поколения в развитии региональной татарской поэзии исследуемого периода. На 
основе анализа творческого метода, содержания и формы, основных мотивов в произведениях 
наиболее выдающихся поэтов, выявляются общие качества, присущие каждому творческому 
поколению. В статье подчеркивается, что по своей поэтической ценности, идейно-
эстетическому содержанию татарская поэзия региона основана на тысячелетних традициях 
татарской поэзии. 

 
Ключевые слова: поэзия, индивидуальный стиль, поколение, литературная критика, 

Башкортостан, творческий метод, поэтический образ 





TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 77 

research, the work with scientific sources and the 
method of analysis and generalization. 

 
Discussion 

Kazanians did not forget about A. 
Eikhenwald’s concerts in 1923; in addition, “The 
Steppes” tour shows in Kazan in 1932 updated the-
se memories. Despite the fact that the composer’s 
creative plans, connected with Kazan, were rarely 
implemented, he was still remembered from time 
to time as a connoisseur of folk music. Thus, on 
November 22, 1935, Z. Almeev, a music editor of 
the Radio Committee (the Committee for Radio 
and Broadcasting under the Council of People’s 
Commissars of the Tatar ASSR), sent the follow-
ing letter to A. Eichenwald: 

 
“Dear Anton Aleksandrovich! 
According to the information available in the Tatar 

Radio Committee, you are working on the Tatar folk 
music arrangements. I have the following request. 

The Tatar Radio Committee has set the task of col-
lecting all the arrangements of Tatar song folklore to 
enrich the repertoire of the Radio Committee. There-
fore, on behalf of the Radio Committee, I ask if you 
could send a list of the literature at your disposal and 
inform us of the conditions under which you could put 
this material at our disposal. 

I look forward to your prompt response” [3]. 
 
It is not known what A. Eichenwald answered 

and whether he was able to respond to this letter 
effectively. It was unlikely that he had moved his 
entire archive to Ashgabat, where from August 22, 
1933 to December 1936 he worked as an art re-
searcher at the Turkmen State Research Institute 
and was the head of the Folk Music Office, so it 
was hardly likely he had the necessary materials 
with him. But some time later, when A. 
Eichenwald had the opportunity to visit Kazan, he 
responded to the request of the Radio Committee. 

In the mid-1930s, due to favorable circum-
stances, business contacts between A. Eichenwald 
and Kazan were resumed. At the beginning of 
1936, in the USSR, the management of arts affairs 
was removed from the jurisdiction of the People's 
Commissariat of Education having been trans-
ferred to the jurisdiction of the new All-Union 
Committee for Arts under the Council of People’s 
Commissars of the USSR and its departments in 
the republics. On March 31, 1936, Gumer (Omar) 
Kamalovich Almukhametov (Almi), an energetic 
man, capable of pursuing his line, was appointed 
head of the Department of Arts under the Council 
of People’s Commissars of the Tatar Autonomous 
Soviet Socialist Republic. He made an attempt to 

reconsider some decisions, which were traditional 
for Kazan (for example, on the work of the Tatar 
State Opera Studio in Moscow). Apparently, con-
trary to the opinion of individual musical figures 
(or in spite of their opinion), he, as early as on May 
11, 1936, invited A. Eichenwald to work in Kazan, 
at first not very clearly imagining what exactly the 
composer and conductor could do here. He gave A. 
Eichenwald certain freedom to choose. 

 
“Dear Anton Aleksandrovich! - wrote G. Almi. – I 

have information that you have worked a lot on Tatar 
music. Besides, I have heard good things about you. 

You probably know that we have started building 
an opera theater in Kazan and are creating the Tatar 
national opera. In Moscow, we have an opera studio at 
the Moscow State Conservatory. Now we face the chal-
lenging task of creating an opera. 

Obviously, you need to have appropriately qualified 
personnel to achieve this goal. I personally hope that 
you will not refuse to take part in the resolution of this 
tremendously important task. 

If it were desirable for you to participate in the crea-
tion of the Tatar national opera, I would ask your opin-
ion on the form, in which this participation could be 
carried out. We would greatly appreciate if you agreed 
to work on a regular basis in Kazan. You know that we 
have a Music College. Of course, you would be one of 
the principle and most valued teachers in this College. 

In a word, I think the wide range area of work in 
Kazan could fully satisfy you. In any case, the creation 
of the Department for Arts under the Council of Peo-
ple’s Commissars will enable us to properly arrange our 
work in the musical field. 

Could you please promptly respond communicating 
your opinion on the issues raised in this letter. I hope 
that subject to your agreement to come to Kazan in 
principle, you will not refuse to tell us your conditions” 
[4]. 

 
Such an invitation opened up ample opportuni-

ties for A. Eichenwald’s creative work. Indeed, he 
could write new operas and other works based on 
Tatar folk themes, or teach at a musical college, 
what G. Almi suggested. But A. Eichenwald had 
his own proposals and plans. Shortly before getting 
the invitation to come to Kazan, on March 5, 1937, 
A. Eichenwald became head of the Musical and 
Scientific Office at the Department of Arts of the 
Turkmen SSR quitting his job as a member of the 
scientific staff of the Turkmen State Research In-
stitute. So, he wanted to create something similar 
in Kazan, especially since folklore offices were 
organized at the Arts Departments of different re-
gions according to the state plan; thus, Kazan 
could already face such a task. 



YU.N.ISANBET 
 

 78 

In late August - early September, he arrived in 
Kazan for negotiations. He was warmly greeted. In 
the Krasnaya Tatariya newspaper (September 10), 
the in-depth article “The Opera ‘The Steppe’” by 
N. K. (N. Kozlova) was published, characterizing 
the specific features of the opera and some mile-
stones of its history. This again drew keen public 
attention to the name of A. Eichenwald: 

 
“Recently, the opera “The Steppe” by Composer 

Anton Eichenwald has been performed at the Kazan 
Musical College. This opera, created on the basis of 
Tatar and Bashkir folk melodies, is the result of the 
composer’s many years of work, devoted to collecting 
musical and song folklore. A. Eichenwald began this 
work in Kazan about 40 years ago. Searching for songs 
and legends, he traveled across almost the entire Kazan 
and the neighboring Ufa provinces... 

The composer harmonized and orchestrated these 
folk melodies. In the form of opera, they sound with 
exceptional freshness preserving their national originali-
ty” [5]. 

 
In the meantime, at its meeting on September 

2, 1936, the Folklore Commission of the Tatar Ra-
dio Committee came to the decision to obtain (buy) 
from Eichenwald “the artistically arranged Tatar 
folk songs included in his Tatar opera ‘The 
Steppe’” in order to use them in their daily reper-
toire. Later, the Kazan Musical College also got 
the following musical pieces: 

1. Shafkat’s aria (“Oh, Kerim ...”) based on the 
song “Sibelә chәchәk”; 

2. Fatima’s song (“Bibkay-kyz”); 
3. Shafkat’s lullaby based on the song “Minem 

babay”; 
4. Biktemir’s song based on the song “Tugan 

il”; 
5. Shafkat’s aria “Oh, Amirkhan” based on the 

song “Һalavarda yoldyz”; 
6. Karim’s song “The Bee Is Singing...” based 

on the song “Kush belәzek”; 
7. Kerim’s song “My Grandfather Is a Singer 

and Leader ...” based on the song “A Squadron”. 
“Composer Eichenwald wrote them down very 

accurately and, arranging them according to artistic 
musical standards, he did not change a single note, 
correctly solving the task of raising Tatar music to 
a higher cultural level by finding the right way to 
harmonize it,” says the certificate signed by M. 
Muzafarov and V. Vinogradov, the head of the 
musical radio sector [6]. 

From the certificate, issued on April 15, 1937, 
it is clear that on September 5, 1936, the Folklore 
Commission, a few days after listening to the ex-
cerpts from the opera “The Steppe”, familiarized 

themselves with Eichenwald’s arrangements of 
Turkmen melodies (the Turkmen suite) “The 
March ‘The First of May’”, “The Turkmen 
March”, “A White Donkey”, “A Love Song”, “ A 
Caravan”, “A Lullaby”, “Morning”, “A Girl” and 
“The Horse Run” and, as specified in the docu-
ment, “acquired them for the radio broadcast and 
performance in open concerts to acquaint the broad 
masses of working people with the musical culture 
of the Turkmen people” [7]. 

One of the performances of “The Turkmen 
Suite” on the republican radio took place on March 
11, 1937 at 22.00-22.30. It was conducted by the 
author (see radio schedule for March 1937 [8]). 

“Although the artistic arrangement of Turkmen 
folk music, made by Composer Eichenwald, 
abounds in complex contrapuntal and orchestral 
combinations as well as the use of high European 
technology, it has been carried out with such great 
skill that it retains all its specifics and gives a 
complete picture of the Turkmen people’s 
exceptional creativity,” reads the Radio 
Committee’s statement [9] . 

In those years, radio broadcasts were “live”, 
the participants of both informational and arts 
& entertainment broadcasts performed directly in 
front of the microphone. In addition, there was 
such a form of artistic broadcasting as transmission 
of public concerts, organized by the Radio Com-
mittee itself. For the small staff of the Tatar Radio, 
the issue of constantly updating the repertoire was 
quite challenging. Once a piece of music was mas-
tered, especially an orchestral one, it was repeated-
ly performed in radio concerts. Therefore, judging 
by one of the well-known performances of “The 
Turkmen Suite” on the republican radio (conductor 
: A. Eichenwald), which was included in the even-
ing half-hour program on March 11, 1937 (22.00–
22.30), we can assume that this performance of the 
work was not an exclusive one [10, p.11]. 

At the same time or a little later, some other 
works of the composer were obtained. For exam-
ple, analyzing the Tatar folk song “Alma”, ar-
ranged by A. Eikhenwald for singing with piano, 
M. Nigmedzyanov indicates that its manuscript is 
kept in the fund of the Tatar Radio [11, pp. 26–28]. 
Since the radio manuscript fund was formed from 
the works performed on the radio, the very pres-
ence of the manuscript in the fund directly con-
firms the fact of its having been purchased (the 
performance of published works was not payable). 

On September 5, 1936, the Department for 
Arts held an audition of the opera “The Steppe” at 
the Tatar College of Arts. The meeting was held 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 79 

with the aim to listen to and discuss A. 
Eichenwald’s opera at the College of Arts. It was 
to remind the public about the composer’s work 
and to find out how Kazan authoritative musical 
figures would react to the possible appointment of 
A. Eichenwald to the position, with which those 
present associated their hopes for awakening pro-
fessional musicians’ interest in Tatar folk music. 
Therefore, during the discussion of “The Steppe”, 
the issue of Tatar professional music further devel-
opment was raised [12]. In addition to I. 
Aukhadeev, the principle of the technical school, 
and music teachers A. Bormusov, E. Kovelkova, 
M. Pyatnitskaya, and R. Polyakov, there were 
composers V. Vinogradov and J. Faizi, G. 
Almukhammetov, the Chairman of the Depart-
ment, K. Shafigullin, the head of the radio commit-
tee, and F. Yarullin, a composer-student. 

 
Vinogradov V. “Despite the piano performance, 

one can form a certain opinion about the opera - the 
music is complex, masterful and artistic. Let's dwell on 
the main stages: 1) the national spirit is preserved, espe-
cially in the most artistic parts of the opera: a lullaby by 
Shevkhat, a march. In the most important, significant 
places, the Tatar flavor has been preserved. The author 
is bound by the Tatar folk song, but knowing how to use 
it, he shows it to advantage. <…> The legend is very 
poetic. In this work, we do not find any formalism due 
to the connection of the libretto with the music. The 
entire opera is based on Tatar folklore. In opera, it is 
important to emphasize the musical portrait of the char-
acter. As our listening to the opera was not comprehen-
sive, it was not possible to grasp the vivid musical char-
acteristics of the main characters. 

The emblem of the opera is a white horse, the free-
dom of the steppe - it seems that this emblem should 
have been shown in the opera. 

The music is equivalent from beginning to end, I 
would like to emphasize the images of Shevkhet and 
Kerim. In any case, this work enriches Tatar music.” 

Fayzi J. The opera is based on the classical model. 
It is convenient to perform. “But in all respects, this 
opera cannot be considered a Tatar one, because the 
main melodies are [12, page 3] Bashkir, for example, 
“A Squadron” - I consider this to be a shortcoming of 
the opera.” 

Almi G. There are more pros than cons, and they 
can be easily eliminated. “The use of Bashkir melodies 
is not a minus, but a plus, because the Tatars do not 
consider Bashkir melodies to be alien. It is not the 
origin of the melodies that is important, but how they 
are perceived by the people”. It is a contribution to the 
golden fund of Tatar music. 

Aukhadeev I. I can compare it with other Tatar op-
eras. “Eshche” was meant for an unprepared listener. 

It is extremely important and interesting that 
Kerim’s recitative is performed against the background 
of the Bashkir melody “A Squadron”. 

Yarullin F. “No one has spoken about the harmonic 
development of the orchestra in the opera. Why couldn’t 
the first theme be developed? There is certain ragged-
ness in the overture and several themes, that are not 
connected with one another, do not receive the proper 
development. When conveying the main characters’ 
personal experiences, a departure can be noticed from 
the Tatar ideology and Tatar folk themes. There is no 
liveliness and vivacity in the march, nothing heroic, 
uplifting <…> [12, p. 6]. 

 
Despite all the positive reviews, the staging of 

“The Steppe” opera in Kazan in the next 1936–
1937 was impossible for objective reasons. There 
was no opera troupe or an opera theater in Kazan, 
and the opinion of the speakers could not make the 
opera studio in Moscow include the opera in their 
education and production plans. Most likely, the 
listening and the discussion were meant to demon-
strate a friendly attitude towards its author opening 
up some other prospects for his work in Kazan. 
The truth is, as N. K. writes in the article “’The 
Steppe’ Opera” (The Red Tataria, 1936. September 
10) that it was recognized it was desirable to pub-
lish the score of “The Steppe”, which was also a 
very difficult task to perform [5]. 

Everything that could be done in Kazan to 
popularize A. Eichenwald’s opera in those years 
was done in the spring of 1937, when an open con-
cert performance of the opera, prepared by the Ra-
dio Committee, took place. It was conducted by J. 
Starzhiganov (Sadrizhiganov). The performance 
was given on May 31 at the Teacher’s House, Yu. 
V. Vinogradov made an introductory speech [13]. 
Perhaps there were two concerts - in V. 
Ternovsky’s review “The Concert Performance of 
the Opera ‘The Steppe’” (Krasnaya Tatariya, 1937. 
June 14), the Theater of the Young Spectator was 
named as the venue for the concert [14]. 

When listening to the opera “The Steppe” at 
the Kazan College of Arts, in addition to discuss-
ing the opera as a work of art, its advantages and 
disadvantages, the participants of the event raised 
the issue of determining the ways of the Tatar pro-
fessional music development. Alienation from na-
tional origins and poor knowledge of folk music or 
its neglect were identified as the main shortcom-
ings in the works of young composers. 

 
Shafigullin K. The best examples of Tatar folk 

songs should be used in Tatar music. Young Tatar com-
posers do not have a correct idea of Tatar music and do 



YU.N.ISANBET 
 

 80 

not find sufficient material in it to develop national 
melodies. 

Aukhadeev I. “Two or three Tatar folk songs are 
used in Zhiganov’s opera. They are inserted into the 
opera, but they are not symphonically developed. Here, 
the entire opera is composed of Tatar folklore [12]. 

A. Eikhenwald took the problem of the Tatar youth 
composers’ preparation seriously and showed a genuine 
willingness to help them comprehend the national spe-
cifics of the Tatar folk musical art. 

“Now people are more interested in folklore. I think 
that my visit has stirred up a love for folklore possibly 
giving impetus to young composers. I would be happy 
to guide young Tatar composers and instill in them a 
love for folk art, which is of great interest and has not 
yet been studied, but I am sure that in the future Tatar 
composers will turn to folklore and create great Tatar 
musical compositions. Tatar music is so interesting that 
it deserves a lot of attention,” he said in his closing 
speech [12]. 

 
But, like his opera, A. Eichenwald’s practical 

creative assistance to young composers remained 
unclaimed. 

However, the conversation at the College of 
Arts bore fruit. The desire to bring creative youth 
closer to national origins brought up the issue re-
garding the fate of folk music proper. Emphasizing 
that A. Eichenwald “has been working in the 
sphere of Tatar musical art for a long time”, R. 
Polyakov urged “to make every effort to create 
conditions for organizing a scientific association 
with the aim of studying folk material”. K. 
Shafigullin expressed his wish that Eichenwald 
“should return to Kazan to create an Institute for 
collecting Tatar folk materials and raise Tatar mu-
sic to a higher level” [12]. 

Composer Eichenwald, who had come to Ka-
zan to hold negotiations, either proposed to organ-
ize a Kazan folklore office similar to the Turkmen 
one, or the organization of such offices in the na-
tional republics was being carried out in a central-
ized way, but by this time, the issue of the need to 
open the Office had already been agreed with the 
Department for Arts. Perhaps, G. Almi arranged 
this meeting on creative issues in order to confirm 
the correctness of his decision and to secure the 
consent of the Kazan leading teachers of music. 

G. Almi announced that “the Department for 
Arts decided to organize a scientific office with the 
aim to study Tatar folklore, and the organization of 
this office will enable young composers to widely 
use Tatar folk melodies” [12]. 

On September 8, 1936, A. Eichenwald and G. 
Almi concluded the following agreement: 

 

“We, the undersigned Department for Arts under 
the Council of People’s Commissars of the ATSSR in 
the person of its head Omar Kamalovich 
ALMUKHAMETOV and Composer-Ethnographer An-
ton Aleksandrovich EICHENWALD, have concluded 
this agreement as follows: 

 
1. EICHENWALD shall assume the responsibility 

of the Head of the Kazan Office of Musical Folklore at 
the Department for Arts for a period from January 1, 
1937 to January 1, 1940. The working conditions are 
determined by the regulation on the Office, approved by 
the Council of People’s Commissars of the ATSSR. 

2. The Department for Arts shall pay 
EICHENWALD, as the Head of the Cabinet, one thou-
sand five hundred rubles a month. 

3. The Department for Arts shall provide 
EICHENWALD with an apartment of at least two 
rooms with all amenities and furnishings, conveniences, 
lighting, heating, water, etc. at the expense of the De-
partment. 

4. The management shall pay EICHENWALD an 
installation allowance according to the Labor Code and 
travel expenses for a first-class carriage and luggage 
delivery from Ashgabat to Kazan. 

5. The Department shall grant EICHENWALD an 
annual two-month leave. 

6. All recordings and transcripts of folklore material 
made by EICHENWALD in the Office shall be the 
property of the Office. 

7. Other conditions are specified under a special 
agreement” [15] (handwritten notes are given in italics. 
– Yu. I.) 

 
On November 27, 1936, A. Eichenwald wrote 

a letter of resignation and on December 8, 1936, he 
was dismissed from his post in Ashgabat. Whether 
he started work in Kazan on January 1, 1937, or 
arrived there a little later, is unknown, but the 
available documents allow us to conclude that this, 
perhaps, happened closer to spring [16]. 

In the newspapers, the first report about the Of-
fice of Musical Folklore was published on March 
30, 1937. “The Red Tataria” writes: 

 
“At the Department for Arts, a Music and Folklore 

Office is being created, its head will be Composer An-
ton Eichenwald who has been invited to work in Kazan 
and who is known to us as the author of the Tatar folk 
opera “The Steppe” and many other symphonic and 
vocal works based on folk musical material. Anton 
Eichenwald has been working in the field of musical 
ethnography for over thirty years and he is considered to 
be an expert in oriental folk music. 

As Composer Eichenwald told us, the organized Of-
fice will be a research, ethnographic and creative center 
for the musical folklore of Tataria. Ethnographers, mu-
sicians-composers working on Tatar music, as well as 
scientists - folklorists, historians, linguists, etc. will be 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 81 

involved in the activities of the Office. They will record 
musical and literary material, examine what has been 
recorded, identify historical data, compile a fund of rec-
ords and process materials for publication. Collections 
of songs, literary works and musical pieces of various 
forms will be published. 

To record songs and music, it is planned to create a 
special laboratory equipped with sound recording devic-
es. Archives of folk music and literary works will be 
compiled using mechanical recordings” [17]. 

 
Eichenwald also published the article “Collect-

ing Folk Musical Works”, dedicated to the tasks 
set by the Office of Musical Folklore. He wrote: 

 
“Valuable monuments of the musical creative work, 

belonging to the Tatar people and other peoples inhabit-
ing Tataria, have not been fully identified and recorded 
so far. They have been preserved either by the oldest 
connoisseurs of songs and music, or (in a small number) 
by representatives of the musical youth. 

Merciless time takes its toll and the oldest connois-
seurs of songs and music go. Together with them, the 
stock of their knowledge disappears; while young peo-
ple, having orally gained this knowledge from the elder-
ly, no longer accurately reproduce and transmit what 
they have learned by heart due to the passage of time 
and their memorization “by ear”. 

There is no serious and systematic work on collect-
ing musical folklore in Tataria, only an insignificant 
part of the folklore has been recorded by different peo-
ple. The records have not been put together, they are in 
the briefcases of these collectors. 

The identification, collection, recording and preser-
vation of the people’s folk musical works is therefore a 
very relevant matter. That is why, the organization of a 
special music-folklore and research office at the Kazan 
Department for Arts must be recognized as a great cul-
tural and political event. 

It is necessary to realize the full importance, urgen-
cy and significance of the future Office work and create 
such conditions that would not be of accidental and 
temporary nature, but would be systematic, scientific 
and consistent. 

I believe that the Office should have an exemplary 
laboratory for mechanical sound recording, which 
would use the latest achievements of our Russian inven-
tors, at the same time, relying on the experience of Eu-
ropean scholars. 

It is also necessary to invite qualified scholars to 
work in the Office. 

We should render all possible assistance to those 
who will collect folk musical works of the peoples in-
habiting Tatarstan, since I know from my many years of 
experience how many wonderful musical and literary 
treasures have not yet been found - these gems of folk 
fantasy” [18]. 

 

Under its last name, the Office of Music and 
Folklore entered the history of Tatar music as the 
Office of Musical Folklore (or the Kazan Office of 
Musical Folklore), although it is inappropriate to 
call an “office” what is an independent research 
institution. However, when it was organized, the 
Office was in fact an office under the Department 
for Arts of the Tatar ASSR. 

There are two versions for the name of the Of-
fice in the archival documents, which have sur-
vived, unfortunately, not in full, in the Department 
for Arts, in the Tatar State Philharmonic Society 
and in A. Eichenwald’s possession, as well as in 
newspaper publications of 1937: 

1. Until the end of August 1937 (the period of 
its direct entry into the structure of the Department 
for Arts), the name “Music Folklore Office” 
(“Muzykal'nyi fol'klornyi kabinet”) was used [15], 
[17], [19]. The fact that before the formation of the 
Tatar Philharmonic Society one of its current de-
partments existed as a “Music Folklore Office at 
the Department for Arts” is also confirmed by the 
Philharmonic Society (see: [p. 45]). Before the end 
of August 1937, the Office was also referred to in 
this way in business papers written by A. 
Eichenwald and A. Klyucharev. 

The definition of “musical folklore” was either 
an initially unified name generally accepted in the 
country, or A. Eichenwald might have proposed it 
to the Department by analogy with the Ashgabat 
model of the name of his previous place of work. 

From the end of August 1937 (after becoming 
a part of the Philharmonic Society), the Office for 
some time became the “Music Folklore Depart-
ment of the Tatar State Philharmonic Society”. 
However, by inertia, the newspapers continued to 
use the name “the Office”, not “the Department” 
(“The Music Folklore Department”). 

2. In September - October, in receipts, applica-
tions and acts, signed by A. Eichenwald and A. 
Klyucharev, a new inverted version of the name, 
which was more convenient and easier to pro-
nounce appeared: “The Office of Musical Folk-
lore”. A. Eikhenwald’s resignation letter also used 
the name “The Office of Musical Folklore” [20], 
and G. Yaushev’s order about his dismissal even 
has it as “The Kazan Office of Musical Folklore” 
[21]. Either with the definition of “Kazan” or 
without it, it was already established as the main 
official name of the institution in post-
Philharmonic times. It is likely that the name “The 
Office of Musical Folklore”, which was in use in 
Kazan since September 1937, a unified nomination 



YU.N.ISANBET 
 

 82 

of all organizations of this kind, was an all-Union 
innovation. 

There is also discrepancy in the title of A. 
Eichenwald’s position: the head – the principle. In 
official documents, A. Eichenwald is called “the 
principle” (direktor) [15], [17], [21], [23], and in 
some others [24], [25] – “the head” 
(zaveduyushchii). The name “the head” instead of 
the former “the principle” (used in schools, tech-
nical colleges, etc.) was introduced in 1934. Per-
haps, A. Eichenwald could be called “the princi-
ple” out of habit or negligence, as those addressing 
him were unable to immediately adapt to the new 
title. But in relation to the composer, the title “the 
principle” would be more appropriate and correct. 
He was precisely “the principle” of one of the divi-
sions, first of the Department of Arts, then of the 
Philharmonic Society on whose balance sheet was 
the Office that was not an independent legal entity. 
The chief of the Department for Arts was rightly 
called not “the head” but “the manager” 
(nachal’nik). The Philharmonic Society had two 
identical positions of “the heads”: the Philharmon-
ic Society and one of its departments. This did not 
correspond to the official nomenclature. 

However, this time, A. Eichenwald’s plans 
were not destined to come true either. On October 
8, 1937, he filed an application with a request for 
dismissal addressed to G. Yaushev, the new head 
of the Department for Arts. He replaced G. Almi 
who had been arrested by this time. The motivation 
for the request was purely professional: 

 
“The Office of Musical Folklore has not yet been 

provided with premises, it does not have either the nec-
essary equipment for mechanical sound recording, or a 
musical instrument. I, personally, have not been given 
an apartment to live in yet. 

As a result, the Office cannot perform its work suc-
cessfully, and since no improvement in this situation is 
foreseen in the future, I am forced to ask you to release 
me from the concluded contract and make financial set-
tlements on my salary, rent and a compensation for my 
unused leave provided for under the contracts no later 
than the 10th of this month” [20]. 

 
On the same day, G. Yaushev approved the 

resignation: Dismiss from the 10th of October and 
make financial settlements; appoint Comrade 
Klyucharev as acting head of the Office. Yaushev 
8/X-37. [20] 

On October 11, 1937, retroactively, Order No. 
105 of the Department for Arts under the Council 
of People’s Commissars of the TASSR was issued: 

 

“From October 10, Composer EIKHENWALD An-
ton Alexandrovich, the head of the Kazan Office of Mu-
sical Folklore, is to be relieved of his post according to 
the resignation letter he has submitted” [21]. 

 
Strictly speaking, G, Yaushev had no right to 

issue an order to dismiss A. Eichenwald. For some 
reason, either being unaware of the organizational 
work intricacies, or perhaps consciously, he violat-
ed the law. At that time, the Office of Musical 
Folklore was already accountable to the Tatar State 
Philharmonic Society, organized by the Decree No. 
1383 of the Council of People’s Commissars of the 
Tatar ASSR of August 21, 1937. Together with the 
balance of funds for the current year, the Office 
was transferred to the Philharmonic Society as one 
of its five departments (1. A Touring Bureau; 2. A 
Choir; 3. A State Symphony Orchestra; 4. A Music 
and Folklore Department; 5. A Concert Depart-
ment). 

Even before this transfer, the Office of Musical 
Folklore was in a critical situation. Gumer 
Almukhametov, who had invited Eiсhenwald to 
Kazan, was considered to be a “Trotsky-fascist 
nationalist” [22], and certain Kazan cultural figures 
found personally Eiсhenwald annoying. Among 
the latter was the writer S. Zaini, who contributed 
his newspaper publications under the pseudonym 
“Z. Shagimuratov”. 

In the article “All Is Quiet in the Department 
for Arts”, S. Zaini criticized G. Yaushev for disor-
ganizing work in various areas of theatrical and 
musical art, accusing him of closing the musical 
comedy theater, of delays in the construction of the 
opera house and of favoring Kh. Tukhvatullina, the 
director of the opera studio, who was wasting state 
money in vain, of the connivance in his attitude to 
F. Witt from the Department for Arts, who had 
been expelled from Leningrad after S. Kirov’s as-
sassination, and at that time was unable to organize 
the work of the state philharmonic choir, 
of cluttering up the staff of the Department for Arts 
with thoroughly rotten elements, etc. 

“Out of the 100 thousand rubles, allocated by 
the state for the organization of the folklore office, 
31 thousand have been spent. But there are no ob-
vious results yet. The head of the office, “Profes-
sor” Eichenwald, receiving 1,500 rubles a month, 
is being lazy in his summer cottage in the country. 
This “professor” is known to the working people of 
Kazan for his harmful opera ‘The Steppe’” [23]. 

Only the head of the Philharmonic Department 
could dismiss A. Eikhenwald, who, at the moment, 
no longer held the position of the head of the Mu-
sic and Folklore Office and that is exactly what he 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 83 

did duplicating G. Yaushev. “In 1937, by Order 
No. 27, issued by the head of the Philharmonic 
Society, he <Eichenwald> was removed from the 
post of the head of the Folklore Office, and the 
“musical property” was transferred to A. 
Klyucharev and G. (S. - Yu. Isanbet.) Tagirov. A. 
Eikhenwald’s work, submitted to the press, the 
work of “an exposed enemy of the people”, was 
ordered to be withdrawn from Tatknigoizdat (more 
precisely: Tatgosizdat. - Yu. I.). Unfortunately, no 
traces of this work could be found...”, writes M. 
Nigmedzyanov describing this incident [24, p. 17]. 

The author does not specify the date of the or-
der, issued by the head of the Philharmonic Socie-
ty, which makes it difficult to understand in what 
order Eichenwald was dismissed from the Phil-
harmonic Society and the Department for Arts. The 
real picture of what happened is unclear. 

The “Explanatory Note to the Annual Report 
of the Tatar State Philharmonic Society of 1937” 
states that before the formation of the Philharmon-
ic Society, the Music and Folklore Department 
existed as “The Office of Musical Folklore” at the 
Department for Arts with appropriations of 100 
thousand rubles, an amount quite sufficient to carry 
out the assigned tasks. The Department was com-
pletely devastated. A commission was set up to 
examine the work of the Department, it revealed 
complete inactivity and wrong ideology on the part 
of its management. The Office had been headed by 
ethnographer Eichenwald who was dismissed from 
his post and subsequently exposed as an enemy of 
the people” [25]. In the “List of various persons 
(creditors) of the Tatgosphilharmonia as of 1/1, 
1938”, there is an explanation next to the figure of 
1995: 70 rubles not paid to Eikhenwald: “is under 
arrest” [26], and in the same list of “accountable 
persons”, there are another 660.30 rubles, not re-
ceived by Eikhenwald, which had been transferred 
by the Department for Arts [27]. 

All the documents of the Department for Arts 
and the Philharmonic Society, which appeared af-
ter Eichenwald’s letter of resignation on October 8, 
give reason to assume that before or immediately 
after the harsh criticism at the Philharmonic Socie-
ty meeting (if it took place before, and not after 
October 8–11), on October 9, A. Eichenwald ur-
gently handed over the materials he had on file to 
A. Klyucharev and S. Tagirov. Being threatened 
with impending arrest, he did not waste time and 
prudently left Kazan without waiting for the lost 
salary and other philharmonic “later”.  

We should note that A. Eichenwald asked G. 
Yaushev to dismiss him not in principle, but before 

the specific date of October 10, apparently plan-
ning his departure from the city for this day. Due 
to a delay with the order, A. Eichenwald remained 
in Kazan at least until October 11 (the surviving 
receipt of A. Klyucharev, given by him to A. 
Eichenwald [28], is dated this day. The history of 
the Folk Music Office, especially in its initial peri-
od, has not actually been explored. So far, from the 
specific activities of the Office, one can only point 
to the preparation (acquisition?) of A. 
Klyucharev’s collection of musical pieces “100 
Bashkir Folk Songs”. 

On August 28, 1937, A. Klyucharev applied to 
the Department for Arts with the following appli-
cation: 

 
According to negotiations with Comrade 

Eichenwald, the head of the Folklore Office, and com-
rade Yaushev (the head of the Department for Arts), I 
present my work “100 Bashkir Folk Songs” - which is a 
transcript of phonographic recordings made by me in 
Bashkiria over the period from 1934 to 1936. 

Please make a settlement with me at the rate of 20 
rubles for each song” [29]. 

 
The application contains Eichenwald’s post-

script dated August 28: 
 
“The indicated 100 recordings, made by Comrade 

Klyucharev. are of great scientific and ethnographic 
interest and will be a valuable contribution to the re-
cording fund of the Musical Folklore Office” [Ibid.]. 

 
This Klyucharev’s collection was not pub-

lished either in Kazan or in Ufa. But these record-
ings could be used for his numerous works based 
on the Bashkir musical material, perhaps some of 
the songs, recorded in Bashkiria but from Tatar 
informants, were included in the collection of mu-
sic pieces “Tatar halyk kөilәre” (Kazan, 1941) 
[30]. 

Let's make an attempt to collect scattered in-
formation about the first practical steps taken by 
the Office. We should not forget that not only in 
1937, but throughout the history of its existence, 
the office had neither its own premises, nor even 
its own room. Its primitive equipment was stored 
in the corners of various institutions. The Office 
had no staff - in the best of times, in addition to a 
secretary-typist (or a part-time accountant) and the 
head, sometimes two more full-time positions of 
researchers (a composer and a writer) were allocat-
ed for their needs. In addition, part of the scientific 
and creative work, if necessary, was carried out 
under one-time contracts. A. Klyucharev was the 
only one who went on folklore expeditions; in rare 



YU.N.ISANBET 
 

 84 

cases, he was accompanied by poet A. 
Sadretdinov. The Office was not capable of per-
forming even a small part of the work it had origi-
nally intended to undertake. 

In the currently available documents, covering 
the early history of the Office, in addition to its 
head (principle) Eichenwald, there are mentions 
only of the researchers A. Klyucharev and S. 
Tagirov among its full-time employees. Of the 100 
thousand rubles, allocated to organize the Office, 
the Department for Arts had spent only 35800.39 
rubles before the Office joined the Philharmonic 
Society (the period of about 6 months), [31]. What 
could be done with 6,000 rubles a month on aver-
age? The Office could not even buy a piano. 

Part of this amount was spent on the purchase 
of the most elementary equipment for recording 
songs, which, according to the inventory ac-
ceptance certificate upon the dismissal of A. 
Eichenwald, included: 

1. An old phonograph, unusable. 
2. Membranes for this phonograph - 2. 
3. Membranes “Recorder” - 2. 
4. Membranes “Reproducer” - 3. 
5. Sapphires for cleaning rollers - 2. 
6. Rollers for a phonograph - 25 (used ones). 
7. A typewriter “Yanalif” (Record) [32]. 
No folklore expeditions had been made by that 

time, but single recordings of folk songs are known 
to have been made by A. Eichenwald. The funds of 
the SCTF contain manuscripts of songs called 
“Shundy dzhuzha” (“The Sun Is Rising”), recorded 
by the ethnographer from Malika Nizamutdinova 
on April 1, 1937, in Kazan and “Okop<kөe>”, rec-
orded by him from Batalov from Arsk. A. 
Klyucharev did a lot of recording during this peri-
od. In any case, there were no unused rollers left in 
the office. 

The preparation work was undertaken on musi-
cal folklore collections of recordings made by A. 
Eikhenvald and A. Klyucharev. By the 20th anni-
versary of October (November 7, 1937), a collec-
tion of Tatar musical folklore had been urgently 
prepared and submitted for publication, as reported 
by the newspaper “Kyzyl Tatarstan” on September 
16, 1937: 

 
“The employees of the Office of Musical Folklore 

have recorded over 100 different pieces of music in cit-
ies and villages. 

By the 20th anniversary of the October Revolution, a 
special collection of Tatar musical folklore is planned to 
be released” [33]. 

 

This undertaking was also reported by the 
Krasnaya Tatariya: 

 
“The Folklore Office keeps records of Tatar folk 

melodies. A collection of 50 songs has been prepared. 
All songs are recorded on a phonograph” [34]. 

 
The existence of a handwritten collection of 

musical pieces, which the Office handed over to 
Tatgosizdat, is also evidenced by A. Klyucharev’s 
receipt dated October 11, 1937. It confirms that A. 
Eichenwald gave him a receipt from the editor of 
the Publishing House certifying that he (the editor) 
received 26 records of Tatar folk songs from the 
Folklore Office (unfortunately, the authorship is 
not specified) [28]. 

There exists a list of 18 songs that were not in-
cluded in the collection by the Arts Administra-
tion: 

1. Abau, gөlkәem. 
2. Akup (Okop kөe). 
3. Almagachlary. 
4. Alsou. 
5. Әide, dustym, teatrga. 
6. Bishek җyry. 
7. Dim bue. 
8. Җyr. 
9. Җyrlyk әle. 
10. Zөbәrzhәt 
11. Kәlәү Gaishә. 
12. Ozatu. 
13. Recruitlar җyry. 
14. Saҗidә. 
15. Taң. 
16. Tugan il. 
17. Әngәr-meңger. 
18. Yalkau һәm udarnitsa2. [35] 
By studying the delivery and acceptance certif-

icate of the Office, we can get a certain idea of the 
six-month’s (approximately) work of the Office 
and its initial direction of activities under the con-
ditions of its organizational stage.  

 
Cretificate 

On October 9, 1937, we, the undersigned Head of 
the Office of Musical Folklore Eichenwald and Com-
poser Klyucharev, drew up this certificate stating that 
the former has delivered, and the latter has accepted the 
affairs of the Office: 

                                                 
2 In various lists of the Office, the names of Tatar folk 
songs are arranged in random order. Several names are 
given in Russian, the rest are in approximate Tatar tran-
scription. Here and below, the names of the songs are 
given in the Tatar language and are arranged in the lists 
in the order of the Tatar alphabet. – Yu. Isanbet. 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 85 

1) Eichenwald’s musical notes of 59 recorded texts 
(see the appendix to the certificate) 

2) Klyucharev’s musical notes of 38 recorded texts 
(see the appendix to the certificate) 

3) Musical notes rejected by the Department for 
Arts and not included in the collection, 18 entries (see 
the appendix). 

Texts: 
Folder No. 1, recorded on the Office rollers, 96 

pieces. 
No. 2, recorded on the rollers of the Academy <Ac-

ademic Center>, 89 pieces. 
No. 3. Miscellaneous texts delivered by A. 

Eichenwald, 97 pieces. 
No. 4. diff. texts collected by Eichenwald from var-

ious persons, 98 pieces. 
No. 5. Inventory of phonograms. 
No. 6. Duplicate texts. 
No. 7. Duplicates of the texts recorded on the rollers 

of the Office. 
No. 8. Duplicate texts of different persons. 
No. 9. Lyrics that were not sung. 
No. 10. List of texts. 
No. 11. List and names of persons who reported 

texts and songs. 
12. Alphabet of texts. 
13. Draft texts. 
14. Reviews. 
15. Library. 
 

Appendix 
to the certificate of 9 Oct., 1937 
Comrade Klyucharev’s Notes 

1. Avyl kөe. 
2. Avyl kөenә. I. 
3. Avyl kөenә. II. 
4. Aylar gynaem. 
5. Al Zәynәbem. 
6. Appakay-almakay. 
7. Әidә, dustym, teatrga. 
8. Balalar ueny. 
9. Batyr kolkhozchy. 
10. Bishek җyry. 
11. Bөre bue (Bөre kөe). 
12. Җyr (Җyrym). 
13. Җyrlyk әle. 
14. Zөlkhәbirә. 
15. Kahlәү Gaishә. 
16. Kitam inde. 
17. Kolkhozchylar җyry. 
18. Kulik koe. 
19. Leningrad-Moskva (Orenburg-Kargaly). 
20. Mәrfuga. 
21. Ozatu. 
22. Orenbur nikrutlary (Orenburg rekrutlary kөe). 
23. Recruit kөe (Recruit җyry). 
24. Saҗidә. 
25. Sahay. (Sahai kөenә). 
26. Sovkhoz җyry. 
27. Stalinga salәmem. 

28. Takmak 
29. Taң. 
30. Tugan il (Plennyilar җyry). 
31. Udar il. 
32. Urozhay. 
33. Ufa-Chilәbe. 
34. Khәmdya. 
35. Chishmә. 
36. Yalkau ham udarnitsa. 
37. Әңgәr-meңger. 
38. Yanga Mәdinәkәi. 

 
Comrade Eichenwald’s Notes 

1. Abau, gөlkәem. 
2. Avyl. 
3. Avyl kөe. 
4. Akup (Okop kөe). 
5. Alai. 
6. Almagach (I. No. 56). 
7. Almagach (I I. No. 57) 
8. Alsou. 
9. Anam kaberendә. 
10. Әpipә. 
11. Bashmagym. 
12. Bolyn. 
13.Vesyolaya pesnya. 
14. Gөlchәchәk. 
15. Dzhuacha (Yuacha)3. 
16. Dim bue. 
17. Dulkyn. 
18. Zamana. 
19. Zarif. 
20. Zөbәrzhәt. 
21. Irkәm. 
22. Ishbuldin. 
23. No title given. 
24. Kaz kanaty. 
25. Kara urman. 
26. Kәrvan. 
27. Kugәrchen. 
28. Kyr kazy. 
29. Macarius (Mәkәrҗә I). 
30. Macarius (Mәkәrҗә II). 
31. Mәstүrә. 
32. Minzәlә. 
33. Muty4. 
34. Nalasa I (No. 6). 
35. Nalasa II (No. 42). 
36. Narasyi bala. 
37. Plyaska. 
38. Rәikhan 
39. Rekrutlar 
40. Sagynu 
41. Samat 
42. Sandugach 

                                                 
3 The transcription of the title is the same as given in the 
document. – Yu. Isanbet. 
4 The transcription of the title is the same as given in the 
document. – Yu. Isanbet. 



YU.N.ISANBET 
 

 86 

43. Sәgat. 
44. Soltankay 
45. Stalinga. 
46. Tәzkirә. 
47. Traktorist. 
48. Tugan il. 
49. Ural. 
50. Uchy chirde? 
51. Fatykh. 
52. Khafizәkәi. 
53. Khәmdya. 
54. Һavalarda yoldyz. 
55. Chishmә. 
56. Shamet? 
57. Shәkertlәr җyry. 
58. Shundy. 
59. Yamle Agyidel [32]. 
 
Eikhenwald’s notes, unlike Klyucharev’s, have 

never been published. Twenty seven songs under 
the same titles as in A. Klyucharev’s list (it can be 
assumed that their musical notations were identi-
cal) are included in the collection of musical pieces 
“Tatar halyk kөylәre” [30]. However, the titles of 
four songs were verified, and one song was re-
named: 1. “Bөre bue” = “Bөre kөe”; “Leningrad – 
Moskva” = “Moskva – Kargaly”; “Orenbur 
nikrtlary” = “Orenburg rekrutlary kөe”; 4. 
“Sakhay” = “Sakhay kөe”; 5. “Tugan il” = 
“Plennyilar җyry”. 

Eleven songs (or songs with similar names) 
from this list are not found in Klyucharev’s publi-
cations: 1. “Әidә, dustym, teatrga”; 2. “Balalar 
ueny”; 3. “Batyr Kolkhozchy”; 4. “Җyrlyik әle”; 5. 
“Zөlkhәbirә”; 6. “Rekrut kөe (“җyry”)”; 7. 
“Stalinga sәlamem”; 8. Takmak; 9. “Urozhai”; 10. 
“Chishmә”; 11. “Yalkau һәm udarnitsa”. The 
songs of the same name “Balalar ueny” and 
“Rekrut kөe (җyry)”, published in Klyucharev’s 
collection in 1955, were recorded in the Aktanysh 
Region of the TASSR in 1939. [36]. But most of 
them can be found in the Eichenwald fund at the 
State Central Museum of Musical Culture (fond 
159): “Aydә, dustym, teatrga”; “Batyr 
Kolkhozchy”; “Gyrlyk әle”; “Stalinga sәlamem”; 
Takmak; “Urozhai”; “Yalkau һәm udarnitsa”. [37]: 
Avyl kөe (item 724); 2. Avyl kөenә (kөe) (item 
725); 3. Avyl kөenә (kөe) (item 726); 4. Aylar 
gynaem (item 723); 5. Aydә, dustym, teatrga (item 
722); 6. Kolkhozchi Batyr (item 727); 7. Bishek 
җyry (units 728); 8. Җyr (units 730); 9. Җyrlyik 
ele (item 729); 10. Kitәm inde (item 731); 11. 
Kolkhozchylar җyry (units 732); 12. Kulik kөe 
(item 733); 13. Leningrad-Moskva (Mәskәү) (item 
734); 14. Mәrfuga (item 735); 15. Saҗidә (item 
736); 16. Sovkhoz җyry (units 738); 17. Sakhai 

[Sakhai koenә] (item 737); 18. Stalinga salәmem 
(item 739); 19. Takmak (item 740); 20. Taң (item 
741); 21. Urozhai (item 742); 22. Ufa-Chilebe 
(item 743); 23. Yalkau һәm udarnitsa (item 745); 
24. Yaңa Mәdinәkәi (units 746); 25. Khybai 
kashka (item 744). 

 
Results 

The activities of the Musical and Folklore Of-
fice (The Office of Folk Music), covering almost a 
15-year period (April 1937–1951), were not pur-
posefully studied by Kazan musicologists, and the 
pre-Klyucharev (that is, the Eichenwald) period 
was first hushed up, and later was not taken into 
account at all as if it did not exist. A. Eichenwald 
was the head (the principle) of the Office for a 
short time, too short to accomplish something sig-
nificant. Moreover, there were no appropriate fi-
nancial and human resources to solve the tasks as-
signed to the Office during its organization. How-
ever, there were long-term plans for fulfilling these 
tasks and they were being developed, and we 
would like to know more about them, because in 
the entire history of our republic there has never 
been a single research or practical institution that 
has managed to cover in its preliminary plans, so 
sensibly and comprehensively, and with a full un-
derstanding of the relationship between its individ-
ual components, all the elements of a unified re-
search-practical-creative system of collecting, re-
cording, storing, studying, publishing and practical 
use in professional work of the musical and poetic 
folklore of the peoples of Tatarstan, primarily the 
Tatars. 

 
Conclusions 

The currently available documents of the early 
history of the Office contain information about the 
activities of its head (principle), A. Eichenwald, 
and its researchers - A. Klyucharev and S. Tagirov. 
During this period, the necessary equipment was 
purchased, folklore expeditions were organized, 
and musical collections of folklore records were 
prepared for publication. A. Eichenwald stayed in 
this position for a little over six months. The doc-
uments, we have found, show that he could have 
resigned of his own free will or due to the force of 
external circumstances. In his resignation letter, the 
composer named a number of factors hindering the 
proper performance of his professional responsibil-
ities (lack of premises, mechanical sound recording 
equipment, musical instruments, accommodation 
problems). 

 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 87 

References 
1. Isanbet, Yu. N. (2022). Simfonicheskii kontsert 

vostochnoi muzyki v Kazani 1923 goda [The Symphony 
Orchestra Concert of Oriental Music in Kazan in 1923]. 
Tatarica. No. 1 (18), pp. 116–139. (In Russian) 

2. Isanbet, Yu. N. (2022). Kontserty vostochnoi 
muzyki v Parizhe [Concerts of Oriental Music in Paris]. 
Tatarica. No. 2 (19), pp. 66–100. (In Russian) 

3. Pis'mo Z. Al'meyeva A. Eykhenval'du (1935) [A 
Letter from Z. Almeev to A. Eikhenvald]. 22 noyabrya 
1935 g. GTSMMK. F. 159, No. 1732/1832. (In Russian) 

4. Pis'mo G. Al'mi A. Eykhenval'du (1936) [A 
Letter from G. Almi to A. Eichenwald]. 11 maya 1936 
g. GTSTF. No. ? (In Russian)  

5. Kozlova, N. (1936). Opera “Step'” [“The 
Steppe” Opera]. Krasnaya Tatariya. 10 sent. (pod 
initsialami N. K.). (In Russian)  

6. Spravka, podpisannaya M. Muzafarovym i 
direktorom muzykal'nogo sektora radio V. I. 
Vinogradovym [A Certificate Signed by M. Muzafarov 
and the Head of the Radio Music Sector V. I. 
Vinogradov]. GTSMMK. F. 159, No. 1093. (In Rus-
sian)  

7. Spravka ot 15 aprelya 1937 goda (1937) [A 
Certificate of April 15, 1937]. GTSMMK. (In Russian) 

8. Programma radioperedach na mart 1937 goda 
(1937) [A Radio Timetable for March 1937]. (In Rus-
sian)  

9. Spravka radiokabineta [Information from the 
Radio Office]. GTSMMK. F. 159, No. 926. (In Russian) 

10. Tyңlagyz, tyңlagyz, Kazan sөyli: 
Radiostantsiya RV-17 (1937) [Listen, listen, Kazan 
speaks: Radio Station RV-17]. Kazan. 11 p. GTSTF. (In 
Tatar) 

11. Nigmedzyanov, M. N. (1964). Tatarskaya 
narodnaya pesnya v obrabotke kompozitorov [Tatar 
Folk Songs Arranged by Professional Composers]. 139 
p. Tatar. kn. izd-vo. (In Russian) 

12. Protokol obsuzhdeniya opery “Step'” [Discus-
sion Proceedings of “The Steppe” Opera]. GTSMMK. 
F. 159, No. 1089. Mashinopis'. 7 pages. (In Russian) 

13. Vstupitel'noe slovo Yu. V. Vinogradova pered 
pokazom opery “Step'” 31 maya v Dome uchitelei [Yu. 
V. Vinogradov’s Introductory Speech before the Show 
of “The Steppe” Opera on May 31 in the House of 
Teachers]. GTSMMK F. 159, No. 955. (In Russian) 

14. Ternovskii, V. N. (1937). Opera “Step'” v 
kontsertnom ispolnenii [The Concert Performance of 
“The Steppe” Opera]. Krasnaya Tatariya. 14 iyunya. (In 
Russian) 

15. Dogovor Upravleniya po delam Iskusstv pri 
SNK ATSSR s kompozitorom-etnografom A. 
Eykhenval'dom ot 8 sent. 1936 g. (1936) [An Agreement 
of the Department of Arts under the Council of People's 
Commissars of the ATSSR with the composer-
ethnographer A. Eichenwald dated 8 September, 1936]. 
GTSTF. (In Russian) 

16. Trudovoi spisok A. A. Eikhenval'da [A Labor 
List of A. A. Eichenwald]. (In Russian) 

17. Muzykal'no-fol'klornyi kabinet v Kazani (1937) 
[The Musical and Folklore Office in Kazan]. Krasnaya 
Tatariya. No. 73. 30 marta. (In Russian)  

18. Eikhenval'd, A. (1937). Sobirat' muzykal'noye 
narodnoye tvorchestvo [Collecting Musical Folk Art]. 
Krasnaya Tatariya. 8 apr. (In Russian) 

19. Muzykal'no-fol'klornyi i nauchno-
issledovatel'skii cabinet (1937) [Musical-Folklore and 
Research Office]. Krasnaya Tatariya. 4 apr. (In Russian)  

20. Zayavlenie A. Eykhenval'da ob uvol'nenii iz 
Fol'klornogo tsentra ot 8 oktyabrya 1937 g. (1937) [A. 
Eikhenwald’s Resignation Letter on his dismissal from 
the Folklore Center of October 8, 1937]. GTSTF. (In 
Russian) 

21. Prikaz nachal'nika Upravleniya po delam 
iskusstv pri Sovete Narodnykh komissarov TASSR G. K. 
Yausheva No. 105 ob uvol'nenii A. Ekhenval'da. 11 
oktyabrya 1937 g. (1937) [An Order of G. K. Yaushev, 
the Head of the Department for Arts under the Council 
of People's Commissars of the TASSR, No. 105 on the 
dismissal of A. Eichenwald. October 11, 1937]. GTSTF. 
No. (In Russian) 

22. Gyil'mi, L. (1937). Khalyk doshmannarynyң 
җinayat'lәrеn аkhrynchа fаsh itik [Let Us Gradually 
Expose the Crimes of the Enemies of the People]. Кyzyl 
Таtаrstаn. 29 mart. (In Tatar) 

23. Shаһimоrаtоv, Z. (1937). Sәngаt' eshlәrе 

idаrәsеndә bоrylysh kүrеnmi [No Turning Point in the 
Direction of Art]. Кyzyl Таtаrstаn. No. 192. 21 аvg. 
(Chyn fаmiliyasе: Sh. Zәini). (In Tatar) 

24. Nigmedzyanov, M. N. (2003). Tatarskaya 
narodnaya muzyka [Tatar Folk Music]. 255 p. Kazan', 
Magarif. (In Russian)  

25. Ob"yasnitel'naya zapiska k godovomu otchetu 
Tatarskoi gosudarstvennoi filarmonii za 1937 god 
(1937) [An Explanatory Note to the Annual Report of 
the Tatar State Philharmonic Society of 1937]. NA RT, 
f. 7346, op. 1, yed. khr. 2, l. 45 ob. (In Russian) 

26. Spisok raznykh lits (kreditorov) 
Tatgosfilarmonii po sostoyaniyu na 1/1 38 g. (1938) [A 
List of Different Persons (Creditors) of the 
Tatgosphilharmonia of 1/1 38]. NA RT. F. 7346, op. 1., 
yed. khr. 2, l. 45 ob. (In Russian) 

27. Spisok podotchetnykh lits Tatgosfilarmonii po 
sostoyaniyu na 1/1 38 g. (1938) [A List of Accountable 
Persons of the Tatgosphilharmonia of 1/1 38]. NA RT. 
F. 7346, op. 1., yed. khr. 2, l. 45 ob. (In Russian) 

28. Raspiska A. Klyuchareva ot 11 oktyabrya 1937 
g. o poluchenii ot A. Eykhenval'da raspiski redaktora 
izdatel'stva o tom, chto im polucheno iz fol'lornogo 
kabineta 26 zapisey tatarskikh narodnykh pesen (1937) 
[A. Klyucharev's receipt dated October 11, 1937 on 
receipt from A. Eikhenvald of the publisher's editor's 
receipt that he received 26 recordings of Tatar folk 
songs from the Folklore Office]. GTSTF No.? (In Rus-
sian)  

29. Zayavlenie A. S. Klyuchareva 27 avgusta [A. S. 
Klyucharev’s Application of August 27]. GTSMMK.F. 
159, No. 936. (In Russian)  



YU.N.ISANBET 
 

 88 

30. Tatarskiye narodnye pesni: T. 1 (1941) [Tatar 
Folk Songs: V. 1]. Pod obshch. red. A. S. Klyuchareva, 
predislovie i kommentarii V. Vinogradova, A. 
Klyuchareva, M. Sadri. 204 p. Kazan', Tatgosizdat. (In 
Russian) 

31. Raskhody po kabinetu fol'klora na 1937 g. 
(1937) [The Folklore Office Expenses of 1937]. NA RT. 
F. 7346, on. 1, yed. khr. 2, l. 59. (In Russian)  

32. Akt sdachi-priyema imushchestva ot 9 
oktyabrya 1937 goda (1937) [A Delivery and Ac-
ceptance Certificate of Property, dated October 9, 
1937]. GTSTF. (In Russian) 

33. Tatar muzyka fol'klory (1937) [Tatar Music 
Folklore]. Kyzyl Tatarstan. No. 214. 16 sent. (In Tatar) 

34. 50 narodnykh pesen, zapisannykh na fonografe 
(1937) [Fifty Folk Songs Recorded on a Phonograph]. 
Krasnaya Tatariya. No. 253. 3 noyab. (In Russian) 

35. Spisok 18 pesen, zabrakovannykh dlya 
vklyucheniya v sbornik Upravleniya po delam iskusstv 
[A List of 18 songs rejected for inclusion in the De-
partment for Arts compilation]. (In Russian)  

36. Klyucharev, A. (1952). Khor өchen tatar 
khalyk җyrlary: ike bayan belәn = Tatarskiye 
narodnyye pesni dlya khora: v soprovozhdenii dvukh 
bayanov [Tatar Folk Songs for Choir: Accompanied by 
Two Button Accordions]. A. Klyucharev. 52 p. Kazan, 
Tatgosizdat. (In Tatar)  

37. Notnye zapisi Klyuchareva, sdelannye do 
uvol'neniya A. Eikhenval'da iz kabineta [Klyucharev’s 
musical notes made before the dismissal of A. 
Eichenwald from the Office]. GTSMMK f. 159. (In 
Russian) 

_______________________ 
 

АНТОН ЭЙХЕНВАЛЬД  
И КАЗАНСКИЙ КАБИНЕТ МУЗЫКАЛЬНОГО ФОЛЬКЛОРА 

 
Юлдуз Накиевна Исанбет1, 

Казан, 
mileuscha@mail.ru. 

 
В статье систематизированы архивные материалы о создании Казанского кабинета 

музыкального фольклора. В центре внимания оказалась деятельность композитора 
А. Эйхенвальда в лице директора (заведующего) указанной структуры. Композитор мечтал 
превратить кабинет в образцовую лабораторию механической записи звука, привлечь к 
сотрудничеству квалифицированных научных работников, которые будут записывать 
музыкальный и литературный материал, исследовать записанное, выявлять исторические 
данные, составлять фонды записей, обрабатывать и готовить их к изданию. На основе анализа 
архивных материалов в статье доказывается, что А. Эйхенвальд продержался на своей 
должности полгода и был вынужден с ней расстаться под гнетом внешних обстоятельств или 
по собственному желанию. 

 
Ключевые слова: татарская музыка, А. Эйхенвальд, А. Ключарев, Казанский кабинет 

музыкального фольклора 
 

Введение1 
Когда в сентябре 1928 года А. Эйхенвальд 

принял приглашение работать в опере Малы-
шева, гастролирующей в Казани, он приехал в 
Казань с достаточно большим концертным ре-
пертуаром татарских и башкирских народных 
песен – к семи казанским номерам 1923 года [1] 
прибавилось еще двенадцать, подготовленных 
им для парижских концертов восточной музыки 
[2]. Однако Казань встретила неприветливо. 
Его вклад в популяризацию татарской музыки 

                                                 
1 По причине ухода из жизни автора структура ста-
тьи была выстроена в соответствии с требованиями 
журнала редактором М. М. Хабутдиновой. 

оказался невостребованным. Ни одно из начи-
наний А. Эйхенвальда не нашло поддержки. 

Пав жертвой интриг и междуусобной борь-
бы дирижеров и фольклористов, в начале янва-
ря 1929 года Эйхенвальд подписал договор с 
дирекцией оперного театра и отправился за ру-
беж – в город Бежица-Брянс (Чехословакия). 
Затем, с 12 сентября 1929 года, он некоторое 
время работал дирижером и этнографом по за-
писи народной музыки в Самарканде. В 1930 – 
1934 гг. – в Самаре. 

 
Материалы и методы исследования 

Материалом для анализа архивные мате-
риалы, связанные с работой композитора 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 89 

А. Эйхенвальда в Казанском кабинете татар-
ского фольклора. 

В работе используются традиционные ме-
тоды: описательный, сравнительный, класси-
фикационный методы исследования, работа с 
научными источниками, метод анализа и обоб-
щения. 

 
Обсуждение 

Казанцы о концертах А. Эйхенвальда 1923 
г. не забывали, а гастрольные показы в Казани 
«Степи» в 1932 г. обновили эти воспоминания. 
Несмотря на то что творческие планы компози-
тора, связанные с Казанью, редко претворялись 
в жизнь, все же о нем как о знатоке народной 
музыки время от времени вспоминали. Так, 22 
ноября 1935 года музыкальный редактор ра-
диокомитета (Комитета по радиофикации и ра-
диовещанию при СНК Татарской АССР) 
З. Альмеев обратился к А. Эйхенвальду со сле-
дующим письмом: 

 
«Уважаемый Антон Александрович! 
По имеющимся в Татарском радиокомитете све-

дениям, Вы занимаетесь над обработкой 
тат<арской> народной музыки. У меня к Вам прось-
ба следующего содержания. 

Татарский Радиокомитет поставил перед собой 
задачу собрать весь обработанный тат<арский> пе-
сенный фольклор для обогащения репертуара 
Р<адио> К<омитета>. Поэтому я от лица Радиоко-
митета прошу выслать список имеющейся в Вашем 
распоряжении литературы и сообщить условия, на 
которые Вы сможете представить в наше распоря-
жение означенный выше материал. 

Жду Вашего незамедлительного ответа» [3].  
 
Неизвестно, что ответил и мог ли результа-

тивно ответить на это письмо А. Эйхенвальд. 
Вряд ли он перевез в Ашхабад, где с 22 августа 
1933 года по декабрь 1936 года работал науч-
ным работником по искусству в Туркменском 
государственном НИИ и директором (заве-
дующим) кабинета народной музыки, весь свой 
архив и имел при себе необходимые материа-
лы. Но некоторое время спустя, когда у 
А. Эйхенвальда появилась возможность самому 
побывать в Казани, он откликнулся на просьбу 
Радиокомитета. 

В середине 1930-х годов обстоятельства 
благоприятствовали возобновлению деловых 
контактов А. Эйхенвальда с Казанью. В начале 
1936 года в СССР руководство делами искусств 
было выведено из-под ведения Народного ко-
миссариата просвещения и передано в ведение 
нового Всесоюзного комитета по делам ис-

кусств при Совете народных комиссаров СССР 
и его Управлений в республиках. 31 марта 1936 
года начальником Управления по делам ис-
кусств при Совете народных комиссаров Татар-
ской АССР был назначен Гумер (Омар) Кама-
лович Альмухаметов (Альми), человек энер-
гичный, способный проводить свою линию. Он 
попытался пересмотреть некоторые, уже тра-
диционные для Казани решения (например, о 
работе Татарской государственной оперной 
студии в Москве). Именно он, видимо, вопреки 
мнению отдельных музыкальных деятелей (или 
в пику им) уже 11 мая 1936 года и пригласил 
А. Эйхенвальда на работу в Казань, сначала не 
очень четко представляя, чем именно мог бы 
заниматься здесь композитор и дирижер. Он 
предоставлял А. Эйхенвальду некоторое право 
выбора. 

 
«Многоуважаемый Антон Александрович! – пи-

сал Г. Альми. – Имею сведения о том, что Вы очень 
много поработали над татарской музыкой. Кроме 
того, я слышал о Вас хорошие отзывы. 

Вам, вероятно, известно, что мы в Казани нача-
ли строить оперный Театр и создаем татарскую на-
циональную оперу. В Москве, при МГК <Москов-
ской государственной консерватории>, мы имеем 
оперную студию. Сейчас перед нами огромная зада-
ча – создать оперу. 

Разумеется, что для этого нужно иметь соответ-
ствующие квалифицированные кадры. Я лично на-
деюсь, что Вы не откажетесь принять участие в раз-
решении этой огромной важности задачи. 

Если Вы считаете желательным для Вас самих 
участие в создании татарской национальной оперы, 
то прошу Вас сообщить, в какой форме, по Вашему 
мнению, можно было бы осуществить это участие. 
Нам очень желательно было бы иметь постоянным 
работником в Казани. Вам известно, что мы имеем 
Музыкальный Техникум. Разумеется, Вы были бы в 
этом Техникуме ценным и одним из основных пре-
подавателей. 

Словом, область работы в Казани достаточно 
широка и, думаю, Вас могла бы работа здесь вполне 
удовлетворить. Во всяком случае, создание Управ-
ления по Делам Искусств при Совнаркоме даст воз-
можность нам упорядочить работу на музыкальном 
фронте. 

Прошу Вас незамедлительно сообщить Ваше 
мнение по затронутым мною вопросам. Надеюсь, 
что при условии Вашего принципиального согласия 
приехать в Казань, Вы не откажетесь нам сообщить 
Ваши условия» [4].  

 
Такое приглашение открывало перед 

А. Эйхенвальдом широкие творческие возмож-
ности. Действительно, он мог бы писать новые 
оперы и другие произведения, основанные на 



YU.N.ISANBET 
 

 90 

татарских народных темах, или же преподавать 
в музыкальном техникуме, как предлагал ему 
Г. Альми. Но у А. Эйхенвальда были и собст-
венные предложения и планы. Незадолго до 
приглашения приехать в Казань, 5 марта 1937 
года, А. Эйхенвальд из научных сотрудников 
Туркменского государственного НИИ сделался 
заведующим Музыкально-научным кабинетом 
Управления по делам искусств Туркменской 
ССР. Ему захотелось создать нечто подобное и 
в Казани, тем более что фольклорные кабинеты 
стали организовываться при Управлениях по 
делам искусств разных регионов в плановом 
порядке, и перед Казанью такая задача могла 
уже стоять. 

В конце августа – начале сентября он прие-
хал в Казань для переговоров. Встретили его 
приветливо. Публикация в газете «Красная Та-
тария» (10 сентября) емкой по содержанию ста-
тьи Н. К. (Н. Козловой) «Опера Степь», охарак-
теризовавшей специфические особенности опе-
ры и некоторые вехи ее истории, вновь при-
влекла к имени А. Эйхенвальда широкое обще-
ственное внимание:  

 
«На днях в Казанском музыкальном техникуме 

состоялся просмотр оперы ,,Степь“ композитора 
Антона Эйхенвальда. Эта опера, созданная на осно-
ве татарских и башкирских народных мелодий, яви-
лась плодом долголетних трудов композитора по 
собиранию музыкально-песенного фольклора. Эту 
работу А. А. Эйхенвальд начал в Казани около 40 
лет тому назад. В поисках песен и легенд он объез-
дил почти всю Казанскую и соседнюю Уфимскую 
губернии... 

Композитор гармониз<ир>овал и оркестровал 
народные мелодии. В оперном оформлении они за-
звучали с исключительной свежестью, ничего не 
потеряв в национальном своеобразии» [5]. 

 
Тем временем фольклорная комиссия Та-

тарского радиокомитета на своем заседании от 
2 сентября 1936 года пришла к решению при-
обрести (купить) у Эйхенвальда «художествен-
но-обработанные татарские народные песни, 
вошедшие в его татарскую оперу ,,Степь“», для 
включения их в свой повседневный репертуар. 
Это были приобретенные затем и Казанским 
музыкальным училищем: 

1. Ария Шафкат («О, Керим...») на тему 
песни «Сибелә чәчәк»; 

2. Песня Фатимы («Бибкәй-кыз»); 
3. Колыбельная Шафкат на основе песни 

«Минем бабай»; 
4. Песня Биктемира на основе песни «Туган 

ил»; 

5. Ария Шафкат «О, Амирхан» на основе 
песни «Һалаварда йолдыз»; 

6. Песня Карима «Звенит пчела...» на основе 
песни «Куш беләзек»; 

7. Песня Керима «Мой дед певец и вождь...» 
на основе песни «Эскадрон». 

«Композитор Эйхенвальд очень точно 
записал и, обрабатывая их в художественную 
форму, не изменил ни одной ноты, правильно 
подошел к задаче поднятия татарской музыки 
на высокую культурную ступень, найдя верный 
способ гармонизации», – говорится в справке, 
подписанной М. Музафаровым и директором 
музыкального сектора радио В. И. Виногра-
довым [6]. 

Из справки, выданной 15 апреля 1937 года, 
явствует, что 5 сентября 1936 года фольклорная 
комиссия спустя несколько дней после про-
слушивания отрывков из оперы «Степь» про-
слушала и эйхенвальдовские обработки турк-
менских напевов (Туркменскую сюиту) «Марш 
,,Первое мая“», «Туркменский марш», «Белый 
ишачок», «Любовная», «Караван», «Колыбель-
ная», «Утро», «Девушка» и «Бег коня» и, как 
определено в документе, «приобрела их для 
транслирования по радио и исполнения в от-
крытых концертах, чтобы ознакомить широкие 
массы трудящихся с музыкальной культурой 
туркменского народа» [7]. 

Одно из исполнений «Туркменской сюиты» 
по республиканскому радио состоялось 11 мар-
та 1937 года в 22.00–22.30. Дирижировал автор 
(см. Программу радиопередач на март 1937 го-
да [8]). 

«Художественная обработка туркменской 
народной музыки композитором Эйхенваль-
дом, хоть и изобилует сложными контрапунк-
тическими и оркестровыми сочетаниями и 
применением высокой европейской техники, 
сделана настолько мастерски, что сохраняет 
всю специфику и дает полное представление об 
исключительном творчестве туркменского на-
рода», – утверждалось в справке радиокомитета 
[9]. 

В те годы передачи на радио шли «вжи-
вую», участники не только информационных, 
но и художественных передач выступали непо-
средственно перед микрофоном. Кроме того, 
существовала такая форма художественного 
вещания, как трансляция публичных концер-
тов, самим же радиокомитетом и организован-
ных. Для маленького штата артистов Татарско-
го радио решение вопроса о постоянном обнов-
лении репертуара было непростым делом. Од-



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 91 

нажды разученное произведение, тем более ор-
кестровое, исполнялось в их концертах неодно-
кратно. Поэтому по одному из известных ис-
полнений «Туркменской сюиты» по республи-
канскому радио (дирижер А. Эйхенвальд), со-
стоявшемуся 11 марта 1937 года в вечерней по-
лучасовой передаче (22.00–22.30), можно пред-
полагать, что это исполнение произведения бы-
ло не единственным [10, с. 11].  

Тогда же или чуть позже были приобретены 
и некоторые другие произведения композитора. 
Например, анализируя татарскую народную 
песню «Алма» в обработке для пения с форте-
пиано А. Эйхенвальда, М. Нигмедзянов указы-
вает, что ее рукопись находится в фонде Татар-
ского радио [11, с. 26–28]. Поскольку рукопис-
ный фонд радио формировался из произведе-
ний, исполняемых по радио, то само наличие 
рукописи в фонде уже подтверждает факт ее 
приобретения (исполнение изданных произве-
дений не оплачивалось). 

5 сентября 1936 года Управление по делам 
искусств провело в Татарском техникуме ис-
кусств прослушивание оперы «Степь». Прове-
дение собрания по прослушиванию и обсужде-
ние оперы А. Эйхенвальда в техникуме ис-
кусств имело целью не только напоминание о 
произведении, но и выяснение того, как отне-
сутся авторитетные казанские музыкальные 
деятели к возможному назначению 
А. Эйхенвальда на должность, с чем связыва-
лись у присутствовавших некоторые надежды 
на пробуждение интереса профессиональных 
музыкантов к татарской народной музыке. По-
этому на обсуждении «Степи» был затронут 
вопрос и о дальнейших путях развития татар-
ской профессиональной музыки [12]. Кроме 
директора техникума И. В. Аухадеева и педаго-
гов-музыкантов А. Ф. Бормусова, 
Е. Г. Ковельковой, М. А. Пятницкой, 
Р. Л. Полякова, присутствовали композиторы 
В. И. Виноградов и Дж. Файзи, председатель 
Управления Г. Альмухамметов, директор ра-
диокомитета К. Шафигуллин, композитор-
студиец Ф. Яруллин. 

 
Виноградов В. И. «Несмотря на фортепианное 

исполнение, можно составить определенное мнение 
об опере – музыка сложная, мастерская, художест-
венная. Остановимся на главных этапах: 1) нацио-
нальный дух сохранен, особенно в самых художест-
венных местах оперы: Колыбельная Шевхат, Марш. 
В самых важных ответственных местах сохранен 
татарский колорит. Автор связан тат<арской> на-
родной песней, но, умея ей пользоваться он показы-

вает ее со всех сторон. <…> Легенда очень поэтич-
на. В этом произведении мы не находим формализм 
благодаря связи либретто с музыкой. Вся опера 
базируется на татарском фольклоре. В опере важно 
подчеркнуть музыкальный портрет действующего 
лица. Может быть, благодаря поверхностному 
прослушиванию оперы не удалось уловить ярких 
музыкальных характеристик главных прсонажей. 

В этой опере эмблемой является белый конь, 
раскрепощение степи – казалось, что нужно было 
бы показать в опере эту эмблему. 

Музыка с начала до конца равноценна, хотелось 
бы подчеркнуть образ Шевхет и Керима. Во всяком 
случае, это произведение обогащает татарскую 
музыку». 

Файзи Дж. Опера создана по образцу классиче-
ской. Удобна для исполнения. «Но во всех отноше-
ниях эту оперу татарской считать нельзя, т. к. ос-
новными мелодиями являются [12, лист 3] 
башкирские, напр<имер> Эскадрон – это я считаю 
недостатком оперы». 

Альми Г. Недостатков меньше, чем достоинств, 
и они могут быть легко устранены. «Использование 
башкирских мелодий является не минусом, а плю-
сом, т. к. татары не считают чуждыми башкирские 
мелодии. Важно не происхождение мелодий, а как 
они воспринимаются народом». Вклад в золотой 
фонд тат<арской> музыки. 

Аухадеев И. В. Сравниваю с другими 
тат<арскими> операми. «Эшче» была рассчитана на 
неподготовленного слушателя. 

Чрезвычайно ценно и интересно проведение ре-
читатива Керима на фоне башкирской мелодии Эс-
кадрон. 

Яруллин Ф. «Никто не сказал о гармоническом 
развитии оркестра в опере. Почему нельзя было раз-
вить первую тему? В увертюре есть известная клоч-
коватость и несколько тем, не связанные одна с дру-
гой, не получают должного развития. При передаче 
личных переживаний главных персонажей замеча-
ется отход от татарской идеологии и тат<арских> 
народных тем. В марше нет живости и бодрости, 
ничего героического, поднимающего <…> [12, лист 
6]. 

 
Несмотря на все положительные отзывы, 

постановка в Казани оперы «Степь» в 
ближайшие 1936–1937-е годы была невозможна 
по объективным причинам. В Казани не было 
оперной труппы и оперного театра, а на 
включение оперы в учебно-производственные 
планы оперной студии в Москве мнение 
выступавших повлиять не могло. Скорее всего, 
прослушивание и обсуждение должны были 
продемонстрировать дружественное отношение 
к ее автору и открыть перед ним некоторые 
другие перспективы для работы в Казани. 
Правда, как пишет Н. К. в статье «Опера 
«Степь» (Красная Татария. 1936. 10 сент.), при-



YU.N.ISANBET 
 

 92 

знано было желательным издать партитуру 
«Степи», что осуществить на деле также было 
совсем непросто [5]. 

Все, что можно сделать в Казани для попу-
ляризации оперы А. Эйхенвальда в те годы, 
было сделано весной 1937 года, когда состоял-
ся открытый показ оперы в концертном испол-
нении, подготовленный силами Радиокомитета. 
Дирижировал Дж. Старжиганов (Садрижига-
нов). Показ проходил 31 мая в Доме учителей и 
предварялся вступительным словом 
Ю. В. Виноградова [13]. Возможно, концертов 
было два – в рецензии В. Н. Терновского «Опе-
ра ,,Степь“ в концертном исполнении» 
(Красная Татария. 1937. 14 июня) местом 
проведения концерта назван Театр юного 
зрителя [14]. 

При прослушивании оперы «Степь» в Ка-
занском техникуме искусств, кроме обсужде-
ния оперы как художественного произведения, 
ее достоинств и недостатков, был затронут во-
проса определения путей развития татарской 
профессиональной музыки. Одним из главных 
недостатков молодых композиторов была на-
звана оторванность от национальных корней, 
плохое знание ими народной музыки или пре-
небрежение ею. 

 
Шафигуллин К. В татарской музыке должны 

быть использованы лучшие примеры татарской на-
родной песни. Молодые татарские композиторы не 
имеют правильного представления/мнения о татар-
ской музыке и не находят в ней достаточного мате-
риала для разработки национальных мелодий. 

Аухадеев И. В. «В опере Жиганова использова-
ны 2 или 3 тат<арские> народные песни. Они встав-
лены в оперу, но в симфоническом плане не разра-
ботаны. Здесь же вся опера составлена из 
тат<арского> фольклора [12]. 

К проблеме формирования татарской компози-
торской молодежи А. Эйхенвальд отнесся с боль-
шим вниманием и проявил искреннюю готовность 
помочь молодым композиторам в постижении на-
циональной специфики татарского народного музы-
кального творчества. 

«Теперь фольклорным материалом стали боль-
ше интересоваться. Я думаю, что мой приезд вско-
лыхнул любовь к фольклору и, может быть, даст 
толчок молодым композиторам. Я с удовольствием 
бы руководил татарскими молодыми композитора-
ми и привил бы им любовь к народному творчеству. 
Оно представляет большой интерес и до сих пор не 
изучено, но я уверен, что в будущем 
тат<арские>композиторы переключатся на фольк-
лор и создадут большие татарские произведения. 
Татарская музыка, настолько интересна, что заслу-

живает большого внимания», – сказал он в своем 
заключительном слове [12].  

 
Но, как и его опера, практическая творче-

ская помощь А. Эйхенвальда молодым компо-
зиторам осталась невостребованной. 

Однако разговор в техникуме искусств все 
же не был безрезультатным. В связи с 
пожеланиями приблизить творческую 
молодежь к национальным истокам встал 
вопрос о судьбе самой народной музыки. 
Р. Л. Поляков, подчеркнув, что А. Эйхенвальд 
«давно работает по линии татарского творчест-
ва», призвал «приложить все усилия и создать 
условия для организации научной ассоциации 
по разработке народного материала». 
К. Шафигуллин пожелал Эйхенвальду «вер-
нуться в Казань, создать Институт собирания 
татарских народных материалов и поднять 
тат<арскую> музыку» [12]. 

А. Эйхенвальд, приехавший в Казань на 
переговоры, то ли сам предложил организовать 
в Казани фольклорный кабинет по типу 
туркменского, то ли организация таких 
кабинетов в национальных республиках 
осуществлялась в централизованном порядке, 
но к этому времени вопрос о необходимости 
организации кабинета уже был согласован с 
Управлением по делам искусств. Возможно, 
Г. Альми устроил творческое совещание 
именно с тем, чтобы найти подтверждение 
верности своего решения и заручиться 
согласием ведущих казанских педагогов-
музыкантов. 

Г. Альми объявил, что «Управлением по 
делам Искусств решено организовать научный 
кабинет для изучения тат<арского> фольклора, 
и организация этого кабинета даст возможность 
молодым композиторам широко пользоваться 
тат<арскими> народными мелодиями» [12]. 

8 сентября 1936 года А. Эйхенвальд и 
Г. Альми заключили следующий договор: 

 
«Мы, ниже подписавшееся Управление по де-

лам Искусств при СНК АТССР в лице начальника 
Омара Камаловича АЛЬМУХАМЕТОВА и компози-
тор-этнограф Антон Александрович 
ЭЙХЕНВАЛЬД, заключили настоящий договор в 
следующем: 

1. ЭЙХЕНВАЛЬД берет на себя обязанность 
Директора Музыкального Фольклорного кабинета в 
Казани, состоящего при Управлении по делам Ис-
кусств сроком с 1-го января 1937 года по 1-е янавря 
1940 года. Условия работы определяются положе-
нием о кабинете, утвержденным при СНК АТССР. 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 93 

2. Управление по делам Искусств уплачивает 
ЭЙХЕНВАЛЬДУ по должности Директора кабинета 
по тысячу пятьсот рублей в месяц. 

3. Управление по делам Искусств представляет 
ЭЙХЕНВАЛЬДУ за счет Управления квартиру не 
менее 2-х комнат со всеми удобствами и обстанов-
кой, коммунальными услугами, освещением, ото-
плением, водой и проч. 

4. Управление уплачивает ЭЙХЕНВАЛЬДУ 
подъемные согласно КЗОТу и дорожные в мягком 
вагоне от Ашхабада до Казани и багаж. 

5. Управление предоставляет ЭЙХЕНВАЛЬДУ 
ежегодный отпуск в размере двух месяцев. 

6. Все записи и расшифровки фольклорного ма-
териала, произведенные ЭЙХЕНВАЛЬДОМ в каби-
нете, составляют собственность кабинета. 

7. Остальные условия по особому договору» 
[15] (курсивом даны вписки от руки. – Ю. И.) 

 
27 ноября 1936 года А. Эйхенвальд написал 

заявление об уходе и 8 декабря 1936 года был 
уволен с занимаемой должности в Ашхабаде. 
Приступил ли он к работе в Казани с 1 января 
1937 года или приехал сюда чуть позже, 
неизвестно, но имеющиеся документы 
позволяют сделать вывод, что это, пожалуй, 
произошло ближе к весне [16]. 

Первое сообщение о кабинете народной 
музыки на страницах газет опубликовано 30 
марта 1937 года. «Красная Татария» писала: 

 
«При Управлении по делам искусств создается 

музыкально-фольклорный кабинет, директором ко-
торого будет работать приглашенный в Казань ком-
позитор Антон Эйхенвальд, известный у нас как 
автор татарской народной оперы ,,Степь“ и многих 
симфонических, а также вокальных произведений, 
основанных на народном музыкальном материале. 
Антон Эйхенвальд свыше 30 лет работает в области 
музыкальной этнографии и является знатоком вос-
точной народной музыки. 

Как нам сообщил композитор Эйхенвальд, орга-
низуемый кабинет явится исследовательским, этно-
графическим и творческим центром по музыкаль-
ному фольклору Татарии. К работе в кабинете при-
влекаются этнографы, музыканты-композиторы, 
работающие над татарской музыкой, а также науч-
ные силы – фольклористы, историки, языковеды и 
пр. Они будут записывать музыкальный и литера-
турный материал, исследовать записанное, выявлять 
исторические данные, составлять фонд записей и 
обрабатывать материалы для издания. Издаваться 
будут сборники песен и литературы, а также музы-
кальные произведения разных форм. 

Для записей песен и музыки предполагается 
оборудовать специальную лабораторию, снабжен-
ную звукозаписывающими аппаратами. Из механи-
ческих записей будут составляться архивы народной 
музыки и литературного творчества» [17].  

 
Со статьей «Собирать музыкальное 

народное творчество», посвященной задачам 
Кабинета народной музыки, выступил и сам 
А. Эйхенвальд. Он писал: 

 
«Ценные памятники музыкального творчества 

татарского народа и других народов, населяющих 
Татарию, до сего времени мало выявлены и не запи-
саны. Они сохраняются или старейшими знатоками 
песен и музыки или (в небольшом количестве) пред-
ставителями музыкальной молодежи. 

Беспощадное время уносит старейших знатоков 
песен и музыки. Вместе с ними исчезает запас их 
знаний, а молодежь, устно переняв знания у стари-
ков, в силу времени и запоминания ,,на слух“, уже 
неточно воспроизводит и передает заученное. 

В Татарии отсутствует серьезная и систематиче-
ская работа по собиранию музыкального фольклора, 
и лишь незначительная часть фольклора записана 
разными людьми. Записи не собраны воедино и на-
ходятся в портфелях этих собирателей. 

Выявление, собирание, запись и сохранение му-
зыкального творчества народа поэтому дело очень 
актуальное. Вот почему организация специального 
музыкально-фольклорного и научно-
исследовательского кабинета при Управлении по 
делам искусств в Казани надо признать большим 
культурным и политическим событием. 

Нужно осознать всю важность, необходимость и 
серьезность работы будущего кабинета и создать 
для него такие условия для работы, чтобы она носи-
ла не случайный, временный характер, а была сис-
тематической, научной и периодической. 

Я считаю, что при кабинете необходимо обору-
довать образцовую лабораторию механической за-
писи звука, применяя при этом новейшие достиже-
ния наших отечественных изобретателей, одновре-
менно пользуясь опытом европейских ученых. 

Необходимо также привлечь к работе в кабинете 
квалифицированных научных работников. 

Надо всемерно помогать такому начинанию, как 
собирание музыкального творчества народов, насе-
ляющих Татарию, так как я знаю по долголетнему 
своему опыту, как много еще не выявлено замеча-
тельных музыкальных и литературных богатств – 
этих перлов народной фантазии» [18].  

 
По своему последнему наименованию Му-

зыкально-фольклорный кабинет вошел в исто-
рию татарской музыки как Кабинет музыкаль-
ного фольклора (или Казанский кабинет музы-
кального фольклора), хотя называть «кабине-
том» самостоятельное учреждение научно-
исследовательского профиля неуместно. Одна-
ко при его организации кабинет действительно 
был кабинетом при Управлении по делам ис-
кусств Татарской АССР. 



YU.N.ISANBET 
 

 94 

В сохранившихся, к сожалению, не в пол-
ном объеме архивных документах Управления 
по делам искусств Татарской государственной 
филармонии и самого А. Эйхенвальда, а также 
в газетных публикациях 1937 года встречаются 
два варианта названия кабинета: 

1. До конца августа 1937 года (период пря-
мого вхождения в структуру Управления по 
делам искусств) употребляются названия «Му-
зыкальный фольклорный кабинет» [15], [17], 
[19]. То, что до образования Татарской филар-
монии один из ее нынешних отделов существо-
вал как «музыкальнофольклорный кабинет при 
Управлении по делам искусств», подтвержда-
ется и филармонией (см.: [л. 45 об.]). Так же 
именуется кабинет и в деловых бумагах, напи-
санных А. Эйхенвальдом и А. Ключаревым до 
конца августа 1937 года. 

Определение «музыкально-фольклорный» 
или было в стране изначально унифицирован-
ным, общепринятым, или же А. Эйхенвальд 
предложил его Управлению по аналогии с аш-
хабадским образцом названия своего предыду-
щего места работы. 

С конца августа 1937 года (после вхожде-
ния в состав филармонии) кабинет на некото-
рое время стал «Музыкально-фольклорным от-
делом Татарской государственной филармо-
нии». Однако газеты по инерции продолжали 
употреблять наименование «кабинет», а не «от-
дел» («музыкально-фольклорный отдел»). 

2. А в сентябре – октябре в расписках, заяв-
лениях, актах, подписанных А. Эйхенвальдом и 
А. Ключаревым, появился новый, более удоб-
ный и легкий в произнесении инверсионный 
вариант названия: «Кабинет музыкального 
фольклора». В заявлении А. Эйхенвальда об 
уходе тоже употреблено название «Кабинет 
музыкального фольклора» [20], а в приказе 
Г. К. Яушева о его увольнении – даже «Казан-
ский кабинет музыкального фольклора» [21], то 
ли с определением «казанский», то ли без него, 
уже в постфилармонические времена утвер-
дившееся как основное официальное название 
учреждения. Вполне вероятно, что унифициро-
ванное для всех структур подобного рода на-
звание «Кабинет музыкального фольклора», 
как это начиная с сентября 1937 года было в 
ходу в Казани, являлось общесоюзным ново-
введением. 

Наблюдается разнобой и в названии долж-
ности А. Эйхенвальда: заведующий – директор. 
В документах официального характера 
А. Эйхенвальд именуется «директором» [15], 

[17], [21], [23], а в некоторых других [24], [25] – 
«заведующим». Название «директор» вместо 
прежнего «заведующий» (школой, техникумом 
и т. д.) было введено в употребление в 1934 го-
ду. Возможно, А. Эйхенвальда могли называть 
«заведующим» по привычке или по небрежно-
сти, не сумев сразу перестроиться на новый 
лад. Но по отношению к композитору именова-
ние «заведующий» было бы как раз уместным и 
правильным. Он был именно «заведующим» 
одной из структур сначала Управления по де-
лам искусств, потом филармонии, на балансе 
которых находился кабинет, не являющийся 
самостоятельным юридическим лицом. Глава 
Управления по делам искусств назывался не 
«директор», а «начальник». В филармонии же 
образовались две одинаковые должности «ди-
ректоров» филармонии и одного из ее отделов. 
Это никак не соответствовало служебной но-
менклатуре. 

Однако планам А. Эйхенвальда не суждено 
было осуществиться и на этот раз. 8 октября 
1937 года он подал заявление на имя нового 
начальника Управления по делам искусств 
Г. К. Яушева, сменившего арестованного к 
этому времени Г. Альми, с просьбой об уволь-
нении. Мотивировка просьбы была профессио-
нальной: 

 
«Кабинет музыкального фольклора до сего вре-

мени не обеспечен помещением, не имеет необхо-
димой аппаратуры по механической записи звука, не 
имеет музыкального инструмента. Мне лично до 
сего времени не предоставлена квартира для жилья. 

Вследствие этого положения кабинет не может 
производить продуктивную работу, а так как в даль-
нейшем улучшения этого положения не предвидит-
ся, то я вынужден просить Вас освободить меня от 
заключенного договора и произвести со мной расчет 
не позднее 10 с/м <сего месяца>, как по зарплате, 
квартирных и компенсации за неиспользованный 
отпуск, предусмотренный по договорам» [20].  

 
В тот же день Г. К. Яушев наложил на заяв-

ление резолюцию: «Освободить с 10-го октября 
и произвести расчеты, временно исполн. обя-
занность возложить на т. Ключарева. Яушев 
8/Х 37 г.» [20]  

А 11 октября 1937 года, задним числом, 
появился приказ № 105 Управления по делам 
Искусств при СНК ТАССР: 

 
«С 10 октября директора Казанского кабинета 

музыкального фольклора, композитора 
ЭЙХЕНВАЛЬДА, Антона Александровича, освобо-



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 95 

дить от занимаемой должности согласно поданного 
им заявления» [21]. 

 
Строго говоря, издавать приказ об увольне-

нии А. Эйхенвальда Г. К. Яушев права не имел. 
Почему-то, по неосведомленности в тонкостях 
организационной работы или, может быть, и 
осознанно, он пошел на нарушение закона. Му-
зыкально-фольклорный кабинет в это время 
уже был подотчетен Татарской государствен-
ной филармонии, организованной Постановле-
нием Совнаркома Татарской АССР за № 1383 
от 21 августа 1937 года. Вместе с остатком 
средств на текущий год кабинет перевели в фи-
лармонию в качестве одного из его пяти отде-
лов (1. Гас-трольбюро; 2. Хоровая капелла; 3. 
Государственный симфонический оркестр; 4. 
Музыкально-фольклорный отдел; 5. Концерт-
ный отдел). 

Уже до этого перевода положение Музы-
кально-фольклорного кабинета было достаточ-
но критическим. Пригласивший Эйхенвальда в 
Казань Гумер Альмухаметов считался «троцки-
стско-фашистским националистом» [22], Эй-
хенвальд тоже раздражал отдельных казанских 
деятелей культуры. В числе последних был и 
писатель Ш. Зайни, пописывающий свои газет-
ные публикации псевдонимом «З. Шагиму-
ратов». 

В статье «В Управлении по делам искусств 
без перемен» Ш. Зайни раскритиковал деятель-
ность Г. К. Яушева за развал работы в разных 
областях театрального и музыкального искус-
ства, вменяя ему в вину закрытие театра музы-
кальной комедии, простои в строительстве 
оперного театра, покровительство директору 
оперной студии X. Тухватуллину, зря растра-
чивающему государственные деньги, попусти-
тельство Управления по делам искусств 
Ф. Ф. Витту, изгнанному из Ленинграда после 
убийства С. М. Кирова, а сейчас проваливаю-
щему организацию государственного хорового 
коллектива филармонии, засоренность Управ-
ления по делам искусств насквозь прогнивши-
ми элементами и т. д. 

«Из 100 тысяч рублей, выделенных госу-
дарством на организацию фольклорного каби-
нета, 31 тысяча истрачена. Но очевидных ре-
зультатов там пока еще не видно. Заведующий 
кабинетом ,,профессор“ Эйхенвальд, получая в 
месяц 1500 рублей, не может оторваться от ле-
жания на боку на даче. Трудящимся Казани 
этот ,,профессор“ известен своей вредной опе-
рой ,,Степь“» [23].  

Уволить А. Эйхенвальда, на данный момент 
уже не заведующего (или директора) Музы-
кально-фольклорным кабинетом, а руководите-
ля отдела филармонии, мог только ее собствен-
ный директор, что он и сделал, продублировав 
Г. К. Яушева. «В 1937 году по приказу № 27 
директора филамонии он <Эйхенвальд> был 
отстранен от должности директора фольклор-
ного кабинета, и ,,музыкальное имущество“ 
было передано А. Ключареву и Г.(С. – Ю. И.) 
Тагирову. А сданную в печать работу 
А. Эйхенвальда – ,,разоблаченного врага наро-
да“ – было предписано изъять из Таткнигоизда-
та (точнее: Татгосиздата. – Ю. И.). К сожале-
нию, следов этого труда не удалось обнару-
жить...», – пишет об этом инциденте 
М. Нигмедзянов [24, c. 17]. 

Автор не называет дату приказа директора 
филармонии, а это мешает определить, в какой 
последовательности увольняли Эйхенвальда из 
филармонии и Управления по делам искусств. 
Реальная картина происходившего оказывается 
смазанной. 

В «Объяснительной записке к годовому от-
чету Татарской государственной филармонии 
за 1937 год» констатируется, что музыкально-
фольклорный отдел до образования филармо-
нии существовал как «музыкально-фольклор-
ный кабинет при Управлении по делам ис-
кусств с ассигнованиями на 100 т. р., сумму 
вполне достаточную для выполнения постав-
ленных задач. Отдел находился в состоянии 
полного развала. Была создана комиссия для 
обследования работы отдела, каковая вскрыла 
картину полнейшей бездеятельности и безы-
дейности. Возглавлял кабинет этнограф Эйхен-
вальд, каковой был с работы снят и впоследст-
вии разоблачен, как враг народа» [25]. В «Спи-
ске разных лиц (кредиторов) Татгосфилармо-
нии по состоянию на 1/1 38 г.» при цифре не 
выданной Эйхенвальду зарплаты в сумме 
1995.70 рублей имеется пояснение: «находится 
под арестом» [26], а в таком же списке «подот-
четных лиц» указаны недополученные Эйхен-
вальдом еще 660.30 рублей, перечисленные 
Управлением по делам искусств [27]. 

В совокупности документы Управления по 
делам искусств и филармонии, появившиеся 
после заявления Эйхенвальда об уходе от 8 ок-
тября, дают основания предполагать, что до 
или сразу же после разгромного собрания в фи-
лармонии (если оно состоялось до, а не после 
8–11 октября) А. Эйхенвальд, срочно сдав 9 
октября А. Ключареву и С. Ш. Тагирову чис-



YU.N.ISANBET 
 

 96 

лящиеся за собой материалы, тут же преду-
смотрительно уехал из Казани, не дожидаясь 
неполученной зарплаты и никаких филармони-
ческих «впоследствии», грозящих арестом. 

Можно отметить, что А. Эйхенвальд просил 
Г. К. Яушева уволить его не в принципе, а до 
конкретного 10 октября, видимо, планируя на 
это день свой отъезд из города. Из-за задержки 
с приказом А. Эйхенвальд остался в Казани, по 
крайней мере, до 11 октября (этим днем дати-
рована сохранившаяся расписка А. Ключарева, 
данная им А. Эйхенвальду [28]. История дея-
тельности Кабинета народной музыки, тем бо-
лее в начальной период, фактически не изуче-
на. Пока из конкретных дел кабинета можно 
указать лишь на подготовку (приобретение?) 
сборника А. Ключарева «100 башкирских на-
родных песен». 

28 августа 1937 года А. С. Ключарев обра-
тился в Управление по делам искусств со сле-
дующим заявлением: 

 
«Согласно переговорам с зав. фольклорным 

кабинетом т. Эйхенвальдом и тов. Яушевым (нач. 
Управления по делам искусств) предоставляю свой 
труд ,,100 башкирских народных песен“, – 
являющийся расшифровкой фонографических 
записей, произведенных мною в Башкирии за 
период с 1934 по 1936 год. 

Прошу произвести со мной расчет из расчета по 
20 рублей за каждую песню» [29]. 

 
На заявлении имеется приписка 

Эйхенвальда от 28 августа: 
 
«Означенные 100 записей тов. Ключарева 

представляют большой научно-этнографический 
интерес и будут ценным вкладом фонда записей 
Музыкального фольклорного кабинета» [Там же]. 

 
Этот сборник Ключарева ни в Казани, ни в 

Уфе не издавался. Но эти записи могли быть 
использованы для его многочисленных 
произведений на башкирском музыкальном 
материале, возможно, часть песен, записанных 
в Башкирии, но от информаторов-татар вошла в 
сборник «Татар халык көйләре» (Казан, 1941) 
[30]. 

Попытаемся собрать разрозненные сведения 
о первых практических шагах кабинета. Необ-
ходимо учитывать, что не только в 1937 году, 
но и за всю историю своего существования ка-
бинет не имел собственного помещения, даже 
собственной комнаты. Его нехитрое оборудо-
вание хранилось в углах разных учреждений. У 
кабинета не было штатов, в лучшие времена, 

кроме секретаря-машинистки (или бухгалтера-
совместителя) и руководителя, ему временами 
выделялись еще две штатные единицы научных 
работников (композитора и литератора). Кроме 
того, часть научно-творческой работы при не-
обходимости выполнялась по разовым догово-
рам. В фольклорные экспедиции выезжал един-
ственно А. Ключарев; в редких случаях его со-
провождал поэт А. Г. Садретдинов. Кабинет не 
имел условий для выполнения даже малой дозы 
той работы, которую он первоначально намере-
вался взять на себя. 

В доступных в настоящее время документах 
начальной истории кабинета из его штатных 
работников, кроме заведующего (директора) 
Эйхенвальда, встречаются упоминания только 
о научных сотрудниках А. С. Ключареве и 
С. Ш. Тагирове. Из 100 тысяч рублей, выделен-
ных на организацию кабинета, до его присое-
динения к филармонии (примерно за 6 месяцев) 
Управление по делам искусств потратило всего 
35800.39 рублей [31]. Что же в среднем на 6 000 
рублей в месяц можно было сделать? В кабине-
те не приобрели даже фортепьяно. 

Часть этой суммы ушла на покупку самой 
элементарной аппаратуры по записям песен, в 
которую, соответственно акту сдачи-приема 
инвентаря при увольнении А. Эйхенвальда, 
входили: 

1. Фонограф старый, негодный к употреб-
лению. 

2. Мембраны к этому фонографу – 2. 
3. Мембран «Рекордер» – 2. 
4. Мембран «Репродуктор» – 3. 
5. Сапфиры для чистки валиков – 2. 
6. Валиков для фонографа – 25 (использо-

ван.). 
7. Пишущая машинка «Яналиф» (Рекорд) 

[32]. 
Фольклорных экспедиций пока не было, но 

известно о единичных записях народных песен, 
сделанных А. Эйхенвальдом. В фондах ГЦТФ 
имеются рукописи песен под названием «Шун-
ды джужа» («Солнце встает»), записанной 
этнографом в Казани от Малики Низамутдино-
вой 1 апреля 1937 года, и «Окоп <көе>», запи-
санной им от Баталова из Арска. Много запи-
сывал в этот период А. Ключарев. Во всяком 
случае, неиспользованных валиков в кабинете 
не осталось. 

Началась работа по подготовке нотных 
фольклорных сборников записей А. Эйхен-
вальда и А. Ключарева. К 20-летию Октября (7 
ноября 1937) срочно подготовили и сдали в пе-



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 97 

чать сборник татарского музыкального фольк-
лора, о чем 16 сентября 1937 года информиро-
вала газета «Кызыл Татарстан»: 

 
«Работники музыкально-фольклорного кабинета 

записали в городах и селах свыше 100 различных 
музыкальных произведений. 

К 20-летию Октября запланирован выпуск спе-
циального сборника татарского музыкального 
фольклора» [33]. 

 
Об этом начинании сообщила и «Красная 

Татария»: 
 
«Фольклорный кабинет ведет записи татарских 

народных мелодий. Сейчас подготовлен сборник из 
50 песен. Все песни записаны на фонографе» [34]. 

 
О существовании рукописного сборника, 

сданного кабинетом в Татгосиздат, свидетель-
ствует в том числе и расписка А. Ключарева от 
11 октября 1937 года, подтверждающая полу-
чение им от А. Эйхенвальда расписки 
редактора издательства о том, что им 
(редактором) было получено из фольклорного 
кабинета 26 записей татарских народных песен 
(к сожалению, не оговорена их авторская 
принадлежность) [28]. 

Сохранился список 18 песен, забракован-
ных для включения в сборник Управления по 
делам искусств: 

1. Абау, гөлкәем. 
2. Акуп (Окоп көе). 
4. Алмагачлары. 
5. Алсу. 
6. Әйде, дустым, театрга.  
7. Бишек җыры. 
7. Дим буе. 
8. Җыр. 
9. Җырлыйк әле. 
10. Зөбәржәт 
12. Кәләү Гайшә. 
13. Озату. 
14. Рекрутлар җыры. 
15. Саҗидә. 
16. Таң. 
17. Туган ил. 
18. Әңгәр-меңгер. 
18. Ялкау һәм ударница2. [35] 

                                                 
2 В различных списках кабинета названия татарских 
народных песен расположены в произвольном по-
рядке. Несколько названий приведены на русском 
языке, остальные – в приблизительной татарской 
транскрипции. Здесь и далее название песен даются 

Какое-то представление о полугодовой 
(примерно) работе кабинета и ее начальном 
направлении в условиях организационного 
становления могут дать документы сдачи и 
приемки дел кабинета. 

 
Акт 

1937 г. октября 9 дня мы нижеподписавшиеся 
директор Кабинета Музыкального фольклора 
Эйхенвальд и композитор Ключарев составили 
настоящий акт в том, что первый сдал, а второй 
принял дела Кабинета: 

1) Нотные записи Эйхенвальда. 59 тек. записей 
(см. прил.<ожение> к акту) 

2) Нотные записи Ключарева 38 записей (см. 
прил. <ожение> к акту) 

3) Нотн. записи, забракованные Упр-ием по 
делам искусств для сборника, 18 записей (см. прил. 
<ожение>). 

Тексты: 
Папка № 1, записанные на валики Кабинета, 96 

ш. 
№ 2, записанные на валиках Академии <Акаде-

мического центра>, 89 ш. 
№ 3. Разные тексты, доставленные 

А. Эйхенвальдом, 97 ш. 
№ 4. разн. тексты, собранные Эйхенвальдом у 

разных лиц, 98 ш. 
№ 5. Опись фонограмм. 
№ 6. Дубликаты разных текстов. 
№ 7. Дубликаты текстов, записанных на валиках 

Кабинета. 
№ 8. Дубликаты текстов разных лиц. 
№ 9. Тексты ненапетые. 
№ 10. Список текстов. 
№ 11. Список и фамилии лиц, сообщавших 

тексты и песни. 
12. Алфавит текстов. 
13. Тексты-черновики. 
14. Отзывы. 
15. Библиотека. 

 
Приложение 

к акту от 9 окт. 1937 г. 
Нотные записи т. Ключарева: 

1. Авыл көе. 
2. Авыл көенә. I. 
3. Авыл көенә. II. 
4. Айлар гынаем. 
5. Ал Зәйнәбем 
6. Аппакай-алмакай 
7. Әйдә, дустым, театрга. 
8. Балалар уены. 
9. Батыр колхозчы 
10. Бишек җыры. 
11. Бөре буе (Бөре көе) 

                                                                             
на татарском языке и располагаются в списках в 
порядке татарского алфавита. – Ю. И. 



YU.N.ISANBET 
 

 98 

12. Җыр (Җырым) 
13. Җырлыйк әле. 
14. Зөлхәбирә. 
15. Кәләү Гайшә. 
16. Китәм инде. 
17. Колхозчылар җыры. 
18. Кулик көе. 
19. Ленинград-Москва (Оренбург-Каргалы). 
20. Мәрфуга. 
21. Озату. 
22. Оренбур никрутлары (Оренбург рекрутлары 

көе). 
23. Рекрут көе (Рекрут җыры). 
24. Саҗидә. 
25. Сахай. (Сахай көенә). 
26. Совхоз җыры. 
27. Сталинга саләмем. 
28. Такмак 
29. Таң. 
30. Туган ил (Пленныйлар җыры). 
31. Удар ил. 
32. Урожай 
33. Уфа-Чиләбе. 
34. Хәмдия. 
35. Чишмә. 
36. Ялкау хам ударница 
37. Әңгәр-меңгер. 
38. Янга Мәдинәкәй. 

 
Нотные записи т. Эйхенвальда 

1. Абау, гөлькәем. 
2. Авыл. 
3. Авыл көе. 
4. Акуп (Окоп көе). 
5. Алай. 
6. Алмагач (I. № 56). 
7. Алмагач (I I.№ 57) 
8. Алсу. 
9. Анам каберендә. 
10. Әпипә. 
11. Башмагым. 
12. Болын. 
13. Веселая песня. 
14. Гөлчәчәк. 
15. Джуача (Юача)3. 
16. Дим буе. 
17. Дулкын. 
18. Замана. 
19. Зариф. 
20. Зөбәржәт. 
21. Иркәм. 
22. Ишбулдин. 
23. Название не приведено 
24. Каз канаты. 
25. Кара урман. 
26. Кәрван. 
27. Кугәрчен. 

                                                 
3 Название приведено в транскрипции документа. – 
Ю. И. 

28. Кыр казы. 
29. Макария (Мәкәрҗә I) 
30. Макария (Мәкәрҗә II) 
31. Мәстүрә. 
32. Минзәлә. 
33. Муты4. 
34. Наласа I (№ 6) 
35. Наласа II (№ 42) 
36. Нарасый бала 
37. Пляска 
38. Рәйхан 
39. Рекрутлар 
40. Сагыну 
41. Самат 
42. Сандугач 
43. Сәгать 
44. Солтанкай 
45. Сталинга 
46. Тәзкирә 
47. Тракторист 
48. Туган ил 
49. Урал 
50. Учы чирде? 
51. Фатыйх 
52. Хафизәкәй 
53. Хәмдия 
54. Һаваларда йолдыз 
55. Чишмә 
56. Шамет? 
57. Шәкертләр җыры 
58. Шунды 
59. Ямьле Агыйдел [32]. 
 
Записи А. Эйхенвальда, в отличие от клю-

чаревских, никогда не публиковались. Два-
дцать семь песен под такими же заглавиями, 
как и в Списке А. Ключарева (можно предпола-
гать, что были идентичными и их нотные запи-
си), включены в сборник «Татар халык 
көйләре» [30]. При этом у четырех песен 
уточнены названия, а одна песня 
переименована: 1. «Бөре буе» = «Бөре көе»; 
«Ленинград – Москва» = «Москва – Каргалы»; 
«Оренбур никртлары» = «Оренбург рекрутлары 
көе»; 4. «Сахай» = «Сахай көе»; 5. «Туган ил» = 
«Пленныйлар җыры». 

Одиннадцать песен (или песен с подобными 
названиями) из этого списка в «ключаревских» 
изданиях не встречаются: 1. «Әйдә, дустым, 
театрга»; 2. «Балалар уены»; 3. «Батыр 
колхозчы»; 4. «Җырлыйк әле»; 5. «Зөлхәбирә»; 
6. «Рекрут көе («җыры»)»; 7. «Сталинга 
сәламем»; 8. Такмак; 9. «Урожай»; 10. 
«Чишмә»; 11. «Ялкау һәм ударница». Одно-
именные песни «Балалар уены» и «Рекрут көе 
                                                 
4 Название приведено в транскрипции документа. – 
Ю. И. 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 99 

(җыры)», опубликованные в сборнике Ключа-
рева 1955 года, записаны в Актанышском рай-
оне ТАССР в 1939 году. [36]. Но с большинст-
вом из них («Әйдә, дустым, театрга»; «Батыр 
колхозчы»; «Җырлыйк әле»; «Сталинга 
сәламем»; Такмак; «Урожай»; «Ялкау һәм 
ударница») можно познакомиться в фонде Эй-
хенвальда в ГЦММК (фонд 159). [37]: Авыл көе 
(ед. хр. 724); 2. Авыл көенә (көе) (ед. хр. 725); 
3. Авыл көенә (көе) (ед. хр. 726); 4. Айлар 
гынаем (ед. хр. 723); 5. Әйдә, дустым, театрга 
(ед. хр. 722); 6. Батыр колхозчы (ед. хр. 727); 7. 
Бишек җыры (ед. хр. 728); 8. Җыр (ед. хр. 730); 
9. Җырлыйк эле (ед. хр. 729); 10. Китәм инде 
(ед. хр. 731); 11. Колхозчылар җыры (ед. хр. 
732); 12. Кулик көе (ед. хр. 733); 13. Ленинград-
Москва (Мәскәү) (ед. хр. 734); 14. Мәрфуга (ед. 
хр. 735); 15. Саҗидә(ед. хр. 736); 16. Совхоз 
җыры (ед. хр. 738); 17. Сахай [Сахай көенә] (ед. 
хр. 737); 18. Сталинга саләмем (ед. хр. 739); 19. 
Такмак (ед. хр. 740); 20. Таң (ед. хр. 741); 21. 
Урожай (ед. хр. 742); 22. Уфа-Чилэбе (ед. хр. 
743); 23. Ялкау һәм ударница (ед. хр. 745); 24. 
Яңа Мәдинәкәй (ед. хр 746); 25. Хыбай кашка 
(ед. хр. 744). 

 
Результаты 

Деятельность Музыкально-фольклорного 
кабинета (Кабинета народной музыки), в целом 
охватывающая почти 15-летний период (апрель 
1937–1951), казанскими музыковедами специ-
ально не изучалась, а доключаревский (то есть 
эйхенвальдовский) период сначала замалчивал-
ся, а позднее и вовсе не принимался во внима-
ние, как будто не существовавший. 
А. Эйхенвальд пребывал директором (заве-
дующим) кабинета в течение недолгого време-
ни, для того чтобы успеть сделать нечто суще-
ственное. К тому же для решения задач, по-
ставленных перед кабинетом при его организа-
ции, не было соответствующих финансовых и 
кадровых ресурсов. Но перспективные планы 
решения этих задач все же имелись или разра-
батывались, и о них хотелось бы узнать боль-
ше, ибо за всю историю существования респуб-
лики не было ни одной научной или практиче-
ской структуры, сумевшей так толково, всесто-
ронне и с пониманием взаимосвязи отдельных 
составляющих охватить в своих предваритель-
ных планах все элементы единой научно-
практическо-творческой системы сбора, записи, 
хранения, изучения, издания и практического 
использования в профессиональном творчестве 

музыкального и поэтического фольклора наро-
дов Татарстана, в первую очередь – татарского. 

 
Выводы 

В доступных в настоящее время документах 
начальной истории кабинета сохранились све-
дения о деятельности заведующего (директора) 
А. Эйхенвальда и научных сотрудниках в лице 
А. С. Ключарева и С. Ш. Тагирова. В указан-
ный период было закуплено необходимое обо-
рудование, организованы фольклорные экспе-
диции, подготовлены к печати нотные фольк-
лорные сборники записей. А. С.Эйхенвальд 
продержался на своей должности чуть более 
полугода. Обнаруженные нами документы сви-
детельствуют, что он мог уволиться по собст-
венному желанию или под давлением внешних 
обстоятельств. В своем заявлении об уходе с 
должности композитор назвал ряд факторов, 
препятствующих надлежащему исполнению 
его профессиональных обязанностей (отсутст-
вие помещения, аппаратуры по механической 
записи звука, музыкальных инструментов, жи-
лищные проблемы). 

 
Литература 

1. Исанбет Ю. Н. Симфонический концерт 
восточной музыки в Казани 1923 года // Таtarica. 
2022. № 1 (18). С. 116–139. 

2. Исанбет Ю. Н. Концерты восточной музы-
ки в Париже // Таtarica. 2022. № 1 (19). С. 66–100. 

3. Письмо З. Альмеева А. Эйхенвальду. 22 
ноября 1935 г. // ГЦММК. Ф. 159, № 1732/1832. 

4. Письмо Г. Альми А. Эйхенвальду. 11 мая 
1936 г. // ГЦТФ. 

5. Козлова Н. Опера «Степь» // Красная Тата-
рия. 1936. 10 сент. (под инициалами Н. К.). 

6. Справка, подписанная М. Музафаровым и 
директором музыкального сектора радио 
В. И. Виноградовым // ГЦММК. Ф. 159, № 1093. 

7. Справка от 15 апреля 1937 года // ГЦММК. 
8. Программа радиопередач на март 1937 года. 
9. Справка радиокабинета // ГЦММК. Ф. 159, 

№ 926. 
10. ГЦТФ. Тыңлагыз, тыңлагыз, Казан сөйли: 

Радиостанция RV-17. Казан. 1937. 11 б. 
11. Нигмедзянов М. Н. Татарская народная пес-

ня в обработке композиторов. Татар. кн. изд-во, 
1964. 139 с. 

12. Протокол обсуждения оперы «Степь» // 
ГЦММК. Ф. 159, № 1089. Машинопись. 7 л. 

13. Вступительное слово Ю. В. Виноградова 
перед показом оперы «Степь» 31 мая в Доме учите-
лей // ГЦММК Ф. 159, № 955. 

14. Терновский В. Н. Опера «Степь» в концерт-
ном исполнении // Красная Татария. 1937. 14 июня. 



YU.N.ISANBET 
 

 100 

15. Договор Управления по делам Искусств при 
СНК АТССР с композитором-этнографом 
А. Эйхенвальдом от 8 сент. 1936 г.// ГЦТФ. № 

16. Трудовой список А. А. Эйхенвальда. 
17. Музыкально-фольклорный кабинет в 

Казани // Красная Татария. 1937. № 73. 30 марта. 
18. Эйхенвальд А. Собирать музыкальное 

народное творчество // Красная Татария. 1937. 8 апр.  
19. Музыкально-фольклорный и научно-

исследовательский кабинет // Красная Татария. 
1937. 4 апр. 

20. Заявление А. Эйхенвальда об увольнении из 
Фольклорного центра от 8 октября 1937 г. (ГЦТФ). 

21. Приказ начальника Управления по делам 
искусств при Совете Народных комиссаров ТАССР 
Г. К. Яушева № 105 об увольнении А. Эхенвальда. 
11 октября 1937 г. // ГЦТФ.  

22. Гыйльми Л. Халык дошманнарының 
җинаятьләрен ахрынча фаш итик // Кызыл 
Татарстан. 1937. 29 март. 

23. Шаһиморатов З. Сәнгать эшләре 
идарәсендә борылыш күренми // Кызыл Татарстан. 
1937. № 192. 21 авг. (Чын фамилиясе: Ш. Зәйни). 

24. Нигмедзянов М. Н. Татарская народная му-
зыка. Казань: Магариф, 2003. 255 c. 

25. Объяснительная записка к годовому отчету 
Татарской государственной филармонии за 1937 год 
// НА РТ, ф. 7346, оп. 1, ед. хр. 2, л. 45 об.  

26. Список разных лиц (кредиторов) Татгосфи-
лармонии по состоянию на 1/1 38 г. // НА РТ. Ф. 
7346, оп. 1., ед. хр. 2, л. 45 об. 

27. Список подотчетных лиц Татгосфилармо-
нии по состоянию на 1/1 38 г. // НА РТ. Ф. 7346, оп. 
1., ед. хр. 2, л. 45 об. 

28. Расписка А. Ключарева от 11 октября 1937 
г. о получении от А. Эйхенвальда расписки 
редактора издательства о том, что им получено из 
фольлорного кабинета 26 записей татарских 
народных песен. // ГЦТФ. 

29. Заявление А. С. Ключарева 27 августа // 
ГЦММК.Ф. 159, № 936. 

30. Татарские народные песни: Т. 1. / под общ. 
ред. А. С. Ключарева, предисловие и комментарии 
В. Виноградова, А. Ключарева, М. Садри. Казань: 
Татгосиздат, 1941. 204 с.  

31. Расходы по кабинету фольклора на 1937 г. // 
НА РТ. Ф. 7346, on. 1, ед. хр. 2, л. 59.  

32. Акт сдачи-приема имущества от 9 октября 
1937 года // ГЦТФ. 

33. Татар музыка фольклоры // Кызыл Татар-
стан. 1937. № 214. 16 сент. 

34. 50 народных песен, записанных на фоно-
графе //Красная Татария. 1937. № 253. 3 нояб. 

35. Список 18 песен, забракованных для вклю-
чения в сборник Управления по делам искусств  

36. Ключарев А. Хор өчен татар халык 
җырлары: ике баян белән = Татарские народные 
песни для хора: в сопровождении двух баянов / А. 
Ключарев. Казан: Татгосиздат, 1952. 52 б. 

37. Нотные записи Ключарева, сделанные до 
увольнения А. Эйхенвальда из кабинета // ГЦММК 
ф. 159. 

_______________________ 
 

АНТОН ЭЙХЕНВАЛЬД  
ҺӘМ КАЗАН МУЗЫКАЛЬ ФОЛЬКЛОР КАБИНЕТЫ 

 
Йолдыз Нәкый кызы Исәнбәт, 

Казан, 
mileuscha@mail.ru  

 
Мәкаләдә Казан Музыкаль фольклор кабинетын булдыру турындагы архив материаллары 

системага салына. Игътибар үзәгенә композитор А. Эйхенвальдның күрсәтелгән структурада 
директор (мөдир) буларак эшчәнлеге алынды. Композитор кабинетны тавышны механик 
яздыру буенча үрнәк лабораториягә әйләндерергә, анда квалификацияле фәнни хезмәткәрләрне 
җәлеп итеп, музыкаль һәм әдәби материаллар яздырырга, яздырылганнарын тикшерергә, 
тарихи мәгълүматларны ачыкларга, язмалар фондын булдырырга, аларны эшкәртеп, басмага 
әзерләү турында хыялланган. Архив материалларын анализлау нигезендә мәкаләдә А. 
Эйхенвальдның бу вазифада ярты ел эшләве, шуннан соң тышкы басым астында, шулай ук үз 
теләге белән аннан китәргә мәҗбүр булуы ассызыклана. 

 
Төп төшенчәләр: татар музыкасы, А. Эйхенвальд, А. Ключарев, Казан Музыкаль авыз 

иҗаты кабинеты 

mailto:mileuscha@mail.ru


TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 101 

DOI: 10.26907/2311-2042-2023-20-1-101-112 

“TATAR TRAIL” IN THE HISTORY OF RUSSIAN FISTICUFFS 
 
Mileusha Mukhametzyanovna Khabutdinova, 

Kazan Federal University, 
18 Kremlyovskaya Str., Kazan, 420008, Russian Federation, 

mileuscha@mail.ru. 
 

The article systematizes a range of sources and studies, which have references to the Tatars’ par-
ticipation in Russian fisticuffs. Our analysis is based on newspaper publications, ethnographic essays 
and fiction. The methodological basis is the research of A. Grantovsky, G. Bazlov and V. Kats. In the 
course of the research, we found that there were passionate fans of Russian fisticuffs among the Tatars 
before the Revolution of 1917. In Kazan, the fights were held in winter on the Kaban and in Arsk 
Field, in Moscow - on the Moskva River. We prove that for Tatar batyrs it was an opportunity not on-
ly to demonstrate their valiant prowess, but to significantly improve their financial situation, so they 
agreed to become hired fighters. Tatar merchants paid them with money and tea, and the Russians, in 
addition to money, put up barrels of vodka and beer, and sleighs of pretzels. At the end of the nine-
teenth century, due to numerous injuries, fisticuffs in Kazan were banned; later, at the beginning of 
the twentieth century, they ceased to be held at all due to persecution by the authorities. In the history 
of Moscow fisticuffs, the name of the Tatar Misharin Nur Aliyev, better known by his nickname Kara 
Malay, became a legend. 

 
Key words: fisticuffs, Russian and Tatar settlements, Kazan, S. T. Aksakov, F. S. Chaliapin, R. 

Ilyalov 
 

Introduction 
We have recently learned that the Tatar sambo 

wrestler Renat Khasipov has reconstructed the me-
dieval Tatar martial art called “Sugu sәngate” 
(“Martial Art” / “The Art of Strike”), consisting of 
elements from a combat dance, a hand-to-hand 
combat and a combat with weapons. According to 
the sugu sәngate collector, many of these martial 
art techniques were created based on the traditions 
of the ancient Tatar belt wrestling (Tatar kөrәshe), 
a hand-to-hand combat of the ancient Turks. R. 
Khasipov “dissolved” all these in the movements 
of Tatar dances. The sambo wrestler collected ma-
terials on martial art techniques during his ethno-
graphic trips to the villages of Bashkortostan, 
where he interviewed kөrәshe wrestlers (Tatar 
kөrәshe). R. Khasipov conducted substantive cor-
respondence with historians and employees of mu-
seums in the city of Kazan [1]. We consider this 
practice to be an interesting form of the traditional 
culture phenomena, functioning in the post-
traditional era. 

This article attempts to systematize infor-
mation about the Tatars’ participation in such folk 
entertainment as fisticuffs in Rus'. After reviewing 
scientific literature, we found a number of studies 
that present the ritualized structure of Russian fist-
icuffs in detail. In addition to practical descriptions 
of the fights, A. Grantovsky’s book “Russian Fisti-

cuffs” (1993) contains interesting information 
about the contribution of researchers and writers to 
the study of this folk game [2]. G. Bazlov thor-
oughly studied the history of fisticuffs in Rus' in 
the Middle Ages and in modern times [3]. In his 
work, V. Katz analyzed fisticuffs as a phenomenon 
of national culture [4]. Unfortunately, we have 
failed to find serious scientific research, investigat-
ing the facts of the Tatars’ participation in this folk 
fun. 

 
Materials and methods 

Our study is based on newspaper publications 
[5], works of ethnographers [6], [7], [8], oriental-
ists [9], eyewitness memories [10] and literary 
works [11], [12], in which there are descriptions of 
fisticuffs with the Tatars’ participation. This study 
uses the cultural-historical and systemic methods 
of analysis. 

 
Discussion 

“Fisticuffs in Rus' are a characteristic and pe-
culiar phenomenon, which presents great interest 
in the development of our culture. Thus, every-
thing related to the history of this folk entertain-
ment, having grandiose proportions and being ex-
tremely widespread throughout Russia, involun-
tarily attracts attention”, as A. Lebedev, an eyewit-
ness of kulak fights in the 19th century, believes. In 



M.M.KHABUTDINOVA 
 

 102 

his opinion, this “custom was not Russian at all but 
was brought to us from the West, along with the 
appearance of foreigners who brought their views 
on the rituals of life here” [6]. The Russian orien-
talist-Tatarophil S. Averkiev, on the contrary, was 
sure that fisticuffs were a folk pastime borrowed 
by the Russian people from the East [9, p. 192]. 

In his “Essay on Domestic Life and Customs of 
the Great Russian people in the 16th and 17th Cen-
turies” (1860) describing ancient Russian fisticuffs, 
the historian N. Kostomarov (1817–1885) notes 
that their participants “fought with ferocity and 
frenzy”. This could lead to death or disability for 
some of them [7, pp. 227–228]. However, A. 
Lebedev believes that fisticuffs were not as 
gloomy, wild and cruel as N. Kostomarov thought 
them to be: “When the fight was over, the oppo-
nents, who had recently fought ruthlessly trying to 
“break the wall”, would quite peacefully get to-
gether in “kruzhalas” (drinking houses), taverns, 
pubs and saloons, where they had heated debates 
assessing the events of the battle and the dexterity 
of this or that fighter... ” [6]. 

In the Encyclopedic Dictionary by I. Berezin, 
we have found information that in the middle of 
the 18th century, it was Kazan cloth makers who 
gained fame in the “break the wall” fights [13, p. 
423]. 

Information has been preserved that an out-
standing fighter of his time was the Kazan Prince 
Khuday-Kul (d. 1523), Khan Alegam’s brother, 
who became Peter Ibragimovich after being cap-
tured and baptized, consequently he lost the right 
to claim the Kazan throne forever: 

 
“A week after the sacrament, at Christmas time, as a 

sign of special favor, as well as making far-reaching po-
litical plans, Grand Prince Vasily married Peter to his 
own sister, Princess Evdokia. During the winter holi-
days, the newlywed Tsarevich Peter “rejoiced in the 
fight” with Moscow athletes, displaying great skill. By 
using special grips and techniques, Peter was able to 
bring his opponents to the ground with one hand” [14]. 

 
In the literary heritage of the Russian writer S. 

Aksakov (1791–1859), we have found an interest-
ing sketchy description of a fistfight between Tatar 
and Russian settlements, which he witnessed in 
1806 on Lake Kaban in Kazan: 

 
“These fights were sometimes waged with real rage, 

and, of course, a sense of nationality was mixed with the 
usual ardor of the fighters. The fight that I saw, howev-
er, was held within the proper boundaries and according 
to the rules, which were violated only when the Tatars 
happened to take the upper hand. Lined up in two walls, 

one against the other at a decent distance, the fighters 
stood inactive for a long time, only the boys jumped out 
from both sides to the neutral middle and fought among 
themselves, instigated either by ridicule or praise from 
adults; finally, the famous fighter Abdulka stepped for-
ward and the famous fighter Nikita promptly appeared 
before him; the Tatar was knocked off his feet and an-
other fighter took his place. Meanwhile, in several plac-
es, different other fighters began to fight in pairs. They 
were equally fortunate at first: both the Tatars and the 
Russians fell down. When rising, some held on to their 
sides, some on to their cheekbones, and others were car-
ried away. Suddenly, with a terrible cry, the Tatars 
rushed wall to wall - and an awful, completely hand-to-
hand fight ensued; but the Tatars did not hold out for 
long, soon they were pushed back and fled. The Rus-
sians pursued them to the banks of the Kaban and re-
turned triumphantly. I was told that when the Tatars 
happened to win, they pursued the Russians even to 
their homes, and then a fierce battle was waged again 
with old men, women and children taking part: they 
fought using anything at hand. Such a fight always end-
ed with the flight of the Tatars”. (“Collecting Butter-
flies” (A story from student life)) [11, p. 160]. 

 
Thus, this description of the fist fight is based 

on S. Aksakov’s personal childhood memories, it 
is quite true to life and it contains an emotional as-
sessment of the “fierce battle” taking place before 
his eyes. 

We managed to find a description of a fistfight 
on the Kaban in 1832. The author of this ethno-
graphic essay is Lav. Felonov (Fеlоnоvъ) [8]. It 
gives a detailed description of the customs of Ka-
zan passionate fistfight fans. In the city, the “com-
mander-in-chief of Russian martial arts” was the 
merchant Sevastyan Dormidontovich Poskonev. 
He paid the best fighters a salary, and gave others 
valuable gifts. During the fighting, he often rolled 
out barrels of vodka and beer and brought out carts 
of rolls. All those who wanted to find out who was 
stronger fighting “with the Tatars” (“sъ tаtаrvоi”) 
flocked to him. Tatar merchants did not skimp on 
the expenses for the maintenance of dexterous and 
hefty fellows either: “they did not spare money and 
poor quality tea”. According to the author of the 
essays, over the past two winters, neither the Tatar 
nor the Russian sides were able to defeat each oth-
er “to the greatest annoyance of their national feel-
ings” [Ibid., p. 213]. 

While searching for a hefty young man, the 
Russian merchant, by chance, met the son of a 
poor rural deacon, Vasily Nikitovich Dobrynin, 
who, at the age of 14, was sent by his father to 
study at a seminary in Kazan. By the age of 16, the 
guy turned into a “Spartan”, treating physical pain 
with contempt. He did badly at school: when he 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 103 

was in the senior class, he was already 24 years 
old. A passionate admirer of the kulak fight met 
him when the bursak (a student of a seminary) 
stopped the stallion at full gallop and thereby saved 
a noble lady. The merchant set the fashion of call-
ing the deacon’s son “Dobrynya Nikitich”. The 
merchant began to send him to fisticuffs. As soon 
as Danila appeared on the battlefield, the Tatars 
began to scatter. Everyone remembered him 
knocking down sixteen Tatars during the first bat-
tle, they were taken away in carts. The Tatars 
called him “shaitan” [Ibid., p. 214]. This prompted 
the Ismangulov brothers, together with other mer-
chants, to order for themselves an invincible fight-
er named Abdrakhman from Astrakhan. 

The author of the essay describes in detail the 
ritual of boasting with participation of two mer-
chants, which took place on the eve of a fistfight. 
One of the Russian merchants Sevastyan 
Dormidontovich Poskonev’s guests, Spiridon 
Petrovich, reports that the Tatar gave the hired 
fighter 100 rubles and paid for “his grub and travel 
expenses”. The guest describes the batyr as “A 
monster!” (“Stra-sh-ilishche!”): 

 
“Very tall – like this! the guest stood up and 

raised his hand as high as he could, – his shoulder 
– like this!” – the guest measured out a sazhen 
(2,13 m). “And he is as strong as a horse: with a 
wild fist, he breaks three bricks at a time”. In order 
for those present to clearly see the strength of the 
newly-arrived fellow, the “talkative eyewitness” 
demonstrated to the guests a “broken tanner” 
[Ibid., p. 203]. 

The merchant reminds the guests that last year 
his fighter, the bursak Danila, defeated the batyr 
Nigmatulla and struck fear into the inhabitants of 
the Tatar settlement, passing through it “from one 
end to the other”. The grateful merchant gave the 
Russian fighter a “three-ruble note”. 

The bursak, called by the host, came into the 
house remaining quite indifferent to the eyewit-
ness’s story and boasted to those present that he 
could “break ruble coins”. Soon Danila demon-
strated this skill of his, for which the hostess gave 
him a “three-ruble note” as a reward. The merchant 
Poskonev, who was delighted, asked his guest to 
give the Tatar merchant two halves of a silver ru-
ble with the wish to send this Astrakhan man of 
muscle back home. The host, giving the fighter a 
three-ruble note in advance, promised the bursak 
career growth if he defeated Abdrakhman: the 
merchant promised to intercede with the bishop to 

accept Danila as a deacon in the parish and to find 
him a bride with a dowry [Ibid., p. 208]. 

The essay describes in detail the fist fight on 
Epiphany: the Tatars crowded on the sloping bank 
of the Kaban, where the Church of the Four Evan-
gelists was located, and the Russians were on the 
opposite bank. Each side was looking forward to 
seeing their merchants with hired fighters. 

The portraits of the fighters play an important 
role in their characteristics. A good example is a 
very representative portrait of the Astrakhan batyr 
who looked like a real dandy, a “colossus” among 
the undersized Kazan Tatars: 

 
“He was a swarthy fellow of about forty. In his 

black beard, a gray hair shone with silver in places; a 
Tatar sheepskin coat was thrown over his broad shoul-
ders; he had a high sheepskin hat acock on his head with 
a golden skullcap showing from under it; on his hands 
he wore huge white leather mittens, reaching almost to 
his elbows” [Ibid., p. 219]. 

 
Before the battle began, the Russian fighters 

had distributed the Tatar opponents among them-
selves. The first to fight were teenagers from both 
sides. Then, the “wall” moved against the “wall”. 
The Astrakhan fighter was not included in the 
“wall”. Both sides fought fiercely that day. The 
Astrakhanian joined the battle, seeing the retreat-
ing Tatars. He threw off his coat and rushed into 
the thick of it. Abdurakhman scattered the Russian 
fighters and put them to flight. Thus, in the first 
battle, the Russians “suffered a complete defeat” 
[Ibid., p. 220]. Dobrynin did not show up for the 
first fight, as the inspector of the seminary pun-
ished him for some wrongdoing. 

During the second battle, Adrakhman and 
Dobrynya took their places in the “wall”. A battle 
ensued. After some time, the fighters were two 
steps away from each other. Abdrakhman hit his 
opponent in the chest, and Dobrynya crushed his 
collarbone and upper arm with a blow [Ibid., p. 
225]. “The Tatars, seeing their Hercules on the 
ground, fled away; the Russians pursued them to 
the Tatar settlement and returned victorious”. 
Thus, ended the fistfight on the Kaban in 1832, af-
ter which the police made Dobrynya sign a written 
pledge promising not to fight again. Sevastyan 
Dormidontovich kept his word: he picked up a 
bride and secured a position of a deacon for his 
fighter. A year later he was taken to the cathedral 
as an archdeacon [Ibid., p. 226]. 

Lav. Felonov’s ethnographic essay describes 
the mores of Kazan merchants. The author focuses 
on the preparation for a fistfight and its procedure. 



M.M.KHABUTDINOVA 
 

 104 

To characterize the fighters, it is important to pro-
vide their portraits as well as biographical facts 
that led them to the career of hired fighters. Lav. 
Felonov lists the amount of expenses spent by both 
Tatar and Russian merchants on the maintenance 
of this popular entertainment. The ethnographic es-
say is eloquent evidence that both Tatar and Rus-
sian merchants were passionate fans of fisticuffs 
on the Kaban and they spared no expense in the 
name of victory. 

A very vivid description of a fistfight is found 
in F. Chaliapin’s documentary story “Pages from 
My Life” [10]. The author recreated a very epic 
picture of a “fun” event between “Kazan Rus” and 
“good-natured Tatars”. F. Chaliapin notes that the 
fistfights, in which he participated as a boy, usually 
began in winter with children’s “cavalry fights” on 
skates, and then more and more Russian and Tatar 
forces were drawn into the battle: 

 
“Gradually, teenagers entered the fray. They were 

followed by the youth, and, finally, in the midst of the 
battle, respectable men aged forty and above joined 
them. They fought desperately, sparing neither them-
selves nor the enemy. But even in the heat of a fierce 
battle, they never violated the age-old established rules: 
do not beat those lying or squatting down, do not fight 
with your feet, do not hide plummets in mittens. And 
whoever was caught hiding a nickel, a rifle bullet or a 
piece of iron in his mitten, was unanimously beaten by 
both his own team and his opponents...” 

 
F. Chaliapin immortalized the images of 

“strong men” from both sides in his story: 
 
“On the Russian side, “strong men” were two bath 

masseurs: Merkulov and Zhukovsky - respectable peo-
ple who were already old; then there were Sirotkin and 
Pikulin, in whose house I used to live in Sukonnaya. 
The latter was a man of enormous stature, broad-
shouldered with reddish curly hair, a pointed beard and 
the clear eyes of a child... I treated him reverently, like 
all “strong men”, even those from the Tatar side: 
Sagatullin and Bagitov. When I saw how these people, 
for some reason all of them being kind and affectionate, 
knocking down Russian and Tatar fighters with mighty 
blows, I recalled fairy tales: Bova, Yeruslan Lazarevich, 
and our life, lacking beauty and strength, became fabu-
lous. 

 
In his story, the great singer recorded the leg-

ends about the Kazan strong men that existed 
among the people, the legends that enhanced the 
“childish admiration for them”: 

 
“So, Merkulov was said to be forbidden to fight by 

the governor himself and was even ordered to put indel-

ible marks on both his hands: “It is forbidden to partici-
pate in fisticuffs”. But once the Tatars began to over-
come the Russians and drove them to the bridge over 
the Bulak, the canal connecting Lake Kaban with the 
Kazanka River. All the Russian “strong men” were 
beaten and tired, so it was decided to call Merkulov for 
help. Since the police were watching him, he was 
brought to the lake hidden in a barrel - as if a water car-
rier had come for water. The “strong man” easily fit in a 
barrel. He was small in stature, with crooked legs like a 
tailor’s. He got out of the barrel, and everyone – the Ta-
tars and the Russians - recognized him: some with fear, 
others with joy. 

In the heat of the battle, the fighters of both sides 
fell off the bridge over Bulak. Along its bottom, from 
the baths that stood along its banks, dirty hot water used 
to flow without freezing even in winter. Having re-
turned to their side of the river, the Tatars rallied their 
strength and the battle continued on the streets of the 
settlement until the fire brigade came and began to pour 
water on the fighters” [8]. 

 
According to the information we found in the 

“Kazan Stock Exchange List” (No. 13), in 1871, 
fistfights were transferred to Arsk Field: 

 
“On the current Maslenitsa, the so-called fights be-

tween the Russians and the Tatars, which used to take 
place on the Kaban and had an unfavorable outcome for 
many participants (last year there was a real Mamaevo 
massacre), were transferred to Arsk Field in order to 
avoid such cases.” [5]. 

 
In his publications, the Kazan historian Leonid 

Devyatykh indicates that in the 1860s–1870s, one 
of the organizers of the fisticuffs was Ibragim 
Yunusov, a well-known fighter in Kazan, the son 
of the honorary citizen Gubaidulla Yunusov, a 
merchant of the first guild and the owner of a tan-
nery. According to some reports, Ibragim Yunusov 
even hired a boxing coach for himself. Besides, he 
got fighters for the Old Tatar Settlement [14]. 

According to F. Chaliapin, from 1886, fisti-
cuffs on the Kaban were banned and severely per-
secuted by the authorities [8]. 

In his article “History of Fisticuffs in Rus'” 
(1913), A. Lebedev states that the Tatars took part 
in fisticuffs on the Moskva River: “The Tatars who 
lived in Moscow in large numbers also took part in 
fisticuffs” [6]. 

In his documentary story “Batyr Becmes a 
Legend” (1984), R. Ilyalov tells about 
Nurmagomet Nevmanovich Aliyev (1892–1964). 
Before the revolution, being the driver of the 
“wall” on the Moskva River, he won the nickname 
“Kara Malay” (“The Black Guy”). In 1911, he par-
ticipated in an international boxing match in Mos-



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 105 

cow for the first time. There, he achieved excellent 
results, knocking out the strongest opponents. In 
1915, at the All-Russian Weightlifting Champion-
ship, which included boxing, Nur Alimov became 
the light heavyweight champion of Russia. The 
boxer also won the First Championship in Mos-
cow. In December 1915, Nur Alimov was drafted 
into the Russian Imperial Army and participated in 
the battles on the Western Front; later, he began to 
teach a hand-to-hand combat to soldiers and train 
scouts. During the Civil War, he became famous as 
the commander of the First Muslim Socialist Reg-
iment. Due to illness, he was commissioned and 
got involved in social and sports work, becoming 
one of the founders of the popular sports society 
“Spartak”. 

In his story, R. Ilyalov tells that it was his fa-
ther, a “strongman-sabantuynik”, who taught the 
techniques of the Tatar wrestling Koresh to Kara 
Malay [12, p.14]. Nivman Abyi, who lived in Tver, 
was forced to send his son to work for Shulman, a 
major furrier, who lived in Moscow. Two years 
later, he happened to be in the service of Joseph 
Gopfinkopf, a millionaire merchant. Noticing the 
boy’s athletic inclinations, the new owner brought 
him to the “Society of Skiing Lovers”, where in 
one of the rooms, adults and youths practiced 
weight lifting. Soon Kara Malay won 3rd place at 
the Moscow Sabantuy. 

R. Ilyalov’s story has several descriptions of 
fistfights at the Dorogomilovskaya outpost, where 
Kara Malay got at the age of 15. In a year, he rose 
from an ordinary fighter to a driver of the “wall”. 
Over two years, according to the observations of 
others, “Nur became adept at the fights on the ice”. 
Kara Malay competed for Zamoskvorechie and he 
alone was worth seven [Ibid., p. 32]. Once, after 
another fight, on the eve of 1909, Nur was ap-
proached by Bessonov, a “punching fist” from the 
Moscow side who stopped participating in fisti-
cuffs and took up boxing seriously. In this way, 
Kara Malay came under the tutelage of the coach 
Morro-Dmitriev, which was the beginning of his 
sports career [Ibid., p. 33]. However, Kara Malay 
did not quit participating in fisticuffs on the 
Moskva River. The fame of a win-win fist boxer 
soon became not only the property of Moscow, but 
also swept throughout Russia. 

Among the Tatars, the Turkish wrestler 
Karakhmet, who had come to Kazan to the Nikitin 
Circus, was more famous. This is how I. Nurullin 
describes his arrival in the novel “Tukay”: 

 
“Expecting big money, the owners of the circus de-

cided to make extra income. Evil tongues said that 

Nikitin had told the wrestlers: Pretend that you are 
fighting, but instead succumb to Karakhmet. The an-
nouncement in the “Volzhsky Leaflet” suggests that 
these rumors were well founded. ‘On Friday, September 
5, a grand performance will be given in honor of the 
Muslim holiday,’ the newspaper reported, ‘Karakhmet 
will act as Hercules: he will break two decks of cards 
and a horseshoe, wind an iron hoop around his hand, 
break a chain and hammer a large nail into the board 
with his fist’” [15]. 

 
After the “grand performance” and especially 

after Karakhmet had thrown several wrestlers onto 
the carpet, he became a “national hero” for the Ka-
zan townspeople and “Sennobazarians” [Ibid.]. 

Karakhmet lived with G. Tukay at the Bulgar 
Hotel. “The poet looked with curiosity at a tall, fat 
strong man wearing a fez with a tassel. Obviously, 
his appearance evoked the image of Gali-batyr in 
the poet’s memory, but in a reduced, comically 
everyday form. Be that as it may, it was 
Karakhmet who gave Tukay the idea to write a 
parody of “The Book of Kisekbash,” concludes the 
author of the famous novel about the great Tatar 
poet. 

 
Results 

Newspaper, ethnographic and fictional sources 
testify that among the Tatars there were passionate 
lovers of fisticuffs. The earliest sources about the 
skill of the Tatars in Russian fisticuffs date back to 
the beginning of the 16th century (Chronicles about 
the Baptism and the marriage of the Kazan Prince 
Khudai Kul). According to the historian-orientalist 
S. Averkiev, this folk fun had “eastern” roots. In 
Kazan, fisticuffs between Tatar and Russian set-
tlements were held on the Kaban in the winter; at 
the end of the 19th century, they were transferred to 
Arsk Field. According to eyewitnesses, in 1886, 
fisticuffs were officially banned. The authorities 
severely suppressed illegal fights, therefore, at the 
beginning of the 20th century, large-scale fights 
ceased to exist. The evidence we have found in 
ethnographic essays and in fiction generally corre-
spond to the information presented in the scientific 
research. 

 
Conclusions 

Obviously, our study does not exhaust the topic 
“Tatar and Russian fisticuffs”, it is one of the at-
tempts to comprehend the picture describing the 
customs of Tatar merchants and the life of promi-
nent people before the Revolution. 

 



M.M.KHABUTDINOVA 
 

 106 

References 
1. Khanipov, R. Mozhno li schitat' sugu sangat 

vostochnym yedinoborstvom? Otvet Khasipova [Is It 
Possible to Consider Sugu Sangat to Be Martial Art? 
Khasipov's Answer]. (Ufa, iyul' 2011 goda). URL: 
https://www.youtube.com/watch?v=31Ou6HZJrWk 
(accessed: 06.01.2023).  

2. Grantovskii, A. (1993). Russkii kulachnyi boi 
[Russian Fisticuffs]. 160 p. St. Petersburg, 
Peterburgskoe obshchestvo lyubitelei kulachnogo boya. 
(In Russian) 

3. Bazlov, G. N. (2002). Derevenskaya artel' 
kulachnykh boytsov-rukopashnikov: dis. … kand. filol. 
nauk [Rural Artel of Hand-to-Hand Fist Fighters: Ph.D. 
Thesis]. (Opyt rekonstruktsii): po mater. Severo-
Zapadnoi Rossii. Moscow, 165 p. (In Russian)  

4. Kuts, V. A. (2014). Russkii kulachnyi boi v 
kontekste traditsionnoi i sovremennoi kul'tury: 
sistemno-sinergeticheskiy analiz: dis. … dokt. 
kul'turologii [Russian Fisticuffs in the Context of Tradi-
tional and Modern Culture: System-Synergetic Analy-
sis: Doctoral Thesis]. St. Petersburg, 390 p. (In Russian)  

5. Kazanskii birzhevoi listok (1871) [Kazan Stock 
Exchange List]. No.13. 14 fevralya. (In Russian) 

6. Lebedev, A. A. (1913). K istorii kulachnykh 
boyev na Rusi [On the history of fisticuffs in Rus']. 
Russkaya starina. T. 155. St. Petersburg. No. 7, pp. 
103–123. No. 8, pp. 323–340. URL: nic60y-lebedev-k-
istorii-kulachnyh-boev.pdf (ethnosport.org) (accessed: 
06.01.2023). (In Russian)  

7. Kostomarov, N. I. (2011). Ocherk domashnei 
zhizni i nravov velikorusskogo naroda v XVI i XVII 
stoletiyakh [Essay on Domestic Life and Customs of the 
Great Russian People in the 16th and 17th Centuries]. Byt 
i nravy russkogo naroda v XVI i XVII stoletiyakh. N. I. 
Kostomarov. Pp. 3–344. Smolensk, Rusich. (In Russian)  

8. Lav. Felonov. Kreshchenskii boi na Kabanѣ 
(Iz" kharakteristiki kazanskikh nravov" nachala 
tridtsatykh godov) (1876) [Epiphany Battle on the 
Kaban (Characterizing Kazan Customs in the Early 
Thirties)]. Pervyi shag. Pp. 201–226. Kazan'. (In Rus-
sian) 

9. Averkiev, S. S. (2015). Vliyanie tatar na zhizn' 
russkogo naroda [Influence of the Tatars on the Life of 
the Russian People]. Sost. I. V. Zaitsev, otv. red. I. M. 
Mirgaleev. 292 p. Kazan', Institut istorii im. Sh. 
Mardzhani, AN RT; izd-vo “YAZ”. (In Russian)  

10. Shalyapin, F. S. (1976). Stranitsy iz moyei 
zhizni [Pages from My Life]. F. S. Shalyapin. 
Literaturnoe nasledstvo. Pis'ma v 3 t. T. 1, pp. 5–28. 
Moscow, Iskusstvo. (In Russian) 

11. Aksakov, S. T. Sobiranie babochek (Rasskaz iz 
studencheskoi zhizni) [Collecting Butterflies (A Story 
from Student Life)]. S. T. Aksakov. Sobranie sochinenii 
v 5 t. T. 2, pp. 158–395. Moscow, Pravda. (In Russian) 

12. Ilyalov, R. (1984). Batyr ukhodit v legendu 
[Batyr Becomes a Legend]. 188 p. Kazan', Tatar. kn. 
izd-vo. (In Russian)  

13. Entsiklopedicheskii slovar Berezina (1893) 
[Berezin’s Encyclopedic Dictionary]. 423 p. St. Peters-
burg. (In Russian)  

14. Kulachnye boi v Kazani glazami ochevidtsev 
[Fisticuffs in Kazan through the Eyes of Witnesses]. 
URL: https://inkazan.ru/news/2017-03-05/kulachnye-
boi-v-kazani-glazami-ochevidtsev-
1435568?ysclid=lchjzp46sz494551692 (accessed: 
06.01.2023). (In Russian) 

15. Nurullin, I. Z. (1977). Tukai [Tukay]. 238 p. 
Moscow, Molodaya gvardiya. URL: 
https://www.litmir.me/br/?b=31345&p=1&ysclid=lchz7
x98yr128384983 (accessed: 06.01.2023). (In Russian) 

_______________________ 
 

«ТАТАРСКИЙ СЛЕД» В ИСТОРИИ РУССКИХ КУЛАЧНЫХ БОЕВ 
 

Милеуша Мухаметзяновна Хабутдинова, 
Казанский федеральный университет, 

Россия, 420008, г. Казань, ул. Кремлевская, д. 18, 
mileuscha@mail.ru. 

 
В статье систематизирован круг источников и исследований, в которых встречаются упо-

минания об участии татар в русских кулачных боях. Материалом для анализа послужили газет-
ные публикации, этнографические очерки и художественные произведения. Методологической 
основой являются исследования А. Грантовского, Г. Н. Базлова, В. А. Каца. В ходе исследова-
тельской работы выявлено, что в среде татар до революции 1917 г. встречались страстные по-
клонники русских кулачных боев. В Казани они проводились зимой на Кабане и Арском поле, 
а в Москве – на Москве-реке. Доказано, что для батыров это была возможность не только про-
демонстрировать свою молодецкую удаль, но и существенно улучшить свое материальное по-
ложение, поэтому они соглашались стать наемными бойцами. Татарские купцы расплачива-
лись с ними деньгами и чаем, а русские, кроме денег, выставляли бочки с водкой и пивом, сани 
с кренделями. Из-за травматичности в конце ХIХ в. кулачные бои в Казани были запрещены, а 
в начале ХХ в. из-за преследований властей перестали проводиться совсем. В истории 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 107 

московских кулачных боев превратилось в легенду имя татарина-мишарина Нура Алиева, 
известного больше по прозвищу Кара Малай. 

 
Ключевые слова: кулачный бой, русские и татарские слободы, Казань, С. Т. Аксаков, 

Ф. С. Шаляпин, Р. Илялов 
 

Введение 
Недавно нам стало известно, что татарин-

самбист Ренат Хасипов реконструировал сред-
невековое татарское боевое искусство «Сугу 
сәнгате» («Боевое искусство» / «Искусство уда-
ра»), состоящее из элементов боевого пляса, 
рукопашного боя и боя с оружием. Как утвер-
ждает собиратель сугу сәнгате, многие приемы 
этого боевого искусства были созданы на осно-
ве традиций древней формы татарской борьбы 
на поясах (татар көрәше), рукопашного боя 
древних тюрков. Р. Хасипов все это «раство-
рил» в движениях татарских танцев. Материа-
лы по боевой технике самбист собрал во время 
этнографических поездок по деревням Башкор-
тостана, в ходе которых он брал интервью у 
борцов көрәш (татар көрәше). Р. Хасипов вел 
предметную переписку с историками и работ-
никами музеев города Казани [1]. Мы считаем 
подобную практику интересной формой функ-
ционирования феноменов традиционной куль-
туры в посттрадиционной эпохе. 

Данная статья есть попытка систематизиро-
вать сведения об участии татар в таком народ-
ном развлечении на Руси, как кулачный бой. 
Изучив научную литературу, мы обнаружили 
ряд исследований, в которых подробно пред-
ставлена ритуализованная структура русских 
кулачных боев. В книге А. Грантовского «Рус-
ский кулачный бой» (1993), помимо практиче-
ских описаний самих боев, содержатся инте-
ресные сведения о вкладе исследователей и пи-
сателей в изучение этой народной забавы [2]. 
Г. Н. Базлов подробно изучил историю кулач-
ных боев на Руси в Средневековье и Новое 
время [3]. В. А. Кац в своей работе проанализи-
ровал кулачные бои как феномен национальной 
культуры [4]. К сожалению, мы не обнаружили 
серьезных научных работ, где были бы иссле-
дованы факты участия татар в этой народной 
забаве.  

 
Материалы и методы 

Материалом для нашего исследования по-
служили газетные заметки [5], труды этногра-
фов [6], [7], [8], востоковедов [9], воспомина-
ния очевидцев [10], художественные произве-
дения писателей [11], [12], в которых встреча-
ются описания кулачных боев, в которых уча-

ствуют татары. В работе использовались куль-
турно-исторический, системный методы анали-
за. 

 
Обсуждение 

 
«Кулачные бои на Руси представляют такое ха-

рактерное и своеобразное явление и такой интерес в 
развитии нашей культуры, что все, что относится до 
истории этого народнаго развлечения, разросшагося 
до грандиозныхъ размеровъ и распространеннаго 
повсеместно въ России, невольно останавливаетъ на 
себе внимание»,  

 
– считал А. А. Лебедев, очевидец кулацких 

боев в ХIХ в. По его мнению, этот «обычай со-
всем не русский и принесен к нам с запада, 
вместе с появлением иностранцев, вносивших к 
нам и свои воззрения на обрядности жизни» [6]. 
Русский востоковед-татарофил С. С. Аверкиев, 
напротив, уверен, что кулачный бой был на-
родной забавой, заимствованной русским наро-
дом с Востока [9, с. 192].  

Историк Н. И. Костомаров (1817–1885) в 
своем «Очерке домашней жизни и нравов вели-
корусского народа в XVI и XVII столетиях» 
(1860), описывая старинные русские кулачные 
бои, отмечает, что их участники «бились 
жестоко и неистово». Это могло для некоторых 
из них обернуться гибелью или инвалидностью 
[7, с. 227–228]. А. А. Лебедев считает, что 
кулачные бои не были столь мрачными, дикими 
и жестокими, как показались они Н. И. Косто-
марову: «Противники, недавно бившиеся и без-
пощадно старавшиеся ,,сломить стенку“, по 
окончании битвы, мирно и добродушно шли 
вместе в ,,кружала“, шинки, кабаки и харчевни, 
где и велись жаркие споры и оценка событий 
боя и ловкости того или другого бойца...» [6].  

В Энциклопедическом словаре И. Н. Бере-
зина мы обнаружили сведения о том, что в се-
редине XVIII века в «стенках» снискали славу 
казанские суконщики [13, c. 423].  

Сохранились сведения о том, что выдаю-
щимся бойцом своего времени был казанский 
царевич Худай-Кул (ум. 1523), брат хана Але-
гама, превратившийся после пленения и кре-
щения в Петра Ибрагимовича, после чего он 
навсегда потерял право претендовать на Казан-
ский престол: 



M.M.KHABUTDINOVA 
 

 108 

 
«Спустя неделю после таинства, на Святках, в 

знак особой милости, а также строя далеко идущие 
политические планы, великий князь Василий выдал 
за Петра свою родную сестру, княжну Евдокию. На 
зимних праздниках новобрачный царевич Петр 
,,тешился борьбой“ с московскими атлетами, в кото-
рой показал большое искусство. Используя особые 
захваты и приемы, Петр умел валить наземь против-
ников одной рукой» [14].  

 
В творческом наследии русского писателя 

С. Т. Аксакова (1791–1859) мы обнаружили ин-
тересный пример очеркового описания кулач-
ного боя на казанском озере Кабан между 
татарскими и русскими слободами, свидетелем 
которого он стал в 1806 г.: 

 
«Бои эти доходили иногда до ожесточения, и, 

конечно, к обыкновенной горячности бойцов при-
мешивалось чувство национальности. Бой, который 
видел я, происходил, однако, в должных границах и 
по правилам, которые нарушались только тогда, ко-
гда случалось одолевать татарам. Бойцы, выстроив-
шись в две стены, одна против другой, на порядоч-
ном расстоянии, долго стояли в бездействии, и 
только одни мальчишки выскакивали с обеих сторон 
на нейтральную середину и бились между собою, 
подстрекаемые насмешками или похвалами взрос-
лых; наконец, вышел вперед известный боец Абдул-
ка, и сейчас явился перед ним также известный боец 
Никита; татарин полетел с ног и вместо него вырос 
другой. Между тем в нескольких местах начали 
биться попарно разные бойцы. Удача была сначала 
равная: падали татары, падали и русские. Вставая, 
кто держался за бок, кто за скулу, а иных и уносили. 
Вдруг с страшным криком татары бросились стеной 
на стену – и завязалась ужасная, вполне рукопашная 
драка; но татары держались недолго, скоро попяти-
ли их назад, и они побежали. Русские преследовали 
их до берегов Кабана и с торжеством воротились. 
Мне сказывали, что когда случалось одолевать тата-
рам, то они преследовали русских даже в их избах и 
что тут-то вновь восстановлялся ожесточенный бой, 
в котором принимали участие и старики, и женщи-
ны, и дети: дрались уже чем ни попало. Такая схват-
ка всегда оканчивалась бегством татар. («Собирание 
бабочек» (Рассказ из студенческой жизни)) 
[11, с. 160]. 

 
Таким образом, данное описание кулачного 

боя основано на личных детских воспоминани-
ях С. Т. Аксакова, оно отличается достоверно-
стью, несет в себе эмоциональную оценку про-
исходящего на его глазах «ожесточенного боя».  

Нам удалось разыскать описание кулачного 
боя на Кабане в 1832 г. Автором этого этногра-
фического очерка является Лав. Фелоновъ [8]. 

В нем подробно описаны нравы казанских 
страстных любителей кулачных боев. 
«Главнокомандующим русских боевых 
искусств» в городе был купец Севастьян 
Дормидонтович Посконев. Он платил лучшим 
бойцам жалование, других одаривал ценными 
подарками. Во время боев нередко выкатывал 
бочки с водкой и пивом, возами вывозил кала-
чи. К нему стекались все, кто хотел померяться 
силой «съ татарвой». Татарские купцы также не 
скупились на расходы по содержанию ловких и 
дюжих молодцев: «не жалѣли денег и плохань-
кого чаю». По свидетельству автора очерков, за 
последние две зимы ни татарской, ни русской 
сторонам «къ величайшей досадѣ 
нацiонального чувства» не удалось одержать 
верх друг над другом [Там же, с. 213].  

В поисках дюжего молодца русский купец 
по воле случая познакомился с сыном бедного 
сельского дьячка Василием Никитовичем 
Добрыниным, которого отец в 14 лет отправил 
учиться в семинарию в Казань. К 16 годам 
парень превратился в «спартанца», с 
презрением относящегося к физической боли. 
Учился он плохо: когда оказался в старшем 
класе, ему уже исполнилось 24 года. Страстный 
поклонник кулацкого боя с ним познакомился, 
когда бурсак остановил на полном скаку 
жеребца и тем самым спас барыню. С легкой 
руки купца сына дьячка теперь стали называть 
«Добрыней Никитичем». Купец стал 
выставлять его на кулачные бои. Стоило 
Даниле появиться на поле боя, как татары 
начинали разбегаться. Все запомнили, как во 
время первого боя он сбил с ног шестнадцать 
татар, которых потом увезли на телегах. Татары 
называли его «шайтаном» [Там же, с. 214]. Это 
побудило братьев Исмангуловых в компании с 
другими купцами выписать себе непобедимого 
бойца из Астрахани по имени Абдрахман.  

Автор очерка в деталях описывает ритуал 
бахвальства двух купцов накануне кулачного 
боя. Один из гостей русского купца Севастьяна 
Дормидонтовича Посконева Спиридон Петро-
вич сообщает, что татарин заплатил наемному 
бойцу 100 рублей, оплатил «харчи и 
проѣздные». Гость описывает батыра как 
«Стра-ш-илище!»: 

 
«Росту – во! гость всталъ и поднялъ руку как 

только могъ высоко, – плечо – во! – гость отмѣрил 
сажень. А силища, что у лошади: диковенным кула-
чищемъ по три кирпича заразъ расшибаетъ». Чтобы 
присутствующие наглядно увидели силу заезжего 
молодца, «словоохотливый очевидецъ» продемон-



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 109 

стрировал перед гостями «сломанный четвертакъ» 
[Там же, с. 203].  

 
Купец напоминает гостям, что в прошлом 

году его боец, бурсак Данила, одолел батыра 
Нигматуллу и нагнал страх на обитателей Та-
тарской слободы, пройдя по ней «изъ конца въ 
конец». В благодарность от купца русский боец 
получил «трѣшницу».  

Пришедший по зову хозяина в дом бурсак 
достаточно равнодушно отреагировал на рас-
сказ очевидца и похвастался перед присутст-
вующими, что может «рублевики заламывать». 
Вскоре Данила продемонстрировал это свое 
умение, за что получил от хозяйки в награду 
«трѣшницу». Пришедший в восторг купец По-
сконев просит своего гостя передать татарско-
му купцу две половинки серебряного рубля с 
пожеланием отправить астраханского силача 
восвояси. Хозяин дома, вручив бойцу авансом 
«трѣшницу», обещает бурсаку карьерный рост, 
если он одолеет Абдрахмана: купец пообещал 
походатайствовать перед архиереем принять 
Данилу в приход дьяконом и найти ему невесту 
с приданым [Там же, с. 208].  

В очерке подробно описан кулачный бой в 
Крещение: татары толпились на отлогом берегу 
Кабана, где стояла Церковь Четырех Евангели-
стов, а русские – на противоположном берегу. 
Каждая из сторон с нетерпением ожидала своих 
купцов с наемными бойцами. 

Важную роль в характеристике бойцов иг-
рают их портреты. Весьма показателен портрет 
астраханского батыра, который предстает на-
стоящим франтом, «колоссом» среди малорос-
лых казанских татар: 

 
«Это был смуглый дѣтина лѣт сорока. В черной 

бородѣ его кое-гдѣ серебромъ отливалъ сѣдой во-
лосъ; на шiрокие плечи была накинута татарская ба-
ранья шуба, на головѣ набекрень надѣта высокая 
баранья шапка; изъ-подъ которой выглядывала зо-
лотая тюбетейка; на рукахъ надѣты огромные рука-
вицы изъ бѣлой кожи, доходящiе почти до локтя» 
[Там же, с. 219].  

 
Русские бойцы перед боем распределили 

между собой бойцов с татарской стороны. Пер-
выми бой начали подростки с той и другой сто-
роны. Затем «стенка» двинулась на «стенку». 
Астраханец «в стенку» не вошел. Обе стороны 
сражались в этот день с ожесточением. Астра-
ханец вступил в бой, завидев отступающих та-
тар. Он сбросил шубу и кинулся в самую гущу. 
Абдурахман раскидал русских бойцов и обра-
тил их в бегство. Таким образом, в первой 

схватке русские «потерпѣли полное пораже-
ние» [Там же, с. 220]. Добрынин не явился на 
первой бой, так как инспектор семинарии нака-
зал его за провинность. 

Во время второго боя Абдурахман и Доб-
рыня встали в «стенку». Завязалась битва. 
Спустя какое-то время бойцы оказались в двух 
шагах друг от друга. Абдурахман ударил своего 
соперника в грудь, а Добрыня ударом раздро-
бил ему ключицу и плечевую кость 
[Там же, с. 225]. «Татары, увидев своего герку-
леса сбитымъ, бросились бѣжать; русскiе 
преслѣдовали ихъ до Татарской слободы и вер-
нулись побѣдителями». Так закончился кулач-
ный бой на Кабане в 1832 г., после которого 
полиция взяла с Добрыни подписку больше не 
драться. Севастьян Дормидонтович слово свое 
сдержал: подобрал бойцу невесту и выхлопотал 
ему место дьячка. Через год его взяли в собор 
протодьяконом [Там же, с. 226].  

Этнографический очерк Лав. Фелонова на-
целен на описание нравов казанского купечест-
ва. Автор сконцентрировал свое внимание на 
описании подготовки кулачного боя и его про-
ведении. Важную роль в характеристике бой-
цов играют их портреты, а также факты био-
графии, способствовавшие тому, что они стали 
наемными бойцами. Лав. Фелонов перечисляет 
объем расходов, потраченных купечеством и с 
той, и другой стороны на содержание этой на-
родной забавы. Этнографический очерк есть 
красноречивое свидетельство того, что и татар-
ские, и русские купцы были страстными по-
клонниками кулачных боев на Кабане, поэтому 
они не жалели средств во имя победы.  

Весьма колоритное описание кулачного боя 
встречается в документальной повести 
Ф. С. Шаляпина «Страницы из моей жизни» 
[10]. Автор воссоздал весьма эпичную картину 
«забавы» между «казанской русью» и 
«добродушными татарами». Ф. С. Шаляпин 
отмечает, что кулачные бои, коих он стал 
участником будучи мальчишкой, начинались 
обычно зимой с «кавалерийских схваток» 
детворы на коньках, а затем в бой втягивалось 
все больше сил русских и татарских: 

 
«Постепенно вступали в бой подростки. За ними 

шло юношество, и, наконец, в разгаре боя, являлись 
солидные мужи в возрасте сорока лет и выше. Дра-
лись отчаянно, не щадя ни себя, ни врага. Но и в го-
рячке яростной битвы никогда не нарушали искони 
установленных правил: лежачего не бить, присев-
шего на корточки тоже, ногами не драться, тяжестей 
в рукавицы не прятать. А кого уличали в том, что он 



M.M.KHABUTDINOVA 
 

 110 

спрятал в рукавице пятак, ружейную пулю или ку-
сок железа, того единодушно били и свои и чу-
жие…». 

 
Ф. С. Шаляпин увекочил в своей повести 

образы «силачей» и с той, и другой стороны: 
 
«С русской стороны ,,силачами“ являлись двое 

банщиков: Меркулов и Жуковский – почтенные, 
уже старые люди, затем Сироткин и Пикулин, в до-
ме которого в Суконной я жил. Это был человек ог-
ромного роста, широкоплечий, рыжеватый и кудря-
вый, с остренькой бородкой и ясными глазами ре-
бенка... Я относился к нему благоговейно, как ко 
всем ,,силачам“, даже и татарской стороны: Сага-
туллину, Багитову. Когда я видел, как эти люди, по-
чему-то все добрые и ласковые, сбивают с ног могу-
чими ударами русских и татарских бойцов, мне 
вспоминались сказки: Бова, Еруслан Лазаревич, и 
скудная красотою и силой жизнь становилась ска-
зочной». 

 
Великий певец зафиксировал в своей повес-

ти легенды о казанских силачах, бытующие в 
народной среде, усиливавшие еще более «ребя-
чье преклонение пред ними»: 

 
«Так, о Меркулове говорилось, что ему сам гу-

бернатор запретил драться и даже велел положить 
на обе реки его несмываемые клейма: ,,Запрещается 
участвовать в кулачных боях“. Но однажды татары 
стали одолевать русских и погнали их до моста че-
рез Булак, канал, соединяющий Кабан-озеро с рекою 
Казанкой. Все ,,силачи“ русские были побиты, 
утомлены и решили позвать на помощь Меркулова. 
Так как полиция следила за ним, его привезли на 
озеро спрятанным в бочке – будто бы водовоз прие-
хал по воду. ,,Силач“ легко поместился в бочке. Он 
был небольшого роста, с кривыми, как у портного, 
ногами. Вылез он из бочки, и все – татары, русские – 
узнали его: одни со страхом, другие с радостью. 

В пылу боя бойцы той и другой стороны срыва-
лись с моста в Булак, по дну которого и зимою тек-
ла, не замерзая, грязная горячая вода из бань, сто-
явших по берегам его. Перейдя на свою сторону, та-
тары собрались с силами, и бой продолжался на 
улицах слободы до поры, пока не явилась пожарная 
команда и не стала поливать бойцов водою» [8]. 

 
Согласно сведениям, почерпнутым нами в 

«Казанском биржевом листке» (№ 13), в 1871 г. 
кулачные бои с Кабана были перенесены на 
Арское поле: 

 
«С Кабана, где прежде проходили так называе-

мые бои русских с татарами (а в прошлом году было 
настоящее Мамаево побоище), кончившиеся небла-
гополучно для многих, в нынешнюю Масленицу во 

избежание подобных случаев были переведены на 
Арское поле» [5]. 

 
Казанский историк Леонид Девятых в своих 

публикациях указывает, что в 1860–1870-х гг. 
одним из организаторов кулачных боев был 
известный в Казани боец Ибрагим Юнусов – 
сын почетного гражданина, кожевенного 
заводчика, купца первой гильдии Губайдуллы 
Юнусова. По некоторым сведениям, Ибрагим 
Юнусов даже нанимал себе тренера по боксу. 
Кроме того, он добывал бойцов для Старо-
Татарской слободы [14].  

По свидетельству Ф. С. Шаляпина, с 1886 г. 
кулачные бои на Кабане были запрещены и 
жестко преследовались со стороны властей [8].  

А. А. Лебедев в статье «История кулачных 
боев на Руси» (1913) констатирует, что татары 
принимали участие в кулачных боях на Моск-
ве-реке: «В кулачных боях принимали участие 
и татары, жившие на Москве в большом коли-
честве» [6]. 

В документальной повести Р. Илялова «Ба-
тыр уходит в легенду» (1984) рассказывается о 
Нурмагомете Невмановиче Алиеве (1892–
1964). До революции, будучи водителем «стен-
ки» на Москве-реке, он снискал прозвище «Ка-
ра Малай» («Черный парень»). В 1911 г. он 
впервые участвовал в международном матче по 
боксу в Москве. Там он добился превосходных 
результатов, послав в нокаут сильнейших со-
перников. В 1915 г. на «Всероссийском первен-
стве по тяжелой атлетике», в программу кото-
рого входил и бокс, Нур Алимов стал чемпио-
ном России в полутяжелом весе. Победил бок-
сер и в Первом Чемпионате в Москве. В декаб-
ре 1915 г. Нур Алимов был призван в Русскую 
Императорскую Армию, участвовал в боях на 
Западном фронте, затем стал обучать солдат 
рукопашному бою и готовить разведчиков. В 
годы Гражданской войны он прославился как 
командир Первого мусульманского социали-
стического полка. Из-за болезни он был комис-
сован и включился в общественно-спортивную 
работу, став одним из организаторов популяр-
ного спортивного общества «Спартак». 

Р. Илялов в своей повести рассказывает о 
том, что приемам татарской борьбы көреш Кара 
Малая обучил его отец, «силач-сабантуйник» 
[12, с. 14]. Нивман абый, проживавший в Тве-
ри, вынужден был отдать сына в наем к круп-
ному меховщику Шульману, проживавшему в 
Москве. Через два года мальчик оказался на 
службе у купца-миллионщика Иосифа Гопфин-
копфа. Заприметив спортивные задатки Нура, 



TATARICA: HISTORY AND SOCIETY 
 

 111 

новый хозяин привел его в «Общество любите-
лей лыжного спорта», где в одной из комнат 
взрослые и юнцы упражнялись в поднятии тя-
жестей. Вскоре Кара Малай на Московском са-
бантуе завоевал 3-е место.  

Р. Илялов в своей повести дает несколько 
описаний кулачных боев на Дорогомиловской 
заставе, куда Кара Малай попал в 15 лет. За год 
он прошел путь от рядового бойца до водителя 
«стенки». За два года, по наблюдениям окру-
жающих, «Нур поднаторел на ледовых побои-
щах». Кара Малай выступал за Замоскворечье и 
один стоил семерых [Там же, с. 32]. Как-то к 
Нуру после очередного боя накануне 1909 г. 
подошел пробойной кулачник московской сто-
роны Бессонов, который перестал участвовать в 
кулачных боях и серьезно занялся боксом. Так 
Кара Малай попал под опеку тренера Морро-
Дмитриева, что послужило началом его спор-
тивной карьеры [Там же, с. 33]. Однако участ-
вовать в кулачных боях на Москве-реке Кара 
Малай не бросил. Слава о беспроигрышном 
боксере-кулачнике вскоре стала не только дос-
тоянием Москвы, но и прокатилась по всей 
России. 

В среде татар более известен турецкий бо-
рец Карахмет, который приехал в Казань в цирк 
Никитиных. Вот как описывает его приезд 
И. Нуруллин в романе «Тукай»: 

 
«Почуяв запах денег, хозяева цирка решили 

подзаработать. Злые языки говорили, что Никитин 
наказал борцам: делайте вид, что боретесь, а сами 
поддавайтесь Карахмету. Объявление в ,,Волжском 
листке“ наводит на мысль, что эти слухи имели под 
собой почву. ,,В пятницу, 5 сентября, будет дано 
грандиозное представление в честь мусульманского 
праздника, – сообщала газета, – Карахмет выступит 
в роли Геркулеса: сломает две колоды карт и подко-
ву, намотает на руку железный обруч, разорвет цепь 
и кулаком забьет в доску большой гвоздь“» [15]. 

 
После «грандиозного представления» и в 

особенности после того, как Карахмет побросал 
на ковер нескольких борцов, он превратился в 
«национального героя» для казанских мещан и 
«сеннобазарцев»» [Там же]. 

Карахмет жил с Г. Тукаем в гостинице 
«Булгар».  

 
«Поэт с любопытством разглядывал высоченно-

го толстого силача в феске с кисточкой. Очевидно, 
его облик вызвал в памяти поэта образ Гали-батыра, 
но в сниженном, комично-бытовом виде. Как бы там 
ни было, именно Карахмет навел Тукая на мысль 
написать пародию на ,,Книгу о Кисекбаше“», 

 
– приходит к выводу автор знаменитого ро-

мана о великом татарском поэте. [Там же] 
 

Результаты 
Газетные, этнографические и художествен-

ные источники свидетельствуют о том, что в 
среде татар были страстные любители кулачно-
го боя. Самые ранние источники о мастерстве 
татар в русском кулачном бою датируются на-
чалом XVI в. (летописные своды о Крещении и 
женитьбе казанского царевича Худай Кула). По 
версии историка-востоковеда С. С. Аверкиева, 
сия народная забава имеет «восточные» корни. 
В Казани кулачные бои между татарскими и 
русскими слободами проводились зимой на Ка-
бане, а в конце ХIХ в. были переведены на Ар-
ское поле. По свидетельству очевидцев, в 
1886 г. кулачные бои были официально запре-
щены. Власти жестко пресекали нелегальные 
бои, поэтому в начале ХХ в. крупномасштаб-
ные бои сошли на нет. Обнаруженные нами 
свидетельства в этнографических очерках и ху-
дожественных произведениях в целом соответ-
ствуют сведениям, изложенным в научных ис-
следованиях.  

 
Выводы 

Очевидно, что наше исследование не ис-
черпывает тему «Татары и русский кулачный 
бой» и является одной из попыток осмысления 
картины нравов татарского купечества и жизни 
ярких народных представителей до революции.  

 
Литература 

1. Ханипов Р. Можно ли считать сугу сангат 
восточным единоборством ответ Хасипова (Уфа, 
июль 2011 года). URL: https://www.youtube.com/ 
watch?v=31Ou6HZJrWk (дата обращения: 
06.01.2023). 

2. Грантовский А. Русский кулачный бой. 
СПб.: Петербургское общество любителей кулачно-
го боя, 1993. 160 с. 

3. Базлов Г. Н. Деревенская артель кулачных 
бойцов-рукопашников (опыт реконструкции): по 
матер. Северо-Западной России: дис. … канд. фи-
лол. наук. М., 2002. 165 с. 

4. Куц В. А. Русский кулачный бой в контексте 
традиционной и современной культуры: системно-
синергетический анализ: дис. … докт. культуроло-
гии. СПб., 2014. 390 с. 

5. Казанский биржевой листок. № 13. 1871. 
14 февраля. 

6. Лебедев А. А. К истории кулачных боев на 
Руси // Русская старина. Т. 155. СПб., 1913. № 7. 
С. 103–123. № 8. С. 323–340. URl: nic60y-lebedev-k-



M.M.KHABUTDINOVA 
 

 112 

istorii-kulachnyh-boev.pdf (ethnosport.org). (дата 
обращения: 06.01.2023). 

7. Костомаров Н. И. Очерк домашней жизни и 
нравов великорусского народа в XVI и XVII столе-
тиях // Быт и нравы русского народа в XVI и XVII 
столетиях. Н. И. Костомаров. Смоленск: Русич, 
2011. С. 3–344. 

8. Лав. Фелоновъ. Крещенский бой на Кабанѣ 
(Изъ характеристики казанских нравовъ начала три-
дцатых годов) // Первый шаг. Казань. 1876. С. 201–
226. 

9. Аверкиев С. С. Влияние татар на жизнь рус-
ского народа / сост. И. В. Зайцев, отв. ред. 
И. М. Миргалеев. Казань: Институт истории 
им. Ш. Марджани АН РТ; Изд-во «ЯЗ», 2015. 292 с. 

10. Шаляпин Ф. С. Страницы из моей жизни // 
Ф. С. Шаляпин. Литературное наследство: Письма в 
3 т. Т. 1. М.: Искусство, 1976. С. 5–28. 

11. Аксаков С. Т. Собирание бабочек (Рассказ 
из студенческой жизни) // С. Т. Аксаков. Собрание 
сочинений в 5 т. Т. 2. М.: Правда. С. 158–395. 

12. Илялов Р. Батыр уходит в легенду. Казань: 
Татар. кн. изд-во, 1984. 188 с. 

13. Энциклопедический словарь Березина. 
СПб., 1893. С. 423. 

14. Кулачные бои в Казани глазами очевидцев. 
URL: https://inkazan.ru/news/2017-03-05/kulachnye-
boi-v-kazani-glazami-ochevidtsev-1435568?ysclid= 
lchjzp46sz494551692 (дата обращения: 06.01.2023). 

15. Нуруллин И. З. Тукай. М.: Молодая гвардия, 
1977. 238 с. URL: https://www.litmir.me/br/?b= 
31345&p=1&ysclid=lchz7x98yr128384983 (дата 
обращения: 06.01.2023). 

_______________________ 
 

РУСЛАРНЫҢ КУЛ СУГЫШЫ ТАРИХЫНДА «ТАТАР ЭЗЕ» 
 

Миләүшә Мөхәммәтҗан кызы Хәбетдинова, 
Казан федераль университеты, 

Россия, 420008, Казан ш., Кремль ур., 18 нче йорт, 
mileuscha@mail.ru. 

 
Мәкаләдә русларның кул сугышларында татар кешеләренең дә катнашуы турында искә 

алынган чыганаклар һәм тикшеренүләр системага салына. Анализ өчен материал буларак 
газета мәкаләләре, этнографик очерклар һәм сәнгать әсәрләре кулланылды. Мәкаләнең 
методологик нигезен А. Грантовский, Г.Н. Базлов, В.А. Кац тикшеренүләре тәшкил итә. 
Тикшеренү барышында ачыкланганча, 1917 елгы революциягә кадәр татарлар арасында рус 
кул сугышының җанатар катнашучылары булган. Казанда мондый сугыш уеннары кыш 
көннәрендә Кабан күлендә, Арча кырында, Мәскәүдә Мәскәү елгасында уздырылган. 
Батырларга ул беләкләрендәге көчне күрсәтер өчен форсат кына түгел, ә матди хәлләрен 
шактый яхшырту мөмкинлеге дә булганлыгы раслана, шуның өчен дә алар кул сугышларында 
ялланып та катнашканнар. Татар сәүдәгәрләре аларга акча һәм чәй белән түләгән, ә руслар, 
акчадан тыш, аракы һәм сыра тулы мичкәләр, крәндил тулы чаналар дә куя торган булган. 
Батырлар еш имгәнү сәбәпле, XIX гасырда Казанда кул сугышлары тыела, ә ХХ йөз башында 
хакимият кысрыклавы сәбәпле, бөтенләй туктатыла. Мәскәүдә уза торган кул сугышлары 
тарихында Кара Малай кушаматы алган мишәр-татар егете Нур Алиев исеме легендага әйләнә. 

 
Төп төшенчәләр: кул сыгыш, рус һәм татар бистәләре, Казан, С.Т. Аксаков, Ф.С. Шаляпин, 

Р. Илялов 
 



ZAGIR



CH.ZARIPOVA-CHETIN, G.AKSOY 
 

 114 

cation in a Russian gymnasium where he excelled 
in the Russian language and literature and learned 
French. In the same years, Zagir got interested in 
literary work. After his father’s death, his mother 
Fatima removed him from the Russian school and 
sent him to a madrasah. In 1886–1891, Zagir 
Bigiev studied at the Apanaevsky Madrasah in Ka-
zan. Here, along with the religion lessons, he stud-
ied Arabic, Persian and Turkish, continued to be 
interested in fiction and loved to read the works by 
Russian and French writers. After leaving the mad-
rasah in 1891, Z. Bigiev returned to Rostov-on-
Don and until the end of his life, he was a mullah 
there. At the same time, he worked on improving 
the level of his secular education by reading liter-
ary and scientific books. In 1893, Z. Bigiev trav-
eled in Turkestan in order to study the life and cul-
ture of Central Asian peoples. More than once, Z. 
Bigiev visited St. Petersburg, Moscow and Crimea. 
He had deep knowledge of Russian, Turkish and 
Western European literatures, spoke several for-
eign languages. At the age of 16, he wrote his first 
novel “Oluf, yaki gүzәl kyz Khadichә” (“Thou-
sands, or the Beautiful Khadicha”). This novel, 
written in the detective genre, was published in 
Kazan in 1887 (See more [2, pp. 10–11]). The lit-
erary critic S. Khafizov was one of the first to no-
tice that this Tatar detective story had something in 
common with the French novel by E. Chavette 
“Hunting for Millions” [3, p. 113], in which the 
crooks are after the beautiful Angella dowry [4]. 

The Menzelinsky State Tatar Drama Theater 
named after Sabir Umetbaev opened its 87th theat-
rical season with a performance based on Zagir 
Bigiev’s work “Өlүf, yaki gүzәl kyz Khadicha” 
(“Thousands, or the Beautiful Khadicha”). 

 
Materials and research methods 

The focus of our study is the analysis of R. 
Ayupov’s stage production based on Z. Bigiev’s 
novel “Thousands, or the Beautiful Khadicha” 
[14]. The subject of the study is the stylistic fea-
tures of this novel’s stage interpretation on the Ta-
tar stage. 

The theoretical basis of our study is the works 
of L. Shkileva [5], S. Skorokhod [6] and D. 
Fardeeva [7]. 

Z. Bigiev’s work has been thoroughly studied 
by Tatar literary critics (M. Gainullin [8, pp. 208–
229], F. Musin [9, pp. 302–318], R. Dautov [10, 
pp. 360–379], H. Minnegulov [11, pp. 97–103], F. 
Bashirov [12, pp. 392–400], A. Akhunov [13, pp. 
30–33] and others). The novelty of our work is the 
study of the features, characterizing the stage in-

terpretation of Z. Bigiev’s novel “Oluf, yaki guzal 
kyz Khadichә”. 

When studying the history of Z. Bigiev’s novel 
“Thousands, or the Beautiful Khadicha” in Tatar 
culture, we used the cultural-historical method; 
when studying the ways of transforming a literary 
work into a stage one, we resorted to the structural-
functional method. 

 
Discussion 

In the annotation to the two-act detective story, 
R. Ayupov characterizes the content of his stage 
work as follows: “The body of the young beauty 
Zuleikha is found in the hotel, and an investigation 
begins. Suspicion falls on the young Kazan Bai 
Musa Salikhov. Musa graduated from St. Peters-
burg University, but after the death of his father he 
is forced to continue the family business and be-
comes an entrepreneur. While studying in St. Pe-
tersburg, he meets the beautiful and educated girl 
Zuleikha who came with her father from Crimea. 
Young people fall in love with each other, true 
love is born between them. However, Musa’s mar-
riage proposal is rejected by Zuleikha’s father on 
the pretext that he does not know the young man 
well enough. A year passes. Unable to bear the 
longing for her beloved, Zuleikha, without telling 
her mother, goes in search of Musa to Kazan. 
However, by this time, Musa’s intentions have 
changed. One of the richest people in Kazan gives 
a hundred thousand in silver as his daughter 
Khadicha’s dowry. The girl is engaged to Musa, 
and a week later a wedding is to take place. During 
their meeting at the hotel, Musa tells Zuleikha 
about it and offers her money asking the girl to re-
turn to her mother in Crimea. Having lost the 
meaning of life, Zuleikha, in despair, commits sui-
cide. Musa has to go through an ordeal. The thing 
is, Khadicha’s dowry seems to be very tempting to 
his friend Gabdenasyr. In his own interests, he 
hides the letter of the dying Zuleikha and thereby 
misleads the investigation. Thus, Musa is in prison. 
However, in the end, the truth is revealed - after 
the discovery of the letter, addressed to her mother 
by the dying Zuleikha, Musa is released. He mar-
ries Khadicha, and Gabdenasyr, having failed, 
commits suicide” [15]. 

As R. Galiullin points out, in Z. Bigiev’s novel, 
“the motive for committing the crime is Khadicha’s 
dowry of one hundred thousand rubles. The stand-
ard plot revolves around traditional questions: Who? 
How? What for? An investigation into the crime be-
gins. In the novel, it is not always possible to under-
stand the author’s attitude to the depicted events. 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 115 

Both Musa (Ilmir Kashapov) and Gabdenasyr (Ildar 
Khalikov) are very close to each other in terms of 
their social status, both are rich parents’ heirs and, 
because of the dowry, seek to get Khadicha. But the 
author still sympathizes with Musa, mainly because 
Ahmadi-bai (Rinat Badretdinov) promised him his 
daughter before Gabdenasyr. The fact that 
Gabdenasyr, in order to achieve his selfish goal, 
tries to make Khadicha’s father abandon Musa by 
deceit, Z. Bigiev qualifies as a dishonest act and 
“punishes” him for this. M. Gainullin defines the 
author’s position in approximately the same way, 
emphasizing that, by not keeping his word given to 
Zuleikha and leaving her in difficult times, Musa 
becomes a criminal. Here, we should take into ac-
count the educational aims of the novel: the author’s 
sympathies are with Europeanization, his ideal is 
enlightenment. The novel shows two kinds of con-
flict: between the criminal and the victim, between 
the criminal and the detective. When Zuleikha’s su-
icide becomes known, the initial ideas about the vic-
tim and the perpetrator undergo changes: Musa, 
falsely accused of murder, becomes the victim, and 
Gabdenasyr becomes the perpetrator. The conflict of 
the detective and the criminal is about the disclosure 
of this particular secret. Musa’s 10-year-with-hard-
labour sentence performs the effect of a “false” cli-
max. The denouement is surprising for the reader. 
The detective Shubin “leads” the external storyline, 
the “internal” threads are in the hands of 
Gabdenasyr. The novel is characterized by dyna-
mism, the author’s craving for the objectivity of the 
narrative and retrospective inserts also serve this 
purpose. 

These and other features make it possible to 
identify this work as a traditional detective story. 
The types of the victim, the criminal and the detec-
tive are depicted with objective clarity. The author 
pays great attention to material evidence, the false 
conclusions, made by the detective as a “false 
trail”, also serve to increase the intrigue. The mys-
tery of the detective story is solved in an intuitive 
artistic way [2, pp. 10–11]. 

According to N. Skorokhod, “The synthesis of 
arts in the modern theater brings the director’s vi-
sion of the performance to the fore, subordinating 
all the arts involved in it to his creative conception. 
Prose plays the leading role in the art synthesis on 
the theater stage. After all, the need to create an ar-
tistic analogue of the novel on the stage required 
the theater to search for more capacious means of 
expression in other areas of art. In order to fully 
recreate the volumetric structures of prose, the 
richness and diversity of its ideas and images on 

the stage, the theater needed a more active interac-
tion of other arts. Prose stimulated and activated 
the processes of synthesis on the stage” [6, p. 54]. 

It was the first time that the work of Z. Bigiev 
has been staged in the Tatar theater. In his produc-
tion, R. Ayupov resorts to the synthesis of different 
types of arts: literature, cinema, dance, music and 
circus. The theatrical performance becomes an 
“open artistic structure” (R. Barth) [16, p. 280]. 
Coming in contact with prose, which stimulates the 
semiosis of arts, the director-screenwriter makes 
adjustments to the poetics of the theater. As a re-
sult, acting plasticity changes, as well as the ways 
of experiencing emotions, communication of actors 
and audience, functions of music, interior and se-
miotics of the stage chronotope. The director has 
shortened the scene in the court, has made adjust-
ments to the finale: contrary to the author’s con-
ception, he does not kill Gabdennasyr. According 
to the journalist R. Latypov, this outcome better 
corresponds to the realities of life [17]. As for the 
rest, R. Ayupov’s production is compatible with 
the author’s intention. 

The performance takes the audience back to 
the nineteenth century. Having plunged into the 
hubbub of Kazan city streets, the viewer moves to 
rest with the characters of the play in the silence of 
the hotel rooms, occupied by the merchant 
Gabdullin (Khafiz Khammatullin). The peaceful 
atmosphere is disturbed by the news of a young 
woman’s murder. The stage action takes us either 
to the house of the lawyer Andreev (Ilnaz 
Khismatullin), or to the house of Akhmadi Bai 
(Rinat Badretdinov), or the house of Nigmatulla 
(Foat Zaripov). The chronotope of Musa’s memo-
ries (Ilmir Kashapov) incorporates the pictures of 
his life in Petersburg. Following the investigator 
Shubin (Nurlan Shaekhov), the viewer finds him-
self at the police station and in the homeland of the 
suicide girl in Crimea. 

The scenography is extremely ascetic. It is 
dominated by the theatrical spirit. The space is or-
ganized with the help of sake-platforms, which are 
transformed either into a bed, or into a chaise, or 
into a wagon, or into a Sabantuy maidan. Moving 
the characters in the stage space by means of these 
platforms, the director demonstrates their rise or 
moral fall. He skillfully uses the dressing up tech-
nique (e. g. Shubin’s dressing up as a beggar). 

To enhance the meanings, the director resorts 
to a chorus of newsboys and maids. The choir 
helps to convey the bustling rhythm of city life. 

The image of the carpet becomes a structure-
forming element in the scenography of the perfor-



CH.ZARIPOVA-CHETIN, G.AKSOY 
 

 116 

mance. A through-motif is the motif of life knots. 
By letting us a glimpse of the life of Tatar bais-
fabricants in the 19th century, the scriptwriter, fol-
lowing the author and the investigator, unravels the 
knots of other people’s destinies. As you know, in 
one square meter of a classic pile woolen carpet 
there can be from 90 to 360 thousand knots. 

Dozens of colorful balls hang from the ceiling. 
Involuntarily, one recalls a magic ball from a fairy 
tale, which “rolls by itself, showing the betrothed 
ones the way to the place of their imprisonment, to 
the kingdom of evil.” As a rule, the fairy-tale char-
acter does not know where the kingdom of 
Koshchei or Serpent Gorynych is located. The 
supporting-character in the person of Baba Yaga 
puts this knowledge into the hands of the epic 
character in the form of a guiding thread. A similar 
symbol can be found in the Greek myth of the 
Minotaur. Theseus is saved by the guiding thread 
of Ariadne. The thread has always descended from 
the celestial sphere, from another higher world. A 
thread wound into a ball is associated with higher 
knowledge. It leads the fairy-tale character to a 
place where he gets rid of illusions, gets to the root 
of his delusions. At the sight of multi-colored balls, 
I recollect the Tatar proverb: “Җepne җyynasan, 
yomgak bulyr” (“If you wind the yarn, you will get 
a ball”). We are the witnesses of how Musa ac-
quires the meaning of life. 

In the performance, the ball gets a multifaceted 
interpretation. On the one hand, it symbolizes each 
of the characters’ life-tangle, on the other hand, it 
helps the audience, which have freed themselves 
from idle gossip around the characters, to discover 
the true culprit of the tragedy that happened in the 
hotel. The multi-colored threads become the image 
of the ball of fate, woven from the threads of dif-
ferent people, participating voluntarily or involun-
tarily in the formation of the individual fate. 

If the balls organize the top of the stage space, 
the bottom is formed by packs of the newspaper 
“The Kazan Telegraph” issues. In this way, the di-
rector emphasizes the spirit of the times, the spirit 
of Europeanization, penetrating into the new gen-
eration of Tatar merchants. 

An important place is given to the camera, 
whose appearance on the stage marks a turning 
point in the life of the characters. Musa, at gun-
point of justice, is beginning to see clearly who his 
enemy is and who his friend is. Light plays an im-
portant role in these scenes. 

In the episode about marriage, the image of a 
loom holds a significant place; on it, the oriental 
carpet that Zuleikha wove is left unfinished. In the 

finale, it looks like a mute reproach to the relatives 
who did not save the girl in love, the girl who de-
cided to commit suicide because of the fear of be-
ing dishonored. The central pattern of the carpet - 
the tree of life – has remained unformed. 

At the same time, in the development of the 
love story, the loom plays the role of an impromptu 
harp – a saz, which shapes the audience’s idea of 
the soul strings. Each of the characters in the love 
triangles plays the soul strings of the other, dream-
ing of finding a place in the corner of the heart of 
their loved ones. In the characters’ dreams, the ob-
ject of their passion is mythologized smoothly tak-
ing the image of a siren woman. 

The main idea of the play is the imminence of 
punishment: the Tatar people have a proverb 
“Doshman is ayaktan, dus bashtan yori” - “The en-
emy walks with his feet, the friend walks over the 
head”. Musa trusts Gabdenasyr as he would trust a 
friend, so he shares his innermost secrets with him. 
Even people of the older generation, his relatives 
and acquaintances, who experienced a lot of hard-
ships in their lifetime, understand that he is a cun-
ning person, but they still cannot believe that he is 
capable of committing such a vile act. When they 
realize it, it is too late. By chance, Musa has a nar-
row escape” [17]. 

R. Ayupov has crafted the script wisely, having 
thoroughly thought through the system of charac-
ters. The performance fully reveals not only the 
main characters, but also every supporting charac-
ter. In this production, Zuleikha, an episodic char-
acter, becomes a full-fledged heroine. According to 
R. Latypov, in R. Ayupov’s performance “the im-
age of Zuleikha helps to embody other ideas (Ilsina 
Minnemullina). Zuleikha leaves her home – it is 
both sad and instructive. Don’t we see other people 
today who are ready to dive into the pool of love 
without a backward glance? The girl regrets her 
naivete and her thoughtless act… The guy can’t be 
blamed either - he can’t even imagine that the girl 
is so much in love with him. Having no news about 
Zuleikha, he makes up his mind to arrange his life 
without her… The love story of the girl and the 
boy is beautifully presented, resembling more of a 
melodrama than of a detective story, so a beautiful 
happy ending would be to the point… This would 
be a very beautiful love scene. But no, the girl dies, 
and the boy has to live with it … But the boy who 
has just escaped prison does not think about it, 
there are great opportunities in front of him: he 
gets rid of his enemy and takes a beautiful, wealthy 
girl as his wife, these thoughts will come to him 
later” [17]. 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 117 

The originality of R. Ayupov’s performance is 
its Europeanized plot clad in the clothes of an ori-
ental fairy tale. Journalist R. Mokhәmmаtova was 
one of the first to pay attention to this feature: “The 
European plot is packed in an oriental box. Possi-
bly, to make this love story resemble an oriental 
fairy tale” [18]. The East manifests itself in cos-
tumes and music. 

Developing the marriage of convenience 
theme, Rassam B. Gyilmanov pays great attention 
to Khadicha’s costume. An important place in the 
performance is given to the fesu - a headdress in 
the form of a small cap (a tablet), richly decorated 
with embroidery or coins. The money included in 
the title of the work, in the space of the perfor-
mance, grows from a vital detail into a multi-
valued symbol. In the motives of the key charac-
ters’ actions, its role is emphasized through the 
features of Khadicha’s Tatar costume. As R. 
Latypov rightly notes, “It can be said that the main 
wealth of Khadicha is money written ‘on her face’. 
Her face is covered with gold coins. She rarely 
raises it - this is quite understandable, because the 
struggle is all about money. ‘Everything here is 
decided by money. Both the desire for truth, and 
the desire to ‘expose lies’ - behind all this, there is 
money. They are ready to make any concessions 
for this money. Caught in a predicament, no one 
seeks justice, and the truth is bought. Either they 
have given up on justice at all, or it is no longer 
possible - no one is talking about the truth here”- 
concludes R. Latypov [17]. 

The director devotes great attention to the or-
ganization of the chronotope. The images of a 
horse carriage and a wagon give momentum the 
performance. Stylistically, it is through the antithe-
sis that the space of memories, Musa’s dreams and 
his business conversation with a lawyer are out-
lined. In the traditions of the theater del arte, the 
production presents pairs of servants (Elvira 
Khairetdinova - Azat Җiһanshin), as well as a po-
liceman (Indira Gaifullina) and a detective. 

Developing the love story, the creators of the 
performance focus on love triangles: Zuleikha - 
Musa - Khadicha, Musa - Khadicha - Gabdenasyr. 
The plot of matchmaking is supported by the style 
of the costumes. There is a lot of gold in 
Zuleikha’s Crimean folk festive costume embroi-
dery. This is done to emphasize the walk of the so-
ciety the female character belongs to. As we know, 
to tailor the wedding dress of the Crimean Tatars 
expensive fabrics should be used: velvet, brocade 
and silk. The symbolic color of the Crimean Tatars 

is red, so the female characters appear in red and 
pink costumes in the performance. 

Developing the theme of matchmaking, the di-
rector resorts to the grotesque. This trend manifests 
itself in the costumes of the characters. Thus, the 
maid costume is made in the English style. The 
image of the maid remotely resembles the image of 
the Rat from the fairy tale “Thumbelina”. This is 
how the theme of the bride-commodity is played 
up. The director exaggerates the facts: Khadicha’s 
father is not interested in his daughter’s wishes. All 
his thoughts are about increasing his capital as a 
result of profitable matchmaking. This is empha-
sized through the gestures of the female character. 
When Khadicha worries about her beloved, expos-
ing her spiritual impulse, her face is open, at the 
sight of her father, the girl covers her face with an 
element of her headdress woven from money. 

Humorously, but with a pinch of irony, the 
scenes of love are performed in the play. The loom 
turns into a harp-saz, and playing on its strings the 
lovers melt in their feelings. Plastic plays an im-
portant role in this. The choreographer exploits the 
aesthetics of the oriental dance (plasticity director 
Marat Kazyikhanov). The romantic style is support-
ed by video graphics (Maxim Kunin). The mother’s 
letter is illustrated with a video, showing Zuleikha 
in love in the bosom of nature. Landscape sketches 
create the idea of a romantic girl obsessed with her 
passion. Thanks to the Tatar folk song “Җngache”, 
the scene of the matchmaking and dressing of the 
bride looks very lyrical. Once again, the director 
skillfully uses the potential of the antithesis: the fe-
male character’s dreams (“Ai җingәche, 
soigәnemne dimlәche” – “Could you arrange my 
marriage to my beloved, auntie”) come into conflict 
with the attitudes of her relatives. In this scene, the 
theme of the bride’s forced choice is emphasized 
through making a ring out of a Tatar towel. 

An important role in unraveling the detective 
story is played by Zuleikha’s mother who “unties 
the knot of her daughter’s suicide mystery” by tell-
ing about her confession letter. 

In the play, the duel between Musa and 
Gabdenasyr is performed in the style of batyrs 
fighting on the Maidan. Raising Musa, debunking 
Gabdenasyr, the director focuses on the costumes 
(Musa is wearing a white shirt), he turns their faces 
in opposite directions, indicating the aspiration of 
the ideal hero to good, and the villain to evil. 

 
Results 

When developing the script, R. Ayupov tries to 
remain as close to the author’s idea as possible. At 



CH.ZARIPOVA-CHETIN, G.AKSOY 
 

 118 

the end of the nineteenth century, Z. Bigiev, when 
writing his detective novel, was guided by the 
achievements of the French writers, the authors of 
the first detective stories. In the 21st century, the 
creators of the performance, based on the novel 
“Oluf, yaki gүzәl kyz Khadichә” (stage director R. 
Ayupov, artist B. Gilvanov, composer Yu. 
Bikchantaev, videographer Maxim Lunin), sought 
to find original features in the “nationalization” of 
the detective story on the stage of the Tatar theater. 
In the stage action, the Kazan and St. Petersburg 
chronotopes are smoothly intertwined with the 
Crimean (Eastern) ones. The plot of the courtship 
manifests itself in the costume design of the female 
images (costume details, color) and dances in the 
performance. 

 
Conclusions 

No doubt, the play “Oluf, yaki guzal kyz 
Khadichә” (dir. R. Ayupov) can be called the crea-
tive success of the Menzelinsky State Tatar Drama 
Theater named after Sabir Amutbaev. 

 
References 

1. Mustafin, R. A. (2005). Detektivnaya 
literatura. Tatarskaya ehntsiklopediya [Detective Liter-
ature. Tatar Encyclopedia]. T. 2. Kazan', Institut 
tatarskoi entsiklopedii. Pp. 264–265. (In Russian) 

2. Galiullin, R. R. (2007). Ehvolyutsiya detektiva 
v tatarskoi literature: avtoreferat dis. ... kandidata 
filologicheskikh nauk [The Evolution of the Detective 
Story in Tatar Literature: Ph.D. Thesis Abstract]. Ka-
zan. gos. un-t im. V. I. Ul'yanova-Lenina. Kazan', 23 p. 
(In Russian) 

3. Khafizov, (1973). Tatarskaya proza vtoroi 
poloviny XIX veka: k voprosu formirovaniya i razvitiya 
prosvetitel'skogo realizma: dissertatsiya ... kandidata 
filologicheskikh nauk [Tatar Prose of the Second Half of 
the 19th Century: On the Formation and Development 
of Enlightenment Realism: Ph.D. Thesis]. Kazan', 199 
p. (In Russian) 

4. Shavett, E. (1877). Okhota za millionami 
[Hunting for Millions]. St. Petersburg, red. zhurn. 312 p. 
“B-ka dlya chteniya”.  (In Russian) 

5. Shkileva, L. F. (1972). Problema teatral'noi 
instsenirovki russkogo klassicheskogo romana na sovetskoi 
stsene: (MKHAT, 30-e gody): avtoreferat dis. na soiskanie 
uchenoi stepeni kandidata iskusstvovedeniya [The Problem 
of Theatrical Staging of the Russian Classical Novel on the 
Soviet Stage (Moscow Art Theater, 1930s): Ph.D. Thesis 
Abstract]. Gos. in-t teatr. iskusstva im. A. V. 
Lunacharskogo. Kafedra istorii rus. dorevolyuts. i sov. 
teatra. Moscow [b. i.], 22 p. (In Russian) 

6. Skorokhod, N. S. (2010). Kak instsenirovat' 
prozu: Proza na russkoi stsene: istoriya, teoriya, 
praktika [How to Stage Prose: Prose on the Russian 

Stage: History, Theory, Practice]. 344 p. St. Petersburg, 
“Peterburgskii teatral'nyi zhurnal”. (In Russian) 

7. Fardeeva, D. R. (2014). Natsional'naya proza 
na stsene tatarskogo gosudarstvennogo akademi-
cheskogo teatra imeni G. Kamala [National Prose on 
the Stage of the Tatar State Academic Theater Named 
after G. Kamal].188 p. Kazan', IYALI. (In Russian) 

8. Gainullin, M. Kh. (1966). Tatarskaya 
literatura i publitsistika nachala XX veka [Tatar Litera-
ture and Journalism of the Early 20th Century]. AN 
SSSR. Kazan. in-t yazyka, literatury i istorii. 435 p. 
Kazan', Tatknigoizdat. (In Russian) 

9. Musin, F. (1985). Zaһir Bigiev. Tatar әdәbiyaty 
tarikhy 6 tomda [Zahir Bigiev. History of Tatar Litera-
ture in 6 Volumes]. 2 t. XIX iөz tatar әdәbiyaty. Pp. 
302–318. Kazan, Tatar. kit. nәshr. (In Tatar) 

10. Bigiev, Z. (1991). Zur gөnaһlar: romannar, 
sәyakhәtnamә [Deadly Sins: Novels, Travelogues]. 382 
p. Kazan, Tatar, kit. nәshr. (In Tatar) 

11. Miңnegulov, Kh. (1995). “Ismeң sineң millәt 
yashәdekchә yashәr” [“Your Name Will Live as Long 
as Your Nation Lives]. Miras. No.11/12, pp. 97–103. (In 
Tatar) 

12. Bәshirov, F. (2015). Zaһir Bigiev. Tatar 
әdәbiyaty tarikhy [Zahir Bigiev. History of Tatar Litera-
ture]. 8 tomda. T. 3: XIX iөz. Pp. 392–400. Kazan, Ta-
tar. kit. nәshr. (In Tatar) 

13. Akhunov, A. (2009). Achylmagan serlәr [Un-
solved Mysteries]. Idel. No. 6, pp. 30–33. (In Tatar) 

14. Bigiev, Z. (2022). “Өlүf, yaki gүzәl kyz 
Khәdichә” (R. Әyupov instsenirovkasy) [“Thousands, or 
the Beautiful Khadicha” (staged by R. Ayupov)]. R. 
Әyupov shәkhsi arkhivy. Kul"yazma. 04.08. 19 p. (In 
Tatar) 

15. Bigiev, Z. “Өlүf, yaki gүzәl kyz Khәdichә” 
[“Thousands, or the Beautiful Khadicha”]. 
https://minzalateatr.ru/tizd-n-premera-14-oktyabr-zakir-
bigiev-lef-yaki-g-z-l-kyz-h-dich/ (accessed: 
12.12.2022). (In Tatar) 

16. Bart, R. (1994). S/Z. Per., red. otv. G. K. 
Kosikova, per. V. P. Murat. 303 p. Moscow, RIK 
“Kul'tura”. (In Russian) 

17. Latypov, R. “Өlүf”, yaki Akcha baryna da 
khuҗa: Minzәlә teatry berenche tatar detektivyn 
sәkhnәlәshterde [“Thousands…”, or Money Owns Eve-
rything: Menzelinsky Theater Staged the First Tatar De-
tective Story]. URL: https://intertat.tatar/news/oluf-
yaki-akca-baryna-da-xua-minzala-teatry-berence-tatar-
detektivyn-saxnalasterde-
5855439?ysclid=leb9qjdcu8775400611.(In Tatar) 

18. Mөkhәmmәtova, R. Minzәlә teatrynda 
prem'era: “Өlүf...” yaki Bigievnyң fenomenal'lege 
nidә? [Premiere at the Menzelinsky Theater: “Thou-
sands…”, or What Is Bigiev’s Phenomenality?]. URL: 
https://intertat.tatar/news/minzala-teatrynda-premera-
oluf-yaki-bigievnyn-fenomenallege-nida-5855778? 
ysclid=lebdmrgf6e70884822 (accessed: 02.11.2022). (In 
Tatar) 

_______________________ 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 119 

 
ЗАҺИР БИГИЕВНЕҢ «ӨЛҮФ, ЯКИ ГҮЗӘЛ КЫЗ ХӘДИЧӘ» 

ДЕТЕКТИВЫ ТАТАР СӘХНӘСЕНДӘ 
 

Чулпан Әфраим кызы Зарипова-Четин, 
Кавказ университеты, 

Tөркия, 36000, Kарс Мәркәзе, 
chulpancetin@gmail.com. 

 
Гөлүсә Габдерәшит кызы Аксой, 

Бартын университеты, 
Төркия, 74110, Бартын ш., Котлыбәй-Язычылар Мәркәзе, 

gaksoy@bartin.edu.tr. 
 

Мәкалә З. Бигиевнең «Өлүф, яки Гүзәл кыз Хәдичә» («Меңнәр, яки Гүзәл кыз Хәдичә») 
исемле беренче татар детектив романының режиссер Р. Әюповның сәхнә интерпретациясе 
үзенчәлекләрен өйрәнүгә багышланган. Бу әсәрнең татар әдәбиятында өйрәнелү тарихы 
системага салынган. Мәкаләдә инсценировкадагы персонажлар системасы, образларның идея-
сәнгати потенциалы ачыкланган. Прозаның сәхнә интерпретациясендә көнчыгыш һәм 
көнбатыш традицияләренең үзенчәлекле синтезы күрсәтелгән. Р. Әюповның үз спектаклендә 

әдәбият, кино, бию, музыка, цирк кебек төрле сәнгать төрләренә мөрәҗәгать итүе исбатлана. 
 
Төп төшенчәләр: татар әдәбияты, татар театры, детектив, Заһир Бигиев, Ренат Аюпов 

 
Кереш 

Әдәбиятта детективтан да популяррак 
жанрны күз алдына китерү мөмкин түгел. 
Криминаль эчтәлекле әсәрләрне элек тә, бүген 
дә олысы һәм кечесе йотлыгып укый. Татар 
әдәбиятында да детектив жанрның тарихы 
шактый бай. Әлеге жанрдагы беренче әсәр 136 
ел элек иҗат ителгән. «Татар прозасында 
детектив әдәбият әсәрләре XIX йөз ахырында 
языла башлый. Татар әдәбиятында детектив 
юнәлешнең барлыкка килүе, бер яктан, шәһәр 
халкы һәм җинаятьләр саны арту, икенче яктан, 
рус һәм чит ил әдәбиятларының тәэсире көчәю 
белән бәйле» дип саный Р.Ә. Мостафин [1]. 

Әдәбият белгече Р. Галиуллин фикеренчә, 
Заһир Бигиев татар әдәбиятына мондый 
жанрның кирәклеген аңлаган беренче татар 
язучысы була. Татар әдәбиятында реалистик 
роман жанрына һәм публицистикага нигез 
салучы Заһир Ярулла улы Бигиев 1870 елда 
Дондагы Ростов шәһәрендә ахун гаиләсендә 

туа. Булачак әдип башлангыч белемне рус 
гимназиясендә ала, рус телен һәм әдәбиятын 
тирәнтен өйрәнә, французча да белә. Шул ук 
елларда Заһир матур әдәбият белән дә 
кызыксына башлый. Атасы үлгәч, анасы 
Фатыйма аны, рус мәктәбеннән алып, 
мәдрәсәгә бирә. 1886–1891 елларда Заһир 
Бигиев Казанда Күл буе мәдрәсәсендә укый. 
Биредә дин сабаклары белән бергә, гарәп, 

фарсы, төрек телләрен өйрәнә, матур әдәбият 
белән кызыксынуын дәвам итә, рус һәм 

француз язучыларының әсәрләрен яратып 
укый. 1891 елда мәдрәсәне тәмамлагач, З. 
Бигиев туган шәһәренә кайта һәм гомеренең 
ахырына кадәр анда мулла булып тора. Бер үк 
вакытта ул дөньяви белемен күтәрә, әдәби-
фәнни китаплар укый. 1893 елда З. Бигиев, 
Урта Азия халыкларының тормыш-
көнкүрешен, мәдәниятен өйрәнү максаты 
белән, Төркестан буйлап сәяхәт кыла. З. Бигиев 
берничә тапкыр Санкт- Петербургта, Мәскәүдә, 
Кырымда була. Ул рус, төрек, Көнбатыш 
Европа әдәбиятларын тирән белгән, берничә 
чит телдә сөйләшкән. Уналты яшендә З. Бигиев 
үзенең беренче әсәрен – «Өлүф, яки Гүзәл кыз 
Хәдичә» исемле романын яза. Детектив жанрда 
язылган бу роман 1887 елда Казанда басылып 
чыга (Бу турыда тулырак: [2, с. 10–11]). 
Әдәбият белгече С.Х. Хафизов, беренчеләрдән 
булып, татар телендә язылган әлеге 
детективның француз Э. Шаветтаның 
“Миллионнарга ау” дигән романы [3, с. 113] 
белән аваздаш икәнлеген әйтә, анда да 
жуликлар Анджелла исемле чибәр кызның 
бирнәсе өчен тозак коралар [4]. 

Сабир Өметбаев исемендәге Минзәлә Татар 
дәүләт драма театры 87 нче театр сезонын 
Заһир Бигиевнең «Өлүф, яки Гүзәл кыз 



CH.ZARIPOVA-CHETIN, G.AKSOY 
 

 120 

Хәдичә» әсәре нигезендә куелган спектакль 
белән ачты. 

 
Тикшеренү өчен материаллар һәм методлар 

Анализ өчен материал буларак, З. 
Бигиевнең “Өлүф яки Гүзәл кыз Хәдичә” 
романы буенча Р. Әюпов эшләгән “Гүзәл кыз 
Хәдичә” инсценировкасы алынды [14]. 
Тикшеренү предметы – күрсәтелгән романның 
татар сәхнәсе өчен сәхнәләштерелгән 
инсценировкасының стиль үзенчәлекләре. 
Безнең тикшеренүнең теоретик нигезен Л.Ф. 
Шкилеваның [5], С.Н. Скороходның [6], Д.Р. 
Фәрдиеваның [7] хезмәтләре тәшкил итә. 

З. Бигиевнең иҗаты татар әдәбияты 
белгечләре М.Х. Гайнуллин [8, 208–229 б.], Ф. 
Мусин [9, 302–318 б.], Р.З. Даутов [10, 360–379 
б.], Х.Й. Миңнегулов [11, 97–103 б.], Ф. 
Бәширов [12, 392–400 б.], А. Ахунов [13, 30–33 
б.] һ.б. тарафыннан өйрәнелгән. Безнең 
тикшеренүнең яңалыгы З. Бигиевнең “Өлүф, 
яки Гүзәл кыз Хәдичә” романының сәхнә 
инсценировкасындагы сәхнәләштерү 
үзенчәлекләрен өйрәнүдән гыйбарәт. 

З. Бигиевнең “Өлүф, яки Гүзәл кыз Хәдичә” 
әсәренең татар мәдәниятендә тоткан урынын 
өйрәнү барышында, мәдәни-тарихи ысул 
файдаланылды, ә әдәби чыганакны сәхнә әсәре 
итеп үзгәртү юлларын шәрехләү өчен, 
структур-функциональ методка мөрәҗәгать 
ителде. 

 
Фикер алышу 

2 күренешле детектив романның 
аннотациясендә Р. Әюпов үзенең сәхнә 
әсәренең эчтәлеген болай дип тасвирлый: 
«Кунакханәдә яшь сылу кыз Зөләйханың үле 
гәүдәсе табыла, тикшерү башлана. Шик 
Казанның яшь бае Муса Салиховка төшә. Муса 
Петербург университетын тәмамлый, әмма 
әтисенең вафатыннан соң гаилә эшен дәвам 
итәргә, эшмәкәрлек белән шөгыльләнергә 
мәҗбүр. Петербургта укыган чорда, ул әтисе 
белән Кырымнан килгән чибәр һәм укымышлы 
кыз Зөләйха белән очраша. Яшьләр бер-берсен 
ошата, алар арасында чын мәхәббәт уты 
кабына. Ләкин Мусаның өйләнешү тәкъдимен, 
егетне начар беләм дигән сәбәп белән, 
Зөләйханың әтисе кире кага. Бу вакыйгалардан 
соң бер ел уза. Сөйгәнен сагынуга түзә алмаган 
Зөләйха, әнисенә әйтеп тормыйча, Мусаны 
эзләп, Казанга килә. Әмма бу минутка 
Мусаның ниятләре инде үзгәргән була. 
Казанның иң бай кешеләреннән берсе, кызы 

Хәдичәгә бирнә итеп, йөз мең көмеш бирә. Кыз 
ярәшелгән, бер атнадан Мусаның никахы. 
Кунакханәдә очрашу вакытында ул бу турыда 
Зөләйхага әйтә һәм кызга, әнисе янына 
Кырымга кайтыр өчен, акча тәкъдим итә. Дөнья 
ямен югалткан Зөләйха чарасызлыктан 
тормышын үз-үзенә кул салу белән тәмамлый. 
Мусаны алда зур сынаулар көтә. Чөнки 
Хәдичәнең бирнәсе аның дусты 
Габденнасыйрны да җәлеп итә. Үз 
мәнфәгатьләрен кайгыртып, ул Зөләйханың 
үлем алдыннан язган хатын яшерә һәм тикшерү 
эшләрен ялган юлга кертеп җибәрә. Шулай 
итеп, Муса төрмәгә эләгә. Ләкин, нәтиҗәдә, 
дөреслек таш ярып чыга – Зөләйханың үлем 
алдыннан әнисенә язган хаты табылып, Муса 
иреккә чыгарыла, алар Хәдичә белән өйләнешә. 
Җиңелгән Габденнасыйр атылып үлә» [15]. 

Р. Галиуллин әйткәнчә, З. Бигиев 
романында җинаять мотивы булып, Хәдичәнең 
йөз меңлек бирнә акчасы тора. Сюжет гадәти 
сораулар тирәсендә корыла: Кем? Ничек? 
Нәрсә өчен? Җинаять эшен тикшерү башлана. 
Романда авторның үзе сурәтләгән вакыйгаларга 
карата мөнәсәбәтен һәрвакытта да төгәл 
ачыклап бетереп булмый. Муса да (Илмир 
Кашапов), Габденнасыйр да (Илдар Халиков) 
социаль чыгышлары ягыннан үзара охшаш, 
икесе дә бай ата-ана варисы һәм икесе дә бирнә 
акчасына кызыгып, Хәдичәгә өйләнергә тели. 
Шулай да автор Мусага күбрәк теләктәш, чөнки 
Әхмәди бай (Ринат Бәдретдинов) кызын аңа, 
Габденнасыйрга караганда, алданрак ярәшкән. 
Габденнасыйрның, мәкерле максатына ирешү 
өчен, Хәдичәнең әтисен алдап, Мусадан баш 
тартырга өндәвен З. Бигиев намуссыз гамәл дип 
бәяли һәм шуның өчен аңа “җәзасын” да бирә. 
М. Гайнуллин исә автор позициясен 
түбәндәгечә билгели: Муса, Зөләйхага биргән 
вәгъдәсен бозып һәм аны авыр вакытта ташлап, 
җинаять кыла. Биредә романның 
мәгърифәтчелек юнәлешен дә исәпкә алмыйча 
булмый: автор европалашу ягында, аның 
идеалы мәгърифәтчелектә. Романда ике төрле 
конфликт чагыла: җинаятьче белән аның 
корбаны арасында һәм җинаятьче белән 
шымчы арасында. Зөләйханың үз-үзенә кул 
салуы билгеле булгач, корбан белән җинаятьче 
турындагы беренчел күзаллаулар үзгәреш 
кичерә: кеше үтерүдә гаепләнгән Муса үзе 
корбанга, Габденнасыйр җинаятьчегә әйләнә. 
Тикшерүче-шымчы белән җинаятьче 
арасындагы конфликт нәкъ менә шушы серне 
ачыклауны күздә тота. Мусаны 10 еллык 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 121 

сөргенгә хөкем итү “ялган” кульминация 
эффектын бирә. Чишелеш укучы өчен 
көтелмәгәнчә килеп чыга. Тышкы сюжет 
сызыгын шымчы Шубин “алып бара”, эчке 
сюжет җепләре Габденнасыйр кулында. 
Романга динамизм хас, автор хикәяләүне 
объектив алып барырга тырыша, моңа 
ретроспективалы өстәмә текстлар да ярдәм итә. 

Шушы һәм башка сыйфатлар әсәрне 
традицион детектив буларак билгеләү 
мөмкинлеген бирә. Корбан, җинаятьче һәм 
шымчы типажлары зур төгәллек белән 
сурәтләнгән. Автор җинаять билгеләренә, 
дәлилләргә зур игътибар бирә, шымчының 
“ялган эз” буларак, дөреслеккә туры килмәгән 
нәтиҗәләре шулай ук әсәрне укырга кызыклы 
итә. Детектив тарихның сере интуитив рәвештә 
сәнгати юл белән ачыла» [2, 10–11 б.]. 

Н.С. Скороход раслаганча, «хәзерге заман 
театрында берничә сәнгать төренең синтезы 
беренче планга режиссёрның күзаллавын 
чыгара, спектакльдә катнашкан сәнгать төрләре 
аның иҗади концепциясенә буйсындырыла. 
Сәнгать төрләренең синтезы процессында театр 
сәхнәсендә әйдәп баручы роль прозага бирелә. 
Сәхнәдә романның художестволы аналогын 
булдыру ихтыяҗы театрдан сәнгатьнең башка 
өлкәләрендә тагын да көчлерәк тәэсир итү 
чаралары эзләүне таләп итә. Прозаның күләмле 
структурасын, аның байлыгын, идеяләрен һәм 
образларын тулы канлы итеп сәхнәдә иҗат итү 
өчен, театрга башка сәнгать төрләре белән 
актив рәвештә хезмәттәшлек итү таләп ителә. 
Проза сәхнәдә синтез процессларына этәргеч 
бирә һәм активлаштыра» [6, 54 б.]. 

З. Бигиев әсәре татар сәхнәсендә беренче 
тапкыр куелды. Р. Әюпов үзенең спектаклендә 
сәнгать төрләре синтезына мөрәҗәгать итә: 
әдәбият, кино, бию, музыка, цирк. Театр 
спектакле «ачык сәнгать структурасы» булып 
китә (Р. Барт) [16, 280 б.]. Режиссёр-сценарист 
проза белән эшләп, сәнгать төрләренең 
семиозисына ирешеп, театр поэтикасына 
төзәтмәләр кертә. Нәтиҗәдә актерларның 
пластикасы, кичерешләре, актерларның 
тамашачы белән аралашуы, музыканың 
функциясе, җиһазлар, сәхнә хронотобының 
семиотикасы үзгәрә. Режиссёр суд сәхнәсен 
кыскарта, финалга төзәтмәләр кертә: автор 
концепциясенә каршы килеп, ул 
Габденнасыйрны үтерми. Журналист Р. 
Латыйпов фикеренчә, сюжеттагы мондый 
чишелеш тормыш-чынбарлыкка туры килә [17]. 

Моннан тыш Р. Әюпов инсценировкасында 
автор салган эздән чыкмый. 

Спектакль тамашачыларны ХIХ гасырга 
алып кайта. Казан урамнарының гөрелтесеннән 
тамашачы геройлар белән бергә сәүдәгәр 
Габдуллин (Хафиз Хамматуллин) кунакханәсе 
номерларына кереп ял итә. Тынычлыкны яшь 
хатынның үлеме турындагы хәбәр боза. Сәхнә 
күренешләре безне әле адвокат Андреев (Илназ 
Хисмәтуллин) өенә, әле Әхмәди бай (Ринат 
Бәдретдинов) өенә яки Нигъмәтулла (Фоат 
Зарипов) өенә алып китә. Муса (Илмир 
Кашапов) хатирәләренең хронотобы аның 
Петербургтагы тормышының картиналарын да 
үз эченә ала. Тикшерүче Шубин (Нурлан 
Шәехов) артыннан тамашачы әле полиция 
участогына, әле үз-үзенә кул салган кыз 
артыннан Кырымга барып чыга. 

Сәхнә бизәлеше аскетларча гади. Анда 
театральлек рухы хөкем сөрә. Пространство 
сәке-күперләр хисабына оештырыла: алар әле 
караватка, әле бричка - җиңел арбага, әле 
вагонга, әле Сабантуй мәйданына әйләнә. 
Геройларның әлеге сәке-күперчекләр 
ярдәмендә пространство буйлап күчеше 
аларның әхлакый үсеше яки түбән тәгәрәвенә 
дә ишарә итә. Режиссёр кием алыштыру 
алымын да оста файдалана (Мәсәлән, 
Шубинның хәерче булып киенүе). 

Мәгънәви яктан көчәйтер өчен, режиссёр 
газета таратучы малайларның һәм асрау 
кызларның хорына мөрәҗәгать итә. Хор шәһәр 
тормышының ыгы-зыгысын күрсәтү өчен дә 
хезмәт итә. 

Спектакльнең сәхнә бизәлешендә келәм 
структура кора торган образ булып китә. 
Тормыш төеннәре мотивы - үтәли мотив. 
Тамашачыларга ХIХ гасыр татар байлары-
фабрикантларының көнкүрешен күрсәтеп, 
сценарий авторы роман авторы һәм тикшерүче-
шымчы артыннан чит кешеләр язмышларының 
төеннәрен дә чишә. Билгеле булганча, классик 
рәвештә йоннан тукылган келәмнең бер квадрат 
метрында 90-360 төен булырга мөмкин. 

Түшәмнән дистәләрчә төсле йомгаклар 
асылынып тора. Ирексездән, әкиятләрдәге 
тылсымлы йомгак искә төшә: үзеннән-үзе 
тәгәри һәм сөйгән ярларын эзләп, юлга чыккан 
юлчыларга сөйгән ярлары яшерелгән явызлык 
патшалыгына юл күрсәтә. Кагыйдә буларак, 
әкият герое Кощейның да, Дию пәриенең дә 
патшалыгына юлны белми. Эпик геройга 
Убырлы карчык ярдәмгә килеп, аның кулына 
тылсымлы йомгакның җебен тоттыра. 



CH.ZARIPOVA-CHETIN, G.AKSOY 
 

 122 

Грекларның Минотавр турындагы мифларында 
да шундый ук символны очратырга мөмкин. 
Тезейны Ариаднаның юл күрсәтә торган җебе 
коткара. Андый җепләр һәрвакытта да күктән, 
югарыдагы башка дөньядан төшерелә. 
Йомгакка чорналган җеп югарыдан иңдерелә 
торган гыйлемнәрне символлаштыра. Ул әкият 
героен тиешле җиренә китереп җиткерә, 
иллюзияләреннән арындыра, ялгышларын 
күрсәтеп бирә. Төрле төстәге йомгакларны 
күргәч, хәтергә «Җепне җыйнасаң, йомгак 
булыр» дигән татар халык мәкале килә. Без 
Мусаның тормыш мәгънәсен табуына шаһит 
булабыз. 

Спектакльдә йомгак күпкырлы итеп 
шәрехләнә. Бер яктан, ул һәрбер персонажның 
тормыш йомгагын символлаштыра, икенче 
яктан, геройлар тирәсендәге гайбәтләрдән 
арынып, тамашачыга кунакханәдә булган 
фаҗигадәге гаепле кешене ачыкларга ярдәм 
итә. Төрле төстәге җепләр төрле кешеләрнең 
язмыш җепләреннән чорналган язмыш йомгагы 
образына җыйнала. 

Йомгаклар сәхнә пространствосының өске 
ягын формалаштырса, аскы ягын - “Казанский 
телеграф” газетасы төргәкләре оештыра. 
Режиссёр шул рәвешле вакыт рухын, татар 
сәүдәчелегенең яңа буынына үтеп кергән 
европалашу рухын ассызыклый. 

Фотоаппаратка мөһим урын бирелә, аның 
сәхнәдә кат-кат күренүе персонажларның 
тормышындагы кискен үзгәрешләрне белдерә. 
Муса хөкем вакытында үзенә кемнең дус, 
кемнең дошман икәнлеген ачыклый. Әлеге 
күренешләрдә ут мөһим рольне уйный. 

Өйләнү турындагы сюжетта туку станы 
образына шактый урын бирелә. Әлеге станда 
Зөләйханың тукып бетерелмәгән келәме кала. 
Финалда ул, намусын югалтудан куркып, үз-
үзенә кул салырга мәҗбүр булган гашыйк 
кызны яклап кала алмаган якыннарына телсез 
шелтә булып аңлашыла. Келәмнең төп бизәге – 
гомер агачы – тукылып бетмичә калган. Биредә 
бизәкнең гомер агачы булуы да, аның тукылып 
бетмәве дә очраклы түгел. Зөләйханың, 
морадына ирешә алмыйча, гомере өзелүгә 
ишарә итә алар. 

Мәхәббәт сюжетының үстерелешендә туку 
станогы импровизацияле арфа – саз ролен дә 
уйный, ул тамашачыларда күңел кыллары 
турында күзаллау тудыра. Мәхәббәт 
өчпочмагында катнашучы һәрбер персонаж 
икенче берәүнең күңел кылларында уйный, 
сөйгән кешесенең йөрәк түрендә урын алырга 

хыяллана. Геройларның хыялларында гыйшык 
объекты мифлаштырыла һәм хатын-кыз-сирена 
образына әверелә башлый. 

Спектакльнең төп идеясе – җинаять 
барыбер үз җәзасын алачак. «Дошман – аяктан, 
дус баштан йөри» дигән татар халкы гыйбарәсе 
дә бар. Габденнасыйрның дус түгел икәнен 
Муса күрми, аңа эч серләрен сөйли. Хәтта 
өлкәннәр, күпне күргән туганнары, танышлары 
“ул – астыртын” дисәләр дә, ул соң чиккәчә 
моңа ышанмый. Ышанганда инде соң була... 
Дөрес, тәмам соң булып чыкмый, ул котылып 
кала ала әле» [17]. 

Р. Әюпов үз сценариенда персонажлар 
системасына зур игътибар биргән. Спектакльдә 
төп геройлар гына түгел, һәрбер эпизодик 
персонаж да тулысынча ачыла. Әсәрдә төп 
герой булмаган Зөләйха спектакльдә тулы 
канлы герой булып катнаша. Р. Латыйпов 
фикеренчә, Р. Әюпов спектаклендә «Зөләйха 
(Илсинә Миңнемуллина) образы аша башка 
идеяләр дә үтеп кергән. Зөләйханың өен ташлап 
китүе кызганыч та, гыйбрәтле дә. Гашыйк 
булдым дип, бөтен дөньясын ташлап чыгып 
китүчеләр бүгенге заманда да бар. Кыз үзенең 
беркатлылыгы, ахырын уйламыйча эш итүе 
белән кызганыч та... Егетне дә гаепләп булмый 
– ул кызның шул дәрәҗәдә үзенә гашыйк 
икәнен күзаллый алмаган, Зөләйхадан 
бернинди хәбәр-хәтер булмагач, үзенең 
тормышын аннан башка гына корырга булган... 
Кыз белән егетнең мәхәббәт тарихы, детектив 
әсәр кысаларыннан чыгып, мелодрамага хас 
булганча, бик матур итеп тәкъдим ителгән. 
Аны шушында матур итеп төгәлләп куясы, 
аларны бергә калдырасы килә башлый... Ләкин 
юк – кыз һәлак була, ә егеткә шушының белән 
яшисе... Әмма инде җинаятьтән котылып 
калган егет бу хакта уйламый да, аның алдында 
юллар ачыла, ул дошманнан котыла, чибәр, 
акчалы кызга өйләнә… Бу фикерләр, бу уйлар 
әле аңа соңыннан киләчәк» [17]. 

Р. Әюпов спектакленең үзенчәлеге шунда 
ки, режиссёр-сценарий авторы европалаш-
тырылган сюжетны шәрык әкияте киемнәренә 
киендерә. Моңа беренчеләрдән булып 
журналист Р. Мөхәммәтова игътибар итте: 
«Европача “пешерелгән” әсәр “шәрыкчә” 
тартмага салынган. Бәлки, бу – мәхәббәтне 
Шәрык әкияте итеп күз алдына китерүдәндер» 
[18]. Шәрык биредә костюмнарда һәм музыкада 
чагылыш таба. 

Рәссам Б. Гыйльванов мәхәббәтсез, исәп-
хисапка корылган өйләнү темасын үстереп, 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 123 

Хәдичәнең костюмын аерым игътибар белән 
эшли. Спектакльдә фәскә - чигеп һәм вак 
тәңкәләр белән бизәлгән төймә кебек бәләкәй 
кәләпүшкә мөһим урын бирелә. Әсәрнең 
исеменә үк чыгарылган акча, спектакль 
пространствосында тормыш деталеннән 
күпмәгънәле символга кадәр үстерелә. Төп 
персонажларның гамәлләре мотивларында 
акчаның роле Хәдичә костюмының 
үзенчәлекләре аша ассызыкланган. Р. Латыйпов 
төгәл билгеләгәнчә, «Хәдичәнең төп байлыгы – 
акчалары икәне аның “йөзенә язып куелган” 
дип әйтеп була. Аның битен алтын тәңкәләр 
каплап тора. Ул аларны бик сирәк кенә күтәрә – 
бу аңлашыла да, көрәш бит акча тирәсендә 
бара». 

«Бөтен нәрсәне дә акча белән хәл итәләр 
монда. Дөреслек өчен тырышу да, “ялган 
җиңсен” дию дә – барысының да артында акча 
ята. Юк кына әйбер өчен дә бар да кулын сузып 
тора һәм, шул акча өчен, әллә нинди 
рәвешләргә керергә әзерләр. Кыен хәлгә калгач, 
берсе дә гаделлек эзләми, ә дөреслекне сатып 
алмакчылар. Алар әллә инде гаделлеккә 
бөтенләй кул селтәгән, әллә инде бу мөмкин 
хәл түгел – дөреслек турында монда авыз ачып 
сөйләүче дә юк», – дип нәтиҗә ясый Р. 
Латыйпов [17]. 

Режиссёр хронтопны оештырганда, аңа зур 
мәгънә сала. Спектакльгә динамиканы ат 
арбасы белән вагон образлары да бирә. 
Хатирәләр пространствосы, Мусаның 
сагышлары һәм аның адвокат белән эшлекле 
сөйләшүе стилистик яктан антитеза аша 
күрсәтелә. Асраулар (Эльвира Хәйретдинова – 
Азат Җиһаншин), шулай ук полицейский 
(Индира Гайфуллина) һәм шымчы дел-арте 
театры традицияләрендә бирелә. 

Мәхәббәт сюжетын үстереп, спектакльнең 
авторлары игътибарларын мәхәббәт 
өчпочмакларына юнәлтә: Зөләйха – Муса – 
Хәдичә, Муса – Хәдичә – Габденнасыйр. 
Яучылык сюжеты костюмнар стилистикасы 
белән көчәйтелә. Зөләйханың кырымча бәйрәм 
костюмы алтын ука белән чигелгән. 
Героиняның социаль чыгышы шулай 
ассызыклана. Билгеле булганча, кырым 
татарларының туй киемнәрен тегү өчен, 
кыйммәтле тукымалар кулланыла: бәрхет, 
парча, ефәк. Кырым татарларының символик 
төсе - кызыл төс, шуңа да спектакльдәге хатын-
кыз персонажлар кызыл яки алсу төстәге 
костюмнардан чыга. 

Режиссёр спектакльдә яучылык темасын 
гротеск алымнары белән көчәйтә. Әлеге 
тенденция геройларның костюмнарында да 
чагыла. Кунакханә хезмәтчесенең костюмы 
инглизләр стилендә эшләнгән. Хезмәтченең 
образы “Уймак кыз” әкиятендәге Күсе образын 
хәтерләтә. Шул рәвешле кәләш-товар темасы 
тирәнәйтелә. Режиссёр буяуларны тагын да 
куерта: Хәдичәнең әтисе кызының теләкләренә 
колак салып та тормый. Аның бөтен уе, кызына 
отышлы кияү табып, байлыгын арттыру 
турында гына. Бу героиняның хәрәкәтләрендә 
дә ассызыклана. Хәдичә сөйгәне турында 
борчылганда, аның турында сөйләгәндә, йөзен 
ача, әтисен күрүгә йөзен тәңкәләрдән тукылган 
баш киеме белән каплый. 

Спектакльдә мәхәббәт күренешләре юмор 
белән, урыны-урыны белән каһкаһәле итеп 
уйнала. Станок арфа-сазга әйләнә, аның 
кылларында уйнаганда, гашыйк парлар 
үзләренең хисләрендә эри. Бу вакытта пластика 
әһәмиятле роль уйный. Хореограф шәрык биюе 
эстетикасына мөрәҗәгать итә (пластика буенча 
режиссёр Марат Казыйханов). Романтик 
стилистикага видеографика да ярдәм итә 
(Максим Кунин). Анага язылган хат гашыйк 
Зөләйханың табигать кочагындагы 
видеосюжеты белән озатыла. Пейзаж 
манзаралары гашыйк булган кызның романтик 
табигатен күрсәтү өчен хезмәт итә. Татар халык 
җыры «Җиңгәче»не җырлап яучылау һәм 
кәләшне киендерү сәхнәсе дә лирик төсләр 
белән баетылган. Режиссёр антитеза алымын 
янә оста файдалана: героиняның сагышлары 
(“Ай җиңгәче, сөйгәнемне димләче”) 
туганнарының киңәшләре белән каршылыкка 
керә. Кәләшнең сайлау мөмкинлеге булмау 
темасы татар сөлгесеннән боҗра ясау аша 
ассызыклана. 

Детектив табышмагын чишүдә Зөләйханың 
әнисе мөһим роль уйный, ул кызының барысы 
да язылган хаты турында сөйләп, үз-үзенә кул 
салуы турындагы “сер төенен чишә”. 

Муса белән Габденнасыйрның көрәше 
спектакльдә Сабантуй батырлары 
мәйданындагы көрәш стилендә эшләнгән. 
Мусаны күтәреп, Габденнасыйрны фаш итәр 
өчен, режиссёр игътибарны аларның 
костюмнарына юнәлтә (Муса ак күлмәктән) 
һәм аларның йөзләрен икесен ике якка карата: 
идеаль герой яхшылыкка, начар герой 
явызлыкка таба йөз тота. 

 



CH.ZARIPOVA-CHETIN, G.AKSOY 
 

 124 

Нәтиҗәләр 
Р. Әюпов сценарийны эшләгәндә, мөмкин 

кадәр романга тугрылык сакларга омтыла. ХIХ 
гасыр ахырында З. Бигиев үзенең детектив 
романын язганда, беренче детективлар автор-
лары – француз язучыларына йөз тота. ХХI 
гасырда роман буенча куелган «Өлүф, яки 
Гүзәл кыз Хәдичә» спектакле авторлары (ре-
жиссер-инсценировка ясаучы Р. Әюпов, рәссам 
Б. Гыйльванов, композитор Й. Бикчәнтәев, 
видеограф Максим Кунин) татар театры 
сәхнәсендә детектив сюжетны “миллиләштерү” 
эшендә кызыклы алымнар табарга омтылган-
нар. Сәхнә куелышында Казан, Петербург 
хронотоплары салмак кына Кырым (Шәрык) 
белән үрелеп китә. Яучылык сюжеты 
спектакльдәге хатын-кыз образларының 
костюмнарында (костюм детальләре, төсләр), 
биюләрдә үзе турында белдерә. 

 
Йомгаклау 

«Өлүф, яки Гүзәл кыз Хәдичә» спектаклен 
(реж. Р. Әюпов), һичшиксез, Сабир Өметбаев 
исемендәге Минзәлә Татар дәүләт драма 
театрының иҗади уңышы дип бәяләргә була. 

 
Әдәбият 

1. Мустафин Р.А. Детективная литература // 
Татарская энциклопедия. Т.2. Казань: Институт 
татарской энциклопедии, 2005. С. 264–265. 

2. Галиуллин Р.Р. Эволюция детектива в та-
тарской литературе: автореферат дис. ... кандидата 
филологических наук : 10.01.02 / Казан. гос. ун-т им. 
В.И. Ульянова-Ленина. Казань, 2007. 23 с. 

3. Хафизов С.Х. Татарская проза второй поло-
вины XIX века: к вопросу формирования и развития 
просветительского реализма: диссертация ... канди-
дата филологических наук: 10.01.03. Казань, 1973. 
199 с. 

4. Шаветт Э. Охота за миллионами. Санкт-
Петербург: ред. журн. «Б-ка для чтения», 1877. 
312 с. 

5. Шкилева Л. Ф. Проблема театральной инс-
ценировки русского классического романа на совет-
ской сцене: (МХАТ, 30-е годы): автореферат дис. на 
соискание ученой степени кандидата искусствове-

дения. 17.00.01 / Гос. ин-т театр. искусства им. А. В. 
Луначарского. Кафедра истории рус. дореволюц. и 
сов. театра. Москва: [б. и.], 1972. 22 с. 

6. Скороход Н.С. Как инсценировать прозу: 
Проза на русской сцене: история, теория, практика. 
СПб.: «Петербургский театральный журнал», 
2010. 344 с. 

7. Фардеева Д.Р. Национальная проза на сцене 
татарского государственного академического театра 
имени Г. Камала. Казань: ИЯЛИ, 2014. 188 с. 

8. Гайнуллин. М.Х. Татарская литература и 
публицистика начала XX века / АН СССР. Казан. 
ин-т языка, литературы и истории. Казань: Таткни-
гоиздат, 1966. 435 с. 

9. Мусин Ф. Заһир Бигиев // Татар әдәбияты 
тарихы: 6 томда. 2 т.: ХIХ йөз татар әдәбияты. 
Казан: Татар. кит. нәшр, 1985. Б. 302–318. 

10. Бигиев З. Зур гөнаһлар: романнар, 
сәяхәтнамә. Казан: Татар. кит. нәшр. 1991. 382 б. 

11. Миңнегулов Х. «Исмең синең милләт 
яшәдекчә яшәр» // Мирас. 1995. №11/12. Б. 97–103. 

12. Бәширов Ф. Заһир Бигиев // Татар әдәбияты 
тарихы: 8 томда. 3 т.: XIX йөз. Казан: Татар. кит. 
нәшр., 2015. Б. 392–400. 

13. Ахунов А. Ачылмаган серләр // Идел. 2009. 
№ 6. Б. 30–33. 

14. Бигиев З. «Өлүф, яки Гүзәл кыз Хәдичә» (Р. 
Әюпов инсценировкасы) // Р. Әюпов шәхси архивы. 
Кулъязма. 04.08. 2022. 19 б. 

15. Бигиев З. «Өлүф, яки Гүзәл кыз Хәдичә» // 
https://minzalateatr.ru/tizd-n-premera-14-oktyabr-zakir-
bigiev-lef-yaki-g-z-l-kyz-h-dich/ (мөрәҗәгать итү 
вакыты: 12.12.2022). 

16. Барт Р. S/Z / пер., ред. отв. Г. К. Косикова, 
пер. В. П. Мурат. Москва: РИК «Культура», 1994. 
303 с. 

17. Латыйпов Р. «Өлүф», яки Акча барына да 
хуҗа: Минзәлә театры беренче татар детективын 
сәхнәләштерде // URL: https://intertat.tatar/news/oluf-
yaki-akca-baryna-da-xua-minzala-teatry-berence-tatar-
detektivyn-saxnalasterde-5855439?ysclid=leb9qjdcu 
8775400611 

18. Мөхәммәтова Р. Минзәлә театрында 
премьера: «Өлүф...» яки Бигиевнең феноменальлеге 
нидә? // URL: https://intertat.tatar/news/minzala-
teatrynda-premera-oluf-yaki-bigievnyn-fenomenallege-
nida-5855778?ysclid=lebdmrgf6e70884822 
(мөрәҗәгать итү вакыты: 02.11.2022). 

_______________________ 
 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 125 

ДЕТЕКТИВ ЗАГИРА БИГИЕВА  
«ТЫСЯЧИ, ИЛИ КРАСАВИЦА ХАДИЧА» НА ТАТАРСКОЙ СЦЕНЕ 

 
Чулпан Афраимовна Зарипова-Четин, 

Кавказский университет, 
Turkey, 36000, Kars/Center, 

chulpancetin@gmail.com. 
 

Гульуся Габдрашитовна Аксой, 
Бартынский университет, 

Турция, Бартын, Факультет Агаджи, 54, 
gaksoy@bartin.edu.tr. 

 
Статья посвящена изучению особенностей сценической интерпретации первого татарского 

детектива «Тысячи, или красавица Хадича» З. Бигиева режиссером Р. Аюповым. 
Систематизирован материал по степени изученности этого произведения в татарском 
литературоведении. Охарактеризована система персонажей в инсценировке, выявлен идейно-
художественный потенциал образов. В статье раскрыты особенности переплетения восточных 
и западных традиций в сценической интерпретации прозы. Доказано, что Р. Аюпов прибегает в 
своем спектакле к синтезу разных видов искусств: литература, кино, танец, музыка, цирк. 

 
Ключевые слова: татарская литература, татарский театр, детектив, Закир Бигиев, Ренат 

Аюпов 
 



G.R.GAINULLINA 
 

 126 

DOI: 10.26907/2311-2042-2023-20-1-126-147 

AMIRKHAN YENIKI’S WORKS ON THE TATAR STAGE 
 

Gulfiya Rasilevna Gainullina, 
Kazan Federal University, 

18 Kremlyovskaya Str., Kazan, 420008, Russian Federation, 
gulfiarasilevna@mail.ru 

 
The article explores the history of the works by Amirkhan Eniki, the national writer of the Repub-

lic of Tatarstan and laureate of the State Prize named after G. Tukay, on the Tatar stage. Tatar theaters 
have repeatedly turned to the writer’s prose. The Tatar State Theater of Drama and Comedy named af-
ter K. Tinchurin staged such productions as “Kurkam min bu bakhettan” (“I Am Afraid of This Hap-
piness”, 1987, director P. Isanbet, the author of the dramatization N. Shaikhutdinov, M. Zabbarov), 
based on the story “Reshe” (“Haze”, 1962), and “Gоlandem tutash hatirase” (“Memoirs of Gulyandam 
Tutash”, 2018), based on the story of the same name (1975, directed by R. Zagidullin, the author of 
the dramatization I. Gali). In 2019, the youth theater “Mizgel” (“A Moment”, KFU, dir., the author of 
the dramatization I. Khafizov), and in 2022 – the Tatar State Academic theatre named after G. Kamal 
(dir., the author of the dramatization A. Zabbarov) showed the story “Reshe” (“Haze”, 1962). M. 
Zabbarov presented the performances based on the writer’s novels “Aytelmagan vasiyat” (“The Un-
told Will”) and “Yorak sere” (“The Secret of the Heart”) on the stage of the youth theater “Mizgel” 
(TGGPU) in different years. The Almetyevsk Tatar Drama Theater put on the play “Tormysh Koraby” 
(“The Ship of Life”, 2011, directed by G. Akberdina, authored by F. Ismagilova) on its stage. 

Our study is based on dramatizations of the writer’s prose. The subject of the research is the 
ideological and aesthetic features of the writer’s and directors’ findings, the methods of stage 
embodiment of A. Eniki’s philosophical and moral thoughts. The innovation of the study lies in the 
study of acting skills. 

 
Key words: Tatar literature, theater, culture, Amirkhan Eniki, story, performance 

 
Introduction 

The works of Amirkhan Eniki (1909-2000), the 
Tatar prose “gem” of the second half of the 20th 
century, have reached the Tatar reader and viewer 
in the language of theatrical art. It should be noted 
that over the past four decades, directors Prazat 
Isanbet, Marsel Zabbarov, Nail Shaikhutdinov, 
Rashit Zagidullin, Aidar Zabbarov, Guzel 
Akberdina and Ilfak Khafizov have worked in this 
area. Once, talking to the young director M. 
Zabbarov, the writer expressed his desire to see his 
stories on stage. The dramatization of the writer’s 
epic texts, based on psychologism, is a rather 
сhallenging task. For the first time, Amirkhan 
Eniki’s work was staged in the Tatar theater by di-
rector Prazat Isanbet, the People’s Artist of 
Tatarstan, Honored Worker of Culture of Russia. 
Young actors, N. Shaikhutdinov and M. Zabbarov, 
decided to put up a play called “Kurkam min bu 
bakhettan” (“I Am Afraid of This Happiness”) 
based on the story “Reshe” (“Haze”). It is notewor-
thy that the first work of M. Zabbarov, the Peo-
ple’s Artist of Russia and Tatarstan, was Amirkhan 
Eniki’s story translated into the language of thea-
tre. After getting acquainted with the text of the 
dramatization, the writer accepted it without a sin-

gle amendment and gave his permission to put it 
on stage [2, p. 1]. After 1987, in 2018, the Tatar 
State Theater of Drama and Comedy named after 
K. Tinchurin turned to the writer’s work again. 
Rashit Zagidullin, the Honored Worker of Culture 
of Tatarstan, Honored Artist of Russia, at that time 
the chief director of the theater, staged A. Eniki’s 
romantic story “Gulandam tutash khatirase” 
(“Memories of Gulandam Tutash”) for the first 
time. In 2022, the young director Aidar Zabbarov 
took on the production of the writer’s work on the 
stage of the Tatar State Academic Theater named 
after G. Kamal. Noteworthy is the staging of the 
writer’s story “Ber gena sagatka” (“Only for One 
Hour”), which proves to be very appropriate in the 
introductory part of the stage production based on 
the story “Reshe” (“Haze”). With the youth theater 
“Mizgel” (“Moment”), M. Zabbarov staged two 
more stories of the writer. Later, the young director 
I. Khafizov, continuing the traditions of his mentor 
M. Zabbarov, turned to the story “Reshe” 
(“Haze”). In 2011, at the Tatar State Drama Thea-
ter of Almetyevsk, G. Akberdina put on the play 
“Tormysh koraby” (“The Ship of Life”), based on 
the writer’s stories. As you can see, these three 
well-known republican theaters and the Kazan 

mailto:gulfiarasilevna@mail.ru


TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 127 

University youth theatre showed dramatizations of 
three novels and seven short stories to the theatre 
audience.  

 
Materials and methods of research 

We studied M. Zabbarov and N. 
Shaikhutdinov’s dramatizations “Kurkam min bu 
bakhettan” (“I Am Afraid of This Happiness”) 
(1987), I. Gali “Gоlandem tutash khatirase” 
(“Memories of Gulandam Tutash”) (2018) ([ 2], 
[3]) based on A. Eniki’s stories “Reshe” (“Haze”) 
(1962), “Golandem tutash khatirase” (“Memories 
of Gulandam Tutash”) (1975), A. Zabbarov’s 
dramatization of “Reshe” (“Haze”) (2022) and the 
dramatization of “Tormysh koraby” (“The Ship of 
Life”) (2011) [4], based on the stories “Shayaru” 
(“To Joke”), “Tynychlanu” (“Calm Down”), 
“Tonge tamchylar” (“Night Drops”), “Maturlyk” 
(“The Beauty”), “Ber suz” (“One Word”) and 
“Tangerine Satuchy” (“A Tangerine Seller”). 
Methods and principles of research were deter-
mined according to the purpose and object of our 
scientific research. The following methods of ana-
lyzing a literary work were used: cultural-historical 
and comparative-historical. 

 
Discussion 

Literary scholars and critics have always been 
interested in the study of prose by A. Eniki, whose 
works were defined as classical literature even dur-
ing the writer’s lifetime. The professional critic F. 
Minnullin’s statement, that “the works of A. Eniki 
brought stormy controversy to our criticism, awak-
ening opposing opinions” [5, p. 231], is still rele-
vant. In his article “Namus Eshe” (“A Matter of 
Conscience”, 1964), the critic, discussing the story 
“Reshe” (“Haze”), cites excerpts from his conversa-
tion with the writer himself: ““Reshe” (“Haze”) is 
the story about Zufar’s family””. To the question 
“Where, how did you find Zufar Sabitov?”, A. Eniki 
answered as follows: “It was not difficult to find 
Zufar Sabitov. They used to be and they still are 
with us, in my opinion. However, do not think that 
people like Zufar are found only in the field of trade 
and supply. The point is not their job, but the phi-
losophy of man” [5, p. 235]. Developing his idea, 
the critic refers to the words of G. Kuklis in the arti-
cle “Various Qualities of Amirkhan Eniki” in the 
“Literaturnaya Gazeta” dated February 7, 1975, af-
ter the publication of the story in Russian: “A simi-
lar character has not yet appeared in national litera-
tures, it is the writer’s discovery” [5, p. 239].  

Therefore, it is obvious that Amirkhan Enik’si 
main goal was to reveal the “philosophy of man”. 

How is the main idea of the author, the main char-
acter Zufar Sabitov, a discovery in the literary 
trend of his time, interpreted in the language of 
theatre?  

In the story itself, the time of events is indicated 
as May 9, 1945, which is noted in history. The nar-
rator presents Zufar Sabitov, who is to wake up on 
the day of the Great Victory and choose his own 
path. Using the technique of sleep to describe the 
inner state of the hero, the author prepares the reader 
for the plot development. Through the symbols, 
seen in his dream, the protagonist’s depressed state 
of mind is conveyed: “The steppe is empty, the 
steppe is quiet, it is flat and boundless” [6, p. 7].  

An unexpected but important change is ex-
pected in the main character’s life: “Like a red-hot 
iron from a very hot, dry sky, the snow-white sun is 
looking directly into his eyes…” [6, p. 7], this wor-
ries the man (“the living sun… constantly warms, 
burns”). At the same time, he is in a hurry to get 
rid of this condition of his (the symbolic detail is 
“a fierce steppe”): “Where is he going, to the west, 
to the east, it seems, he doesn’t know exactly, but 
he must go, it’s impossible not to go, because 
there’s no way stop here” [6, p. 7]. With the help 
of the image, presented by the stream of thought 
technique, the author’s opinion is clarified: every-
one seeks and finds a way to their own happiness: 
“The fact that he has left all by himself, without 
telling anyone, without taking anyone with him, 
only of his own will” [6, p. 7].  

In the stage version, written jointly with Nail 
Shaikhutdinov, “Kurkam min bu bakhettan” (“I 
Am Afraid of This Happiness”), where M. 
Zabbarov himself played Zufar, in “Reshe” 
(“Haze”) performed by Ilfak Khafizov and by 
Aidar Zabbarov, Zufar is presented in the same 
way as in the story: “For Zufar, one truth is as clear 
as day: one fact of staying alive in the war will 
give a person the right to say “I am happy!”… 
However, for Zufar, only this kind of happiness is 
not enough. He is a realist, in his opinion, the fact 
of being alive is not true happiness. How to live 
while staying alive – that’s the point. And he al-
ready knows this: happiness is to live in the way 
you want, happiness is material and spiritual inde-
pendence. If so, Zufar must build his future life in 
the way he himself wants it to be - independent, 
free and wealthy. In any case, he should strive for 
this with all his might. To do this, he will now 
have to quickly solve two specific tasks. The first 
is to transfer money into property, i.e. buy either a 
house or an apartment; the second is to marry a 



G.R.GAINULLINA 
 

 128 

good girl who will become his support and share 
his desires…” [2, p. 24].  

Let’s look at important symbols that were not 
reflected in any of the dramatizations written on 
the basis of the story. The writer describes the 
changes in the inner state of Zufar; they have been 
gradually emerging in him translated through the 
image of the sun. Zufar is aware of their existence 
(it is like feeling“a careless sun sticking to a trav-
eler like a dog”), but he believes that his is a care-
free lifestyle: “At first it was not at all boring for 
him, walking on a flat steppe. On the contrary, it 
was somehow pleasant for him to walk in this free-
dom, in this silence” [6, p. 7]. Carelessness and 
duplicity is his state of mind that kills bright, warm 
feelings in a person, over time it gives rise to anxi-
ety, the author says, describing the path that Zufar 
has chosen (“However, over time, the boundless 
dead steppe began to worry him, disturb him” [6, 
p. 7]). Zufar is not ready to change yet. Zufar, who 
does not understand himself, gets angry: “His ‘fel-
low traveler’, again silently walking by his side 
across the mirror-smooth sky, turns out to be very 
insidious, evil. Now it is baking the top of Zufar’s 
head, so hot, as if deliberately trying to boil his 
head…” [6, p. 7]. The author describes the hope-
less state of the man – thirst: “With every step it 
gets more impossible to endure this thirst, it is in-
credibly hard, his chapped and blackened lips: 
,,Water… water… water… !“ – are constantly 
moving on their own” [6, p. 7]. Thus, with the help 
of the symbol of water, which is read as a symbol 
of life, the author describes a new desire – the de-
sire to live differently, which arises in Zufar. The 
lake that appears in front of Zufar is a re-creation 
of a new reality that he himself longs for, happi-
ness, avoidance of hopelessness, “readiness to go 
crazy”: “… a large, round, shiny lake suddenly 
opened up … It was so real, so close as if a soft 
mist of water had touched him” [6, p. 8]. Here one 
can read the philosophy of life, which has been 
openly heard from A. Eniki’s stories of 1941: fate 
always gives a person who finds himself in a hope-
less position the opportunity to change, to take the 
right path. According to the writer, each person is 
given the opportunity to build the reality he needs, 
but the destructive force that prevents the realiza-
tion of this potential – the feeling of fear overshad-
ows his mind.  

Thus, by ignoring the symbols of the sun, 
steppe, water in the dramatization of 2022, the ac-
tor Almaz Burganov deprives Zufar Sabitov of the 
opportunity to convey “human philosophy”, which 
means that the author’s opinion mentioned above 

also changes. Zufar-Aydar Zabbarov is reproduced 
just like a businesslike small trader who trium-
phantly conveys the compulsion to live according 
to the plan. It should be noted that the viewer un-
derstands that the carelessness, duplicity and fear, 
experienced by Zufar-Almaz Burganov in his usual 
state of mind, have destructive power! However, 
the modernist aesthetics of the stage version does 
not contribute to the representation of the philoso-
phy of the Zufar created by A. Eniki.  

In the story, Zufar is at work on Victory Day: 
it’s time for him to take out the food that “was kept 
in warehouses, waiting for this day” [6, p. 9], 
“when you start calling retail outlets” “the festive 
mood seems to remain outside” [6, p. 9]. Aidar 
Zabbarov has noted this line and has enriched it 
with individual details. Worried and frightened, 
Zufar is in a hurry to deliver goods (for some rea-
son, the director has limited the range of goods on-
ly to vodka) to retail outlets. But in the dramatiza-
tions of Nail Shaikhutdinov, Marcel Zabbarov and 
Ilfak Khafizov, this part is omitted.  

Another point in the literary text deserves spe-
cial attention. Zufar “despite the fact that he was 
just going to work, on holiday he put on a white 
shirt with an embroidered collar, a gray suit that 
always hung in the closet and summer shoes. All of 
the same color, one might say, of the same sort, 
except that his blue cap spoiled the whole look. All 
right, there are still times ahead when we will 
dress from head to toe in the same color…” [6, p. 
9]. P. Isanbet’s dramatization does not give a de-
scription of the characters’ appearance. Aidar 
Zabbarov does not pay attention to this image in 
the story either. Too snobbishly dressed Zufar 
arouses suspicion in a sophisticated viewer. Is this 
really the year of the end of the Great Patriotic 
War? Is this a portrait of Zufar, painted by 
Amirkhan Eniki, who himself took part in the war? 
The appearance of Zufar is purely the director’s 
invention. Thus, the director adds new touches at-
taching a new meaning to Zufar, created by the au-
thor. Whether this interpretation boosts your belief 
is another thing. Won’t this portrait in the mind of 
those viewers who do not know Eniki’s images 
thoroughly create a completely different picture? 
This is Aidar Zabbarov’s responsibility. Ilfak 
Khafizov’s Zufar in this respect corresponds to A. 
Eniki’s text.  

Zufar’s state of mind, represented by A. Eniki 
as a binary opposition alien / one’s own, has been 
noted by all the directors. Aidar Zabbarov and 
Ilfak Khafizov find it important to emphasize the 
difference in Zufar’s condition during the war and 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 129 

after the war. Zufar’s condition after the war is 
clearly depicted in the text: “From now on, he will 
not be afraid of anyone but look everyone in the 
eye” [6, p. 10]. Zufar is afraid because “all the 
people are there, on fire, and he is walking among 
them safe” “everyone is looking at him like a 
stranger, an enemy” [6, p. 10]. According to the 
text, people warmly welcome the brave, independ-
ent, armless major Simakov. Zufar’s fear urges 
him to be careful with someone in proximity, he 
prefers to pass by these “armless” people just rais-
ing his blue cap and bowing his head [6, p. 10], or 
he avoids them, because “he doesn’t enjoy these 
meetings with the armless major” [6, p. 10] (more 
correctly, does not consider it necessary). Later, 
this meaning is reinforced in him: he does not 
shake hands when he greets old man Kuramshin. 
During the performances, unfortunately, these de-
tails are not paid attention to! Zufar, created by 
Almaz Burganov, does not shake hands when 
meeting the old man Kuramshin, however, this fact 
is not paid due attention to.  

In the second part of the story, the world of 
Rashida Safina is represented. The story is told in 
the form of Zufar’s recollection of these events. 
The beginning of the story is marked as historical 
time, the end of cold January 1943. Zufar’s attitude 
towards the four people he meets at the “cold, 
dark, scary, empty” [6, p. 16] station does not feel 
natural. In all three dramatizations, this part is sim-
ilar to its description in the story. In the dramatiza-
tions, “a plump, well-fed guy, wearing a good 
coat, an astrakhan hat with a leather top and high 
fur boots made of dog skin with a long top, a blue 
sheepskin coat on one arm and a black suitcase in 
the other hand” [6, C 16] “angrily waved his 
hand” at the people whose “appearance was very 
clumsy and very ugly”, one was as fat as a barrel, 
wearing rolled up trousers, felt boots, another one 
wore a shawl and the third one had a malachai hat 
on.  

Another detail in the text can be found un-
changed in all three dramatizations, it fulfills its 
ideological and aesthetic significance. Everyone 
keeps telling about their trip to Turai, but Zufar 
hears only Rashida “with her small brown eyes, so 
grown-up, tall and neat” [6, p. 18]: “Zufar stood 
for a moment without taking his eyes off her. 
Somehow that straight and serious look of hers and 
the sweet smile of the girl made him stand in sur-
prise” [6, p. 18]. It is at first sight that Zufar ap-
preciates Rashida’s soul, which “seemed sincere 
and natural at first sight”. The task to find a horse, 
assigned to Zufar, is also preserved in the scripts of 

the plays: “You will find it if you want” [2, p. 4]. 
Rashida expresses her confidence in the man, 
Zufar whose heart is full of fear and he is inspired 
by the frank and sincere confidence of this woman. 
Rashida, for her part, trusts Zufar’s ability to be a 
reliable man, and is infatuated with him, because it 
is something they both desire. The moment of 
Rashida and Zufar’s meeting, represented in the 
dramatizations, is an attempt of two lone hearts, 
lost in cold reality, to find a reliable friend: “I 
found a person, a person to be admired, this per-
son himself, his warm attitude was dear to me…” 
[6 , p. 171]. Rashida, who, despite the desire to 
calm down her soul, one day loses her sense of re-
sponsibility, her human pride, female pride and 
modesty, she realizes her helplessness and this 
feeling gives rise to a feeling of regret in her soul 
and pushes her towards doing the wrong thing.  

The third chapter is given separately in order to 
emphasize the importance of Zufar’s feelings. In 
transferring the sense of space (“what is called a 
club, standing sideways to the street, is an old 
building of a mosque with a demolished minaret” 
[6, p. 27]), the author lays the responsibility for the 
zufars’ tragedy on the existing Soviet ideology, 
here the problem is discussed as a social issue.  

The detail of the story: After the performance 
was over, the villagers did not clap, the text of the 
village melody was consonant with the feeling of 
grief familiar to these people. The tragedy of the 
people who did not want to put up with this reality, 
but were forced to do so, acquired universal signif-
icance:  

 
“The song was over. The people sitting in the dark-

ness were silent for some time. As if in dreams they 
flew far away from this old mosque in search of their 
dear loved ones, their hopes and their happiness. And 
they sat silently as if they had met with their loved ones 
in the distant snowy steppes, icy swamps, dark forests 
and could not make themselves return to this cold lone-
liness. Yes, in such a state it was impossible to applaud 
enthusiastically” [6, p. 28].  

 
This part is successfully represented in Aidar 

Zabbarov’s staging. 
Prazat Isanbet has preserved the songs of the 

story “Taftiley” (“Taftilyau”), “Yuksynu” (“To 
Yearn”) unchanged, and this can be considered an 
achievement of the director. Speaking in A. Eniki’s 
language, representatives of Naki Isanbet’s genera-
tion say, “Tatar listeners, first of all expect soulful-
ness in a song, want to hear soulful melodies” [7, 
p. 499]. The author associates Rashida’s beauty 
with the mysterious sincerity in Tatar man’s soul. 



G.R.GAINULLINA 
 

 130 

In the introductory part of A. Zabbarov’s stage 
version, the actors’ performance makes it possible 
to fully comprehend the characters in “Ber gena 
sagatka” (“Only for an Hour”), here it should be 
noted that Zakhida, performed by Guzel Shakirova 
who later plays the role of Rashida, is incredibly 
convincing. In this case, each director develops the 
author’s idea of spiritual fortitude in his own way. 
In the stage version, like in the story, this idea of 
the author is emphasized by Yarullin: “People 
have a very strong love for life, this is the se-
cret…” [6, p. 39]; this idea is intensified by 
Rashida: “…whatever song you take, first of all it 
awakens in the soul of a person the love of life, it 
strengthens the desire of a person to live …” [6, p. 
39]. Grandma Malika confirms the truth that only 
love for life can bring joy when you are experienc-
ing grief and suffering: “For a villager, joy is a 
song, you are right” [6, p. 39]. The ability of a Ta-
tar person to be grateful to suffering is defined as 
“like life itself, real, simple” advice from an old 
woman who tells her life: “Life is hard, but despite 
this, we are grateful, it’s not worth complaining at 
such a time, saying ‘there’s nothing to be done’!” 
[6, p. 40].  

In the work and performances of P. Isanbet and 
A. Zabbarov, special attention is paid to the pur-
chase of a house by Zufar. “Remained from some 
very petty merchant” [6, p. 69], “the logs over the 
foundation were rotten” [6, p. 69] The Sabitovs’ 
house on the Sukonka is like Zufar’s turning into a 
lake – an attempt to depict the desire for peace of 
mind, an escape from reality, which is based only 
on monetary relations. Therefore, it was necessary 
to preserve the symbol of the lake in the dramatiza-
tions! The new reality, chosen by Zufar, is “like in 
the ancient cities of the county without an owner, 
quiet and calm” [6, p. 76]. The story should reveal, 
deeply rooted in his mind, the essence of the Tatar 
man – modest, proud, not subject to modern fuss, 
this is Zufar’s inner aspiration:  

 
“Despite the fact that it was built a long time ago, it 

somehow shone like a new house, retaining its proud 
appearance, it stood straight and level. And yet the 
house was not devoid of artistic elements: cornices, 
window frames, without excessive variegation, decorat-
ed with net ornaments and the pillars of the porch made 
in the form of thin belts and vaults – all this gave the 
house restrained elegance…” [6, p. 76].  

 
Having a garden near his house was Zufar’s 

“long-standing dream” [6, p. 79]. Zufar, who 
“from his childhood grew up in ignorance of na-
ture and plants”, believed that a garden was some-

thing “very expensive and very valuable”, the idea 
which makes the reader respect and trust this 
man’s attitude: “And now, more colorful and more 
expensive than the house itself, in front of him an 
old garden spread out” [6, p. 79]. By preserving 
this symbol in dramatizations, by emphasizing it, 
the directors could have preserved the depth of 
thought inherent in the image of Zufar. It should be 
noted that the symbol of the idyllic garden con-
nects A. Eniki’s prose with the Tatar prose of the 
early 20th century and the social motivation of the 
problem in the dramatizations could have acquired 
special depth. The writer blamed the existing Sovi-
et system for not being able to return to the essence 
of life:  

 
“This dilapidated, old, abandoned quiet garden, 

somehow made him think of the irrevocable life of an 
old noble intellectual. With some sadness, he regretted 
the loss of this life” [6, p. 80].  

 
In the dramatizations, the image of Zufar, per-

forming the role of a simple merchant, turns the 
man’s regret into an ironic celebration. Such type 
of a trader could not be in love with the pure-
hearted poor Rashida. A. Eniki’s Zufar is an enter-
prising Tatar husband who managed to truly ap-
preciate the proud, sincere world of Rashida and 
the old Tatar way of life, who gained his inner 
strength and courage escaping the control of mo-
dernity. The authors of dramatizations, unfortu-
nately, have not revealed the potential content hid-
den behind the symbols and failed to convey their 
philosophical and moral depth.  

In P. Isanbet’s dramatization of “Kurkam min 
bu bahettan” (“I Am Afraid of This Happiness”), 
the ending of the story has not been changed. At 
the end of the play “Reshe” (“Haze”), staged by A. 
Zabbarov, the social motif has been enhanced, but 
the idea that Amirkhan Eniki wanted to convey has 
been completely lost. After all, A. Zabbarov, at-
taching too much importance to the dissolute state 
of Zufar’s mind, has completely ignored the fact 
that the protagonist is a Tatar man seeking his own 
essence. In the play, Zufar is a riotous, two-faced, 
thieving merchant. In this stage version, the direc-
tor has departed from the idea of “the philosophy 
of man”, put forward by A. Eniki. Rashida’s words 
are heard in the details of her letter. In the last sce-
ne, Zufar crushes Rashida’s letter with some kind 
of inner anger and final triumph:  

 
“On a flat steppe, a sparkling lake opens up. This is 

a real lake, even small ripples are visible. Here you go, 
you come nearer, looking at it, but you cannot reach it. 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 131 

Because it does not exist, it is only a mirage, heat haze, 
deceptively playing in the dry steppe” [6, p. 171].  

 
In the play, staged by P. Isanbet, Zufar, is the 

same as he is in the story, he suffers and admits his 
defeat; on hearing Rashida’s words, he laments his 
lifelong misfortune!  

Let us highlight one more feature of the work 
“Reshe” (“Haze”). The author’s idea, embodied in 
the story with the help of the image of Rashida, is 
conveyed through the words uttered by Zufar after 
he gets back the voile fabric, given by him for her 
dress. The same idea is expressed by P. Isanbet’s 
Zufar: “Love can be shared, a piece of something 
can be divided, but human pride cannot be halved. 
Man has a price that he sets for himself – he will 
never back down on this!” [2, p. 21]. It is pride that 
leads a person away from such delusions as humil-
iation, attachment, a sense of inferiority, Eniki 
says. A person will not feel humiliated if he fulfils 
his purpose. Zufar is a capable man, but, unlike 
Rashida, he is not proud, because he is afraid. The 
writer is of the opinion that those who are not 
proud, whose lifestyle is adapted to a sense of fear, 
they will fail to build a good life.  

Rashida, with her pride, is beautiful, strong, at-
tractive and enchanting, she falls in love and in-
spires us to be as proud as she is. People like 
Rashida are ready to take responsibility for their 
actions, they won’t commit suicide! At the end of 
the performance, Aidar Zabbarov portrays the im-
age of a cowardly hopeless Rashida. Such Rashida 
is not Eniki’s Rashida, it is entirely a director’s in-
vention, lacking the power to convince the viewer.  

In the performance staged by P. Isanbet, the 
image of Rashida is played by Islamiya 
Makhmutova, the People’s Artist of Tatarstan. It is 
worth mentioning that in the year the performance 
was staged, she was awarded the title of Honored 
Artist of Russia. In the play by A. Zabbarov, 
Rashida Safina is performed by Guzel Shakirova, 
the People’s Artist of Tatarstan.  

Of interest is the image of Khamit, “I-told-you-
and-that’s it”, which helps to evaluate Zufar’s pet-
tiness through the emphasis on divinity inherent in 
Rashid. He is a “proud guy who knows his own 
worth, his dignity.” In the performance, staged by 
P. Isanbet, this character, performed by actor Danil 
Salikhov, stays unchanged. A. Zabbarov’s Khamit 
is the success of the talented actor Emil Talipov. 
Next to such people as Zufar, only deaf-mutes can 
exist. The buffoonery in the format of avant-garde 
culture should be regarded as a common find and, 
undoubtedly, the achievement of the director and 
the actor.  

Despite the fact that it is A. Zabbarov’s idea to 
add the name of Tabris to the name of Yarullin and 
to modernize this character, the actor F. 
Mukhametzyanov skillfully portrayed the image 
created by the director. When such famous actors 
as the People’s Artists of Tatarstan Firaya 
Akberova (grandmother Malika), Ruziya 
Mutygullina (Taiba abystai), Askhat Khismatov 
(the old man Kuramshin), Ildar Khairullin 
(Zigansha) and Lucia Khamitova (Maftukha) ap-
pear on stage the attention of the audience immedi-
ately focuses on them. In the 2020 production, they 
are very precise conveying Amirkhan Eniki’s ide-
as. We hear Eniki’s satire on the Soviet period 
(Zigansha, Maftukha, Taiba abystai), the tragedy 
of the Soviet era (the old man Kuramshin) pene-
trates our hearts, and the philosophy of being 
(grandmother Malika) penetrates our souls.  

The broad discussions concerning the staging 
of A. Eniki’s prose in the Tatar Theater confirms 
the above [7], [8], [9], [10], [11], [12], [13], [14], 
[15], [16], [17].  

In the year when G. Kuklis praised the story 
“Reshe” (“Haze”) in the “Literaturnaya gazeta”, 
the romantic story “Golandem tutash hatirase” 
(“Memoirs of Gulyandam Tutash”) (1975) was 
published, which became the crowning achieve-
ment of Amirkhan Eniki. The purpose of writing 
the story, the writer clarified, was to show how 
“Salih Saidashev introduced a young girl into the 
circle of Karim Tinchurin, Sultan Gabyashi and 
Fatih Amirkhan” [18, p. 5]. In 2018, on the occa-
sion of the 110th anniversary of the writer and the 
120th anniversary of the great composer Salih 
Saidashev, Director Rashid Zagidullin and Ilham 
Gali created a performance based on this story. 
The purpose of staging this story was recorded by 
the authors in the preface to the handwritten copy 
of the work: “There are many works in the peo-
ple’s souls that can be turned into a song, because 
they have a melody that attracts the reader and the 
viewer. And the Tatar melody is the force that can 
stir up souls, like a drop of water flying down from 
the highest of waterfalls. It is in your soul! We can 
hear this melody in Amirkhan Eniki’s work 
“Golandem tutash hatirase” (“Memoirs of 
Gulyandam Tutash”), written about the first love of 
the great son of the Tatar people Salih Saidashev. 
This work has become a reference book for many 
people as it is one of the few and uniquely beauti-
ful works written by the classic about the great 
composer. The play, staged in answer to numerous 
requests of people, will surely find its audience, 
just as the story “Golandem tutash hatirase” 



G.R.GAINULLINA 
 

 132 

(“Memoirs of Gulyandam Tutash”) has found its 
reader. A love story built on the purest emotions 
will attract the viewer with its melodiousness, so-
nority and staging effects” [3, p. 1].  

As you can see, the writer, director and the au-
thor of the dramatization had common goals. It is 
known that the work was written on the basis of 
the memoirs of the unmarried girl Fatima-Zuhra. 
“A sixteen-page notebook-diary fell into the hands 
of the writer. It was written by a young girl who 
once lived in Kazan and then moved to Tashkent. 
At first, A. Eniki did not take the notebook of 
memories along, but years later he went to Tash-
kent and found the notebook. At this time, its au-
thor Fatimai-Zuhra was already dead. The note-
book of memories was given by Amirkhan Eniki to 
the Salikh Saidashev Museum” [18, p. 5]. “There 
was not a single person in the world who knew that 
Salih and this girl were in love with each other” 
[18, p. 5], the poet wrote later.  

In the stage version, S. Saidashev’s introduc-
tion of Gulyandam to the world of the intellectuals 
did not come to the fore; the center of the produc-
tion was the story of young people’s feelings. The 
young man “with blue eyes, a marbled white fore-
head” and a vivid face, “who does not like to talk 
a lot or look smart” [19, p. 398] is played by the 
actor Zulfat Zakirov.  

In the performance, the old Gulyandam (Alfiya 
Khasanova) recalls the story of the young 
Gulyandam (Reseda Salakhova). The storyline of 
romantic experiences starts with the symbolization 
of the evening time and the sad, gloomy autumn. 
Intertextuality (songs by S. Jalil “Dim buenda” 
(“On the Shore of the Dim”), “Na zare tumannoy 
yunosti” (“At the Dawn of Foggy Youth”), “Yaz 
da bula” (“And Spring Happens”), “Tugan tel” 
(“Mother Tongue”), “Khamdiya” (“Khamdiya”), 
“Kazan solgese” (“The Kazan Towel”), “Erbet” 
(“Irbet”), “Taftilau” (“Taftilyau”), “Agyydel katy 
aga” (“The Agidel’s Turbulent Flow”), “Sibela 
chachak” (“Flowers Spreading Out”), K. 
Tinchurin’s drama “Songy salam” (“Last Greet-
ings”), the melody “Sakmar” (“Sakmar”), “Tukay 
marchy” (“Tukay’s March”), the song 
“Madinakai” (“Madinochka”), “Akkosh marshy” 
(“The Swan March”)) is a way to place the reader 
on the wave of this content. Despite the fact that 
some melodies are omitted in the dramatization, 
this does no harm to the content of the play.  

In the stage version of the work, the line of 
romantic experiences is transmitted without chang-
es, given in the same way as in the story. In the 
course of events, the writer describes how Salih 

gently introduces Gulyandam to a new reality, the 
line of feelings is being depicted as a story of the 
first romantic pure feelings. Thanks to the image of 
the great Tatar composer, the author recreates the 
spiritual state of the Tatar youth with a perfect soul 
and a serious look.  

In the first chapter of the story, “the desire for 
grace” is superimposed on the feelings experienced 
by the girl in love. Elegance is expressed in a per-
son’s ability to think and speak in their native lan-
guage. The author says: “… you just need to hear 
with your soul how you play with your hand” [19, 
p. 408]. It is no coincidence that the first melody, 
played by the elegant, artistic Salih is “Tugan tel” 
(“Mother Tongue”) (its first name is specially 
highlighted – “Anam kabere yanynda” (“At My 
Mother’s Grave”)). The very polite, sincere girl 
“accurately played this melody, which was so sim-
ple and familiar” in Salih’s interpretation [19, p. 
406]. The girl with surprise, admiration and joy re-
veals the tenderness inherent in her spirit, later she 
is fascinated by the feeling born in her heart, she 
feels the mighty power of the melody – the peo-
ple’s sorrow, the bitterness of the people’s fate. It 
is worth noting that the actress Reseda Salakhova 
brilliantly played the role of Gulyandam.  

The part devoted to Salih’s reflections on his 
feelings (the text “Agyydel katy aga” (“The 
Agidel’s Turbulent Flow”)) is about this girl who 
enters a new reality, so it is necessary to instill in 
her courage and confidence in the chosen path: 
“You will easily cross the fast-flowing Agidel” [19, 
p. 418]. His invitation to a date exacerbates 
Gulyandam’s feeling of love, gives her courage 
and confidence.  

Through Salih’s description, the author paints a 
picture of a person’s harmony of thought and ac-
tion. According to the author, the harmony born in 
the Tatar man is his wonderful habits, the inner 
melody of his happy and calm life. Without putting 
it into practice, a Tatar person will not achieve 
spiritual stamina. This melody is read as the free-
dom of the Tatars, their song (“Sibela chachak” 
(“Flowers Spreading Out”)), their right state of 
mind; the gathering of girls in the theater is seen as 
a way of getting rid of the constraint that lives in 
them, that has been brought up by their parents, as 
a way to the freedom which is their national cul-
ture.  

In order not to interrupt this train of thought in 
the dramatization, it would be appropriate to in-
clude the melody “Tukay marchy” (“Tukay’s 
March”) by Salih’s first teacher Z. Yarullin. The 
girl is fascinated by Salih’s words about his teacher 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 133 

pronounced without any exaggeration, this story 
makes Gulyandam wonder if Salih has seen Tukay. 
At this point, the author, on behalf of Salih, de-
scribes the state to which the human soul should 
strive – “eternal existence in the soul of the peo-
ple”:  

 
“There are so many thoughts and feelings in this 

music! There is deep pain caused by great sadness, even 
unrestrained weeping is heard; however, it does not dis-
appoint, on the contrary, it inspires, inspires to perform 
great deeds!.. It is sincere! But in this place – listen, lis-
ten. Doesn’t it sound like some kind of solemn pride?! 
The pride for Tukay, for the people who gave birth to 
Tukay – can you hear this?” [19, p. 458].  

 
Consequently, a sense of pride in the people is 

like a call coming from the soul of every person, as 
a path leading to the search and knowledge of 
one’s essence.  

In I. Gali’s stage version, the author does not 
attach importance to the national problem. A. Eniki 
associates the spiritual strengthening of the Tatar 
people with the longing for their mother tongue, 
religion, culture and communication with the circle 
of writers. S. Saidashev’s motive for introducing 
the girl to the circle of literary figures has com-
pletely fallen out of the stage version. 
Gulyandam’s acquaintance with Fayzi Bikkinin, 
Mansur Muzaffarov, Sultan Gabyashi and Karim 
Tinchurin is her step into the freedom-loving, 
beautiful reality where Salih has guided her. The 
preparation for the “oriental evening” and the per-
formances at the evening allow the girl to strength-
en this attitude, to fall in love with this world. The 
song “Madinakai” (“Madinochka”), which she per-
forms with Salih, tells those present at the event 
about the power of love and its great influence on 
people. Not surprisingly, after this event, Salih tells 
Gulyandam about his purest and most sacred feel-
ings. After all, Gulyandam meets outstanding Tatar 
personalities, feels their significance, their great-
ness, admires their simplicity, it fosters her spirit of 
pride. This pure-hearted girl is ready to accept the 
naive feelings of the open-hearted guy. Eniki’s 
Salih is the image of a perfect person with a caring 
and intelligent attitude towards his beloved, to-
wards his deeds and intentions, and finally, to-
wards his native people.  

In our opinion, the director should have includ-
ed at least the meeting of the girl with F. 
Amirkhan, since the stage version does not show 
that young Salih will become a great composer, 
there are moments when this image does not corre-
spond to A. Eniki’s image of Salih Saidashev, as in 

the performance, it mostly represents just a cheer-
ful romantic youth. The writer himself noted that 
the facts from the diary were not distorted in his 
story [19, p. 5], so the events, described in the lit-
erary text, could have shown more to the viewer 
than simply a dramatization of a love story.  

In the story itself, the social motivation of na-
tional issues is embedded in the descriptions of the 
surrounding area: “a real Tatar nest in the Sennoy 
Bazaar” – “The Big White Church at the cross-
roads of Evangelistskaya and Zakharyevskaya 
Streets, small mosques”, preparing the reader for 
the perception of its content. The way Salih looks 
at the wretched and sick beggars at the church 
reads like the author’s assessment of reality.  

However, the author of the dramatization con-
siders it necessary to highlight certain points. For 
example, a conversation between the girl and the 
guy about religion is beautifully presented: “but 
only our mosques are devoid of music. Even if Sha-
ria included only kurai and surnah, religious fig-
ures would not have such a negative attitude to-
wards music. And how far behind we are because 
of this” [19, p. 466]. Attaching importance to the 
meaning of the azan melody details, which create a 
contradiction of the sacred/profane enriched with 
some existential nuance, the author emphasizes the 
idea that a person, while living in this world, must 
make his life meaningful:  

 
“The evening adhan sounds amazingly sad! As if it 

separates you from the world of the living when 
thoughts and hopes – everything becomes very small. 
Only later it gets so bad, you want to return to your sin-
ful world as soon as possible… After all, this world is 
more interesting, Gulyandam!” [19, p. 466].  

 
The meeting with Salih, the mystery of Tatar 

melodies, the feeling of love – all these make 
Gulyandam-Gulgena happy. In the story, the au-
thor’s idea that “love is a secret of a person that 
you should not tell even to yourself” [19, p. 452] is 
conveyed through Salih’s address to the girl with 
the secret name of Gulgena. In the dramatized text, 
the sacred secret becomes less important, especial-
ly for Salih, who constantly repeats the name of 
Gulgena; the viewer does not recognize the image 
of Salih – an intelligent, discreet young man who is 
seriously in love. It would be appropriate to in-
clude Salih’s “Akkosh Marches” (“The Swan 
March”) in the stage version.  

The stage version successfully conveys the 
feelings of the broken-in-spirit girl obeying her 
fate, she is reconciled with her fate expecting eter-
nal regret. This is evidenced by the author’s words 



G.R.GAINULLINA 
 

 134 

placed in the epilogue. A. Eniki believed that if a 
person could protect his feelings, resisting reality 
that did not correspond to his own expectations, he 
could achieve harmony in all things, feel free and 
happy in this world. R. Zagidullin and I. Gali man-
aged to get this idea across to the audience.  

However, it would be a mistake to conclude 
that the authors who staged these stories were able 
to fully explain the philosophy of Eniki’s life to the 
viewer. They did not attach serious importance to 
such aspects of symbolism and psychologism as 
the stream of consciousness method, which the 
writer used following the prose writers of the early 
20th century. Often performances narrow down to 
describing love stories, and the latest production of 
“Reshe” (“Haze”) generally prefers to focus on the 
base feelings of a depraved person. Therefore, an 
inquisitive viewer simply admires the writer’s lan-
guage, expressing regret about such interpretation 
of Eniki’s work. A negative review of this stage 
version was written by M. Khabutdinova, an asso-
ciate professor of the Kazan Federal University, a 
literary critic [14].  

Farida Ismagilova’s staging of “Tormysh 
Koraby” (“The Ship of Life”) has also followed 
this path. To express their ideas, the authors of 
dramatizations use the replicas from the writer’s 
works “Shayaru” (“To Joke”), “Tynychlanu” 
(“Calm Down”), “Tonge tamchylar” (“Night 
Drops”), “Maturlyk” (“The Beauty”), “Ber suz ” 
(“One Word”), “Mandarin Satuchy” (“A Tangerine 
Seller”). “Tormysh Koraby” (“The Ship of Life”)” 
which are not based on A. Eniki’s stories, but on 
his images and individual sentences. At its center 
lies the story of Dilyara’s debauchery from the 
work “Shayaru” (“To Joke”), and the chronic pov-
erty of Khalil Ishmaev and Gasim Salakhovich.  

In the works “Shayaru” (“To Joke”), “Tonge 
tamchylar” (“Night Drops”), “Maturlyk” (“The 
Beauty”), “Ber suz” (“One Word”), the story of 
love comes to the fore as the expectation of a pure 
feeling. The stories “Tynychlanu” (“Calm Down”) 
and “Mandarin Satuchy” (“A Tangerine Seller”) 
give preference to relationships between people. If 
it had been made based on A. Eniki’s works, then 
the explanation of love as a philosophy of being 
would have been made the focus of this perfor-
mance. Why does the author transfer the feelings 
of the romantic Leyla from “Tonge tamchylar” 
(“Night Drops”) to Dilyara from “Shayaru” (“To 
Joke”)? A. Eniki’s Leila is a sincere woman who 
cannot forget her lover, but when she sees that her 
elderly husband is drunk, she rejects him without 
insulting him. Dilara, on the other hand, is a 

whore, thirsting for affection and love, who em-
barks on the path of revenge taking it on a sinless 
guy who is not responsible for the misdeed of her 
youth. Hearing the words of Eniki’s Leila from 
Dilyara’s mouth, of course, fails to convince the 
viewer: “… the production does not reach the 
heights of Amirkhan Eniki, the tender relationships 
created by him, a person’s state of mind seem to 
have been lost somewhere in the fog. Perhaps this 
was caused by the fact that this production is based 
on six works of the author and the fate of the char-
acters has become more complicated” [20]. As a 
result, the personal tragedy of Khalil Ishmaev fails 
to reach Eniki’s depth. The husband’s mistress is 
also depicted in a pitiful state on the ship of life, 
she is lost just like the man. A. Eniki’s proud Kha-
lil cannot forget the divine Leila, it is the female 
ideal, presented as an allusion to a romantic epic, 
that makes a man regret and admit his wrong at the 
end of his life. Dilyara, who becomes a vengeful 
woman because of her hopelessness, cannot upset 
her husband, in any case, the man will not strive 
again for her with all his soul and body. In the 
works of A. Eniki, love is a force that can radically 
change a person’s life! A merciful and divine 
woman is the eternal spiritual support of a man, 
and sometimes his regret. The simple woman Nina 
in the story “Ber suz” (“One Word”) is also an im-
age which turns pride into beauty. The play repeat-
edly describes her humiliation, and the viewer re-
members her not as a proud, but as a poor woman 
who endures her drunken husband, missing his 
tenderness. The stage version presents it in the 
same way as it is given in the story, but in the 
dramatization, the accents are placed differently.  

In the stage version, the image of A. Eniki’s 
Marvar khanum is underestimated. According to 
the text of the story, she is forced to marry her 
husband, still she lives with him in full harmony 
and respects him. In the performance, Marvar re-
sembles Maiparvaz in “Saz chachgege” (“The 
Flower of the Swamp”):  

 
“I don’t know what you are doing all night long in-

stead of sleeping sweetly. What kind of ragamuffins are 
these, why are you talking to them. Before you mess 
with riffraff, you need to talk to useful people, dear. It 
can be seen that that Semyon Semenovich knows how 
to live. The ship is loaded with his goods like Mount 
Kaf. He goes to entertainment events in search of a 
wife. Speaking of women, among them is Dilara, whose 
example you followed in your youth, slobbering. Very 
arrogant, because of her husband, she puts herself above 
others, dresses pretentiously from head to toe. It has 
turned out the husband is very bad” [4, p. 3].  

 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 135 

A. Eniki’s Marvar khanum knows that her hus-
band does not love her, she cannot forget another 
boy, but she does not humiliate or offend her hus-
band, she keeps her feelings to herself, there are no 
rows in the family. A. Eniki’s Marvar is a proud 
woman who has come to terms with her chosen 
fate, while the character presented in the play is a 
very unhappy and rude woman, humiliating her 
husband, trampling on his feelings.  

In the performance, the character with the label 
of the Blind is an image successfully invented in 
the stage version, conveying F. Ismagilova’s 
thoughts, which she had while reading A. Eniki. In 
fact, the misfortune of both Gasim Salyakhovich 
and Khalil Ishmaev, who have completely lost 
their masculine pride, and of Dilyara and Nina is 
rooted in their loneliness: “from loneliness, that’s 
how it is … The steamer is of no interest to loners” 
[4, p. 3]. The leitmotif of the writer’s work is as 
follows: those who are desperate because of being 
lonely should not forget that there is always room 
for hope, they should not waste their fleeting life 
on irritation; despair is not a way out, despair can-
not be a companion on the ship of life. F. 
Ismagilova has captured the writer’s idea, but her 
characters are unable to climb out of the abyss of 
despair and admit that they are plunging down. 
They are slaves in the abyss of life, reproducing 
reality with their relationships and moral qualities. 
Indeed, F. Ismagilova is looking for ways to 
achieve Eniki’s philosophical depth by introducing 
the image of a mother from A. Eniki’s story 
“Maturlyk” (“The Beauty”) and the image of a 
blind man, but the viewer still wants to admire 
human qualities in these images, including 
Kharise, just like A. Eniki himself does, not pity 
them. In our opinion, this stage version does not al-
low the author to convey, through the stage imag-
es, the philosophical depth of the moral integrity of 
A. Eniki’s characters. In the end, the dramatization 
author has failed to convey the philosophy of being 
that the writer wanted to suggest. In this sense, in 
our opinion, Aidar Zabbarov’s “Ber gene sagatka” 
(“Only for One Hour”) is a more successful stage 
version.  

 
Results 

For the first time, the prose of Amirkhan Eniki 
was presented to the public in 1987 by the story 
“Reshe” (“Haze”) (1962) entitled “Kurkam min bu 
bakhettan” (“I Am Afraid of This Happiness”) on 
the stage of the Tatar Theater, the Tatar State 
Theater of Drama and Comedy named after K. 
Tinchurin. The performance was directed by P. 

Isanbet and staged by N. Shaikhutdinov and M. 
Zabbarov. In the stage version, the concept of the 
writer has been preserved and the poetics of the 
story remains unchanged. In the same theater, in 
2018, the story “Golandem tutash hatirase” 
(“Memoirs of Gulyandam Tutash”) was staged by 
director R. Zagidullin, staged by I. Gali. Preserving 
the romantic motif of the story in the dramatiza-
tion, the authors have somewhat departed from the 
idea to show the main character as a historical per-
sonality. In 2011, the play “Tormish Koraby” 
(“The Ship of Life”) was presented at the 
Almetyevsk State Tatar Drama Theater, based on 
the writer’s stories “Shayaru” (“To Joke”), 
“Tynychlanu” (“Calm Down”), “Tonge 
Tamchylar” (“Night Drops”), “Maturlyk” (“The 
Beauty”), “Ber suz” (“One Word”), “Mandarin 
Satuchy” (“A Tangerine Seller”). However, here 
the motifs of A. Eniki’s stories have been changed, 
the ideas in the writer’s works are completely un-
recognizable. In the Tatar State Academic Theater 
named after G. Kamal, A. Zabbarov first turned to 
the work of A. Eniki in 2022. He was the director 
and the author of the dramatization of “Reshe” 
(“Haze”). The concept of the story and the author’s 
message are presented to the viewer in a new way 
due to individual poetic features. To mark the writ-
er’s anniversary in 2019, the story “Reshe” 
(“Haze”) was staged by the youth theater “Mizgel” 
(“A Moment”) of Kazan University. For the youth 
audience, it was the love story, described in Eniki’s 
work, that was performed.  

 
Conclusions 

The need to stage classical texts has prompted 
a repeat performance of A. Eniki’s works on the 
stage of the Tatar theater. The prose of Amirkhan 
Eniki is a complex, peculiar epic material, compli-
cated enough for its translation into the stage lan-
guage. The director and the dramatist should not 
limit themselves to reading his works, but should 
learn to feel the language and the style of the writ-
er. When staging Eniki’s novels and stories, they 
should preserve the language of A. Eniki’s works 
as a unifying aspect in all stagings. However, the 
dramatized versions of A. Eniki lack the grandiosi-
ty of the ideas that he wanted to convey to his 
reader. The characters often tell their love stories, 
but this love does not rise to the heights of a phi-
losophy of being that educates and makes a person 
feel proud, determining his fate. The viewer, who 
has read the books and fallen in love with A. Eniki, 
does not feel the subtleties of the writer’s works in 
the stage versions. The stage of the Tatar theater 



G.R.GAINULLINA 
 

 136 

can offer successful performances if it thoughtfully 
approaches the works of Amirkhan Eniki with their 
special spiritual and scientific background.  

 
References 

1. Zabbarov, M. (2006). “Mina “teatr zhene” 
gomerlekka kagylgan. Sakhnadan kitsam da, min 
teatrsyz Yashi almyim [“The Demon of the Theater” 
moved into me forever. Even if I leave the stage, I can’t 
live without theater]. Tatar-inform. Aprel’ 10, 2006. 
URL: https://tatar-inform.tatar/news/marsel-abbarov-
mi-a-teatr-ene-gomerlekk-kagylgan-s-hn-d-n-kits-m-d-
min-teatrsyz-yashi-almyym?ysclid=lcoq9fyrd27858782 
71 (accessed: 09.02.23). (In Tatar) 

2. Shaykhutdinov, N., Zabbarov, M. “Kurkam 
min bu bakhettan” [“I Am Afraid of This Happiness”]. 
Iz personal’nogo arkhiva M. Zabbarova. Rukopis’, 
napechatannaya na pechatnoy mashinke. 44 p. (In Tatar) 

3. Gali, I. Gоlandem tutash hatirase [Memoirs of 
Gulyandam Tutash]. Iz arkhiva Teatra dramy i komedii 
imeni K. Tinchurina. Rukopis’ 42 p. (In Tatar) 

4. Ismagileva, F. Tormysh koraby [The Ship of 
Life]. Iz arkhiva Almetyevskogo Tatarskogo 
Dramaticheskogo Teatra. Rukopis’, 20 p. (In Tatar) 

5. Minnullin, F. (1994). Namus eshe [A Matter of 
Honor]. F. Minnullin. Balta yavyzlar ulynda: Critics. 
Pp. 231-244. Kazan, Tat kit.nәshr. (In Tatar) 

6. Eniki, A. (2019). Rasha [Haze]. Әsәrlәr: 3 
tоmdа. (Tөz. G. R. Gainullina). Pp. 7-176. Kazan, Tat. 
kit.nәshr. (In Tatar)  

7. Eniki, A. Farida Kudasheva turynda bernicha 
suz [A Few Words about Farida Kudasheva]. Әsәrlәr: 3 
tоmdа. (Tөz. G. R. Gainullina). Pp. 499-501. Kazan, 
Tat. kit.nәshr. (In Tatar)  

8. Idrisov, R. (2019). Saydash belan Golandem 
[Saydash and Gulyandam]. Vatanym Tatarstan. Mart 2 
(No. 31), p. 3. (In Tatar) 

9. Gimadova, G. (2018). Tinchurin teatry muzykal 
asar kuidy [The Tinchurin Theatre Has Staged a 
Musical]. Vatanym Tatarstan. Mart 2 (No. 161), p. 18. 
(In Tatar) 

10. Sultanova, F. (2015). Soyla, Golandem… [Tell 
Gulyandam]. Beznen miras. No. 5, pp. 104-111. (In 
Tatar) 

11. Gilmetdinova, А. (2019). Rasha [Haze]. 
Sakhna. No. 6, pp. 28-30. (In Tatar) 

12. Safina, L. (2022). Rashale Donya [The World 
in Haze]. Vatanym Tatarstan. Dekabr’ 28 (No. 193), p. 
3. (In Tatar) 

13. Galimullina, М. (2023). Rasha gena bulyp 
kalgan “Rasha” [“Haze”, Which Remained Just Haze]. 
Madani zhomga. Gyinvar 13 (No. 1), p. 5. (In Tatar) 

14. Khabutdinova, М. М. (2023). Marevo [Haze]. 
Zvezda Povolzhya. Fevral’ 11-17 (No. 5 (1115)), pp. 1-
5. (In Russian) 

15. Akhatova, B. (2022). Skvoz' Marevo [Through 
the Haze]. Respublika Tatarstan. Dekabr’ 27 (No.193), 
p. 39. (In Russian) 

16. Karamova, А. (2004). Vneshnee proyavlenie 
vnutrennego sostoyaniya geroya v povesti A. Eniki 
«Marevo» [The External Manifestation of the Protago-
nist’s Inner State in the Story “Marevo” by A. Eniki]. 
No. 6, pp. 25-27. (In Russian) 

17. Gabashi, А. (2012). Tormysh kitaby [The Book 
of Life]. Sakhna. No. 4, p. 14. (In Tatar) 

18. Motigullina, A. (2009). Khatiralar yanarganda 
[When Memories Renew]. Yashlek Tavyshy. No. 3 
(23), p. 5. (In Tatar) 

19. Eniki, A. (2019). Gоlandem tutash hatirase 
[Memoirs of Gulyandam Tutash]. Әsәrlәr: 3 tоmdа. 
(tөz. G. R. Gainullina). Pp. 398-556. Kazan, 
Tat.kit.nәshr. (In Tatar)  

20. Gimranova, D., Tagirova, A., Ismagilova, F., 
Mukhammetzyanova, М. (2014). Almat tatar daulet 
drama teatry. [The Almetyevsk Tatar Drama Theater]. 
304 p. Kaza, Foliant. (In Tatar) 

_______________________ 
 

ТАТАР ТЕАТРЫ СӘХНӘСЕНДӘ ӘМИРХАН ЕНИКИ ӘСӘРЛӘРЕ 
 

Гөлфия Расил кызы Гайнуллина, 
Казан федераль университеты, 

Россия, 420008, Казан ш., Кремль ур., 18 нче йорт, 
gulfiarasilevna@mail.ru. 

 
Мәкаләдә Татарстанның халык язучысы, Г. Тукай исемендәге Дәүләт бүләге иясе Әмирхан 

Еники әсәрләренең татар укучысына театр сәнгате аша ирешү тарихы һәм үзенчәлекләре 
өйрәнелә. Әдипнең прозасы тамашачыга татар театрлары сәхнәсеннән даими тәкъдим ителеп 
килә. К. Тинчурин исемендәге Татар дәүләт драма һәм комедия театры 1987 елда Ә. Еникинең 
«Рәшә» (1962) повестен «Куркам мин бу бәхеттән» дигән исем белән (режиссеры П. Исәнбәт, 
инсценировка авторлары Н. Шәйхетдинов һәм М. Җәббаров) һәм 2018 елда «Гөләндәм туташ 
хатирәсе» (1975) повестен шул ук атама белән (режиссеры Р. Заһидуллин, инсценировка авторы 
И. Гали) сәхнәгә куя. Г. Камал исемендәге Татар дәүләт академия театры Ә. Еники иҗатына 
беренче тапкыр 2022 елда мөрәҗәгать итә һәм «Рәшә» повестен сәхнәләштерә (режиссеры һәм 
инсценировка авторы А. Җәббаров). Шул ук әсәрне әдипнең юбилее уңаеннан 2019 елда Казан 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 137 

университетының «Мизгел» яшьләр театры да куя (режиссеры һәм инсценировка авторы И. 
Хафизов). Аңа кадәр режиссер М. Җәббаров та, «Мизгел» театрындагы яшь артистлар белән 
эшләгән елларында, Ә. Еники прозасына даими мөрәҗәгать итә, әдипнең «Әйтелмәгән васыять» 
һәм «Йөрәк сере» әсәрләрен язучының үз үтенече белән сәхнәләштерә. Әлмәт Татар дәүләт драма 
театрында язучының «Шаяру», «Тынычлану», «Төнге тамчылар», «Матурлык», «Бер сүз», 
«Мандарин сатучы» хикәяләренә нигезләнеп эшләнгән «Тормыш корабы» спектакле (режиссеры 
Гүзәл Акбердина, инсценировка авторы Фәридә Исмәгыйлева) куела. 

Фәнни мәкаләдә бәяләү объекты – Ә. Еникинең «Рәшә» һәм «Гөләндәм туташ хатирәсе» 
повестьларының шул исемдәге инсценировкалары һәм әдипнең хикәяләрендәге мотивларга 
таянып эшләнгән «Тормыш корабы» инсценировкасы. Тикшерү предметы булып язучы һәм 
режиссер тәкъдим иткән текстларның идея-эстетик сыйфатлары, сәхнәләштерү үзенчәлекләре, 
алымнары, әсәрләрдәге тирән фәлсәфи-әхлакый фикерләрнең тамашачыга җиткерелү 
алымнары тора. Шулай ук спектакльләрнең куелу тарихлары, төп һәм аларны ачарга ярдәм 
иткән икенчел дәрәҗәдәге геройларны башкарган актерлар, аларның сәхнә осталыгы 
мәсьәләләре дә гыйльми язманың тикшерү предметын һәм яңалыгын билгели. 

 
Төп төшенчәләр: татар әдәбияты, театр, мәдәният, Әмирхан Еники, повесть, спектакль 

 
Кереш 

ХХ йөзнең икенче яртысы татар прозасы-
ның йөзек кашы Әмирхан Еники (1909–2000) 
әсәрләре татар укучысы һәм тамашачысына 
театр сәнгате телендә дә барып ирешә. Соңгы 
дүрт дистә елда бу өлкәдә режиссерлар Празат 
Исәнбәт, Марсель Җәббаров, Наил Шәйхет-
динов, Рәшит Заһидуллин, Айдар Җәббаров, 
Гүзәл Акбердина, Илфак Хафизов исемнәрен 
аерып билгеләү зарур. Яшь режиссер М. 
Җәббаровка әдип заманында үзенең повесть-
ларын сәхнәдә күрү теләген җиткергән була [1]. 
Язучының психологизмга корылган эпик 
текстын сәхнә теленә күчерү – гаять катлаулы 
эш. Әмирхан Еникинең татар театры сәхнә-
сендә тәүге тапкыр куелуы Татарстанның 
халык артисты, Россиянең атказанган сәнгать 
эшлеклесе, режиссер Празат Исәнбәт исеме 
белән бәйле. Яшь актерлар Н. Шәйхетдинов 
һәм М. Җәббаров «Рәшә» повесте мотивлары 
нигезендә «Куркам мин бу бәхеттән» дип 
исемләнгән инсценировка язарга алыналар. 
Әйтергә кирәк, Россиянең һәм Татарстанның 
халык артисты М. Җәббаровның сәхнә теленә 
күчергән беренче әсәре Әмирхан Еники повесте 
була. Инсценировка тексты белән танышканнан 
соң, әдип үзе аны бер төзәтмәсез кабул итә һәм 
сәхнәгә куярга ризалык бирә [2, 1 б.]. К. 
Тинчурин исемендәге Татар дәүләт драма һәм 
комедия театры 1987 елдан соң әдип иҗатына 
2018 елда янәдән мөрәҗәгать итә. 
Татарстанның атказанган сәнгать эшлеклесе, 
Россиянең атказанган артисты, ул вакытта 
театрның баш режиссеры Рәшит Заһидуллин Ә. 
Еникинең «Гөләндәм туташ хатирәсе» 
романтик повестен беренче тапкыр сәхнәгә 
күтәрә. 2022 елда яшь режиссер Айдар 
Җәббаров язучы иҗатын Г. Камал исемендәге 

Татар дәүләт академия театрында куюга алына. 
«Рәшә» повесте нигезендә язылган инсцени-
ровканың башлам өлешенә әдипнең «Бер генә 
сәгатькә» хикәясенең дә сәхнә телендә бик 
урынлы яңгыраш алуы игътибарга лаек. 
М. Җәббаров «Мизгел» яшьләр театры белән 
әдипнең тагын ике повестен сәхнәләштерә. 
Соңрак яшь режиссер И. Хафизов, остазы 
М. Җәббаровны дәвам итеп, «Рәшә» повестена 
мөрәҗәгать итә. 2011 елда Әлмәт Татар дәүләт 
драма театрында Г. Акбердина, әдип хикәя-
ләрендәге мотивларга таянып, «Тормыш 
корабы» спектаклен тәкъдим итә. Күренгәнчә, 
җөмһүриятебездәге данлыклы өч театр һәм 
Казан университеты сәхнәсендә тамашачы 
хөкеменә әдипнең җәмгысе өч повесте, җиде 
хикәясе тәкъдим ителә. 

 
Тикшеренү материаллары һәм методлары 

Фәнни тикшеренү материалы буларак Ә. 
Еникинең «Рәшә» (1962), «Гөләндәм туташ 
хатирәсе» (1975) повестьлары, алар нигезендә 
язылган М. Җәббаров һәм Н. Шәйхетдинов-
ларның «Куркам мин бу бәхеттән» (1987), И. 
Галинең «Гөләндәм туташ хатирәсе» (2018) 
инсценировкалары ([2], [3]) һәм А. 
Җәббаровның «Рәшә» (2022) һәм «Шаяру», 
«Тынычлану», «Төнге тамчылар», «Матурлык», 
«Бер сүз», «Мандарин сатучы» хикәяләренә 
нигезләнеп эшләнгән «Тормыш корабы» (2011) 
[4] инсценировкалары алынды. Тикшеренү 
методлары һәм принциплары гыйльми 
эзләнүнең максатына һәм өйрәнү объектына 
нигезләнеп сайланылды. Әдәби иҗатны, әсәрне 
шәрехләү һәм анализлауның мәдәни-тарихи, 
чагыштырма-тарихи методлары файдаланылды. 

 



G.R.GAINULLINA 
 

 138 

Фикер алышу 
Үзе исән вакытта ук әсәрләре классик 

әдәбият сыйфатында бәяләнгән Ә. Еники проза-
сын өйрәнүгә әдәбият белгечләре, тәнкыйтьче-
ләр һәрдаим игътибар бирә. Профессиональ 
тәнкыйтьче Ф. Миңнуллинның «Әмирхан 
Еники әсәрләре безнең тәнкыйтькә кызу 
бәхәсләр, капма-каршы фикерләр кузгатып 
килде» [5, 231 б.] дигән фикере бүген дә акту-
аль. 1964 елгы «Намус эше» исемле мәкалә-
сендә тәнкыйтьче «Рәшә» повесте турында 
әдипнең үзе белән әңгәмәсеннән өзекләр 
китерә: «Рәшә» – зөфәрләр турындагы повесть. 
Зөфәр Сабитовны Сез кайдан, ничек табып 
алдыгыз?» дигән сорауга җавап биреп, Ә. 
Еники болай яза: «Зөфәр Сабитовны табуы 
читен булмады. Алар бар иде һәм хәзер дә 
беткәннәре юк, минемчә. Ләкин Зөфәр кебек 
кешеләр бары сәүдә-тәэминат тирәсендә генә 
йөриләр дип уйламаска кирәк… Хикмәт бит 
профессиядә түгел, ә кешенең фәлсәфәсендә…» 
[5, 235 б.]. Тәнкыйтьче, фикерен үстереп, 
повесть рус телендә басылганнан соң, Г. 
Куклисның «Литературная газета»ның 1975 
елгы 7 февраль санында дөнья күргән «Әмир-
хан Еникинең күп төрле сыйфатлары» 
мәкаләсендәге сүзләренә мөрәҗәгать итә: 
«Милли әдәбиятларда мондый характерның 
очраганы юк иде шикелле, ул – язучының 
ачышы» [5, 239 б.]. 

Димәк, Әмирхан Еникинең төп максаты – 
«кешенең фәлсәфәсен» ачып бирү икәнлеге 
аерымачык. Авторның төп фикере, әдәби 
барышта үз чорының ачышы булган төп герой 
Зөфәр Сабитов сәхнә телендә ничек тәкъдим 
ителә соң? 

Повестьның үзендә вакыйгалар вакыты 
1945 елның тугызынчы мае дип тарихи 
билгеләнеш ала. Хикәяләүче Бөек Җиңү 
иртәсендә уянырга һәм юл сайларга тиешле 
Зөфәр Сабитовны тәкъдим итә. Геройның эчке 
халәтен сөйләп бирү өчен кулланылган төш 
алымы белән автор укучыны сюжетка керергә 
әзерли. Төш эчендәге символлар аша Зөфәр 
күңелендәге төшенкелек халәте – аның өчен 
даими халәт икәнлеге аңлашыла: «Дала буш, 
дала тын, үзе тип-тигез, очсыз-кырыйсыз» [6, 
7 б.]. Геройның тормышында көтелмәгән, әмма 
җитди үзгәреш булачак: «Бик эссе, бик коры, 
төпсез күктән кызган тимердәй ап-ак кояш 
аның күзенә туры карый…» [6, 7 б.], ирне шул 
борчый («тере кояш… берөзлексез яндыра, 
көйдерә, имеш»). Шул ук вакытта ул бу 
халәтеннән («котсыз дала» символик детале) 

котылуны тизләтергә ашыга: «Кая бара ул, 
мәгърипкәме, мәшрикъкәме – ачык кына белми 
дә, имеш, ләкин барырга кирәк, бармыйча 
ярамый, чөнки монда туктап калу һич мөмкин 
түгел» [6, 7 б.]. Аң агышы алымы белән 
бирелгән сурәт ярдәмендә авторның һәркем үз 
бәхетенә юлны үзе эзли һәм таба дигән карашы 
укыла: «Һәм берәүгә дә әйтмичә, берәүне дә 
ияртмичә, ялгызы гына чыгып китүе дә бары 
шуның өчен генә, имеш» [6, 7 б.]. 

Наил Шәйхетдинов белән бергә язылган 
«Куркам мин бу бәхеттән» инсценировка-
сындагы Марсель Җәббаров үзе уйнаган Зөфәр, 
Илфак Хафизовның «Рәшә»сендәге һәм Айдар 
Җәббаров иҗат иткән Зөфәр дә повестьтагыча 
тәкъдим ителә: «Зөфәр өчен бер хакыйкать көн 
кебек ачык иде: сугышта исән калу факты үзе 
генә дә кешегә: «Бәхетлемен!» – дип әйтергә 
хокук бирәчәк… Ләкин Зөфәргә хәзер бу бәхет 
кенә аз иде инде. Ул – реалист, аныңча, баш 
исән булу гына чын бәхет түгел әле. Исән 
калган баш ничек яшәр – менә хикмәт нәрсәдә. 
Ә ул моның серен белә инде: бәхет – үзең 
теләгәнчә яшәү, бәхет –матди һәм рухи 
бәйсезлек ул. Бәс, шулай икән, Зөфәр дә 
киләчәк тормышын үзе теләгәнчә бәйсез, 
иркен, мул итеп корып җибәрергә тиеш. 
Һәрхәлдә, ул бөтен көчен, сәләтен җигеп, шуңа 
омтылырга тиеш. Моның өчен хәзер аңа ике 
конкрет мәсьәләне тизрәк хәл итәргә кирәк 
булачак. Берсе – акчаны малга әйләндерү, 
ягъни йортмы-квартирамы сатып алу; икенчесе 
– аңа терәк һәм теләктәш булырлык әйбәт кенә 
кызга өйләнү… » [2, 24 б.]. 

Повесть нигезендә язылган бер инсцени-
ровкада да урын алмаган әһәмиятле символ-
ларга игътибар итик. Язучы Зөфәр халәтендәге 
үзгәрешнең инде озак вакытлар әзерләнеп 
килүен кояш образының эчтәлегенә салып 
сөйли. Зөфәр әлеге үзгә халәтнең барлыгын 
таный (ул аңа «юлдашка эт шикелле ияргән 
гамьсез кояш» кебек), әмма гамьсез генә яши 
дип бирә: «Баштарак аңа тигез дала буйлап 
атлавы бер дә күңелсез, авыр булып тоелмады. 
Киресенчә, бу иркенлектә, бу тынлыкта бару 
рәхәт тә кебек иде» [6, 7 б.]. Гамьсезлек һәм 
икейөзлелек – кешедәге якты, җылы хисләрне 
үле хәлгә китерергә сәләтле халәт, тора-бара ул 
шом тудыра, ди автор Зөфәр сайлаган юлның 
дәвамын тасвирлап («Ләкин тора-бара очы-
кырые күренмәгән үлек дала аны борчый, 
шомландыра башлады» [6, 7 б.]). Зөфәр әле 
үзгәрергә әзер түгел. Үзен-үзе аңламаган Зөфәр 
нәфрәтләнә: «Тагын шоп-шома күктән шым 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 139 

гына ияреп барган «юлдашы да» бик мәкерле, 
явыз булып чыкты. Хәзер ул Зөфәрнең нәкъ 
менә баш түбәсен кыздыра, шундый кыздыра, 
әйтерсең, юри кайнатып чыгарырга 
тырыша…» [6, 7 б.]. Автор ирнең чарасызлык 
хәлендә калуын – сусавын тасвирлый: 
«Атлаган саен көчәя барган бу сусауга һич кенә 
дә түзәрлек түгел иде, коточкыч авыр иде, 
чатнап кара янган иреннәре бертуктаусыз: 
,,Су… су… су… !“ – дип үзлегеннән кыймылдый 
иде» [6, 7 б.]. Димәк, яшәү символы кебек 
укылган су символы ярдәмендә автор Зөфәрдә 
туган яңа омтылышны – башкача яшисе килү 
теләген тасвирлап бирә. Күл – «шашарга 
җиткән» Зөфәр каршында пәйда булган, ул 
теләп чакырган яңа чынбарлык, бәхет, 
чарасызлыктан котылу гәүдәләнеше: «… кинәт 
җем-җем уйнаклап яткан түп-түгәрәк, зур 
бер күл ачылды… Бу шулкадәр чын иде, 
шулкадәр якын иде, гүя менә суның йомшак 
дымы аның йөзенә килеп тигәндәй булды» [6, 8 
б.]. Биредә Ә. Еникинең 1941 елгы хикәя-
ләреннән үк ачык яңгырап килгән яшәеш 
фәлсәфәсе укыла: өметсезлек алдында калган 
кешегә тормыш-яшәеш һәрчак үзгәрү, дөрес 
юлга чыгу мөмкинлеге бирә. Язучы карашынча, 
һәр кешегә үзенә тиешле чынбарлыкны кору 
мөмкинлеге бирелгән, көч салынган, ләкин 
әлеге потенциалны эшкә җигәргә комачалаучы 
җимергеч көч – курку хисе аңны томалый. 

Шул рәвешле, кояш, дала, су символларына 
сәхнә текстында әһәмият бирмәү 2022 елгы 
куелышта актер Алмаз Борһанов уйнаган Зөфәр 
Сабитовны «кешенең фәлсәфәсен» бирерлек 
тирәнлектән мәхрүм итә, димәк, алда әйткән 
автор фикере дә үзгәртелә. Айдар Җәббаров-
ның Зөфәре исәп белән яшәргә мәҗбүр булуны 
хәтта каһкаһәле тантана белән җиткергән 
булдыклы вак сәүдәгәр образы гына булып 
калка. Әйтергә кирәк, тамашачы Алмаз Борһа-
новның Зөфәрендә гамьсезлек, икейөзлелек, 
курку халәтенең аның даими халәте, җимергеч 
көч икәнлеген танып ала! Ләкин сәхнә 
бизәлешендәге модернистик эстетика Ә. Еники 
тудырган Зөфәр фәлсәфәсен җиткерүгә хезмәт 
итми. 

Повестьтагы Зөфәр җиңү бәйрәмендә кызу 
эштә: «бу көнне көтеп складларда саклап 
тоткан» [6, 9 б.] азык-төлекне чыгарыр вакыт 
җитте бит, «сәүдә точкаларына шалтырата 
башлауга» «бәйрәм настроениесе гүя тышта 
торып кала» [6, 9 б.]. Айдар Җәббаровта бу 
сызык аерым детальләр өстәлсә дә тотып 
алынган. Йөрәген шом, курку өткән Зөфәр 

ашык-пошык сәүдә точкаларына товар (ни 
өчендер аны режиссер аракы детале белән 
чикләргә уйлый) озату белән мәшгуль. Ә Наил 
Шәйхетдинов, Марсель Җәббаров һәм Илфак 
Хафизов инсценировкаларында бу өлеш юк. 

Тексттагы тагын бер момент әһәмияткә ия. 
Зөфәр «эшкә барса да, бәйрәмчә булсын дип, 
чиккән якалы ак күлмәген, элүдә генә торган 
соры костюмын, җәйге туфлиләрен киде. 
Барысы бер төстән, бер иштән диярлек, тик 
менә зәңгәр кепкасы гына күренешне боза иде. 
Ярый инде, баштанаяк бертөследән киенер 
вакытлар алда әле…» [6, 9 б.]. П. Исәнбәт 
персонажының тышкы рәвеше инсценировкада 
билгеләнмәгән. Айдар Җәббаров исә повесть-
тагы бу сурәткә әһәмият бирми. Артык фырт 
киенгән Зөфәр зәвыклы тамашачыда шик уята. 
Чынлап та, Бөек Ватан сугышы беткән елмы 
бу? Алай икән, үзе сугышта катнашкан Әмир-
хан Еники эшләгән Зөфәр портретымы бу? 
Зөфәрнең тышкы кыяфәте – тулаем режиссер 
уйдырмасы. Димәк, автор тудырган Зөфәргә 
режиссер яңа штрихлар кертә, яңа мәгънә 
төсмере өсти. Кертелгән мәгънә төсмере ышан-
дырамы, монысы башка мәсьәлә. Тамашачы-
ның Еники образларын төптән белмәгән 
катламын бу портрет бөтенләй башка эзгә алып 
чыкмыймы? Монысы инде Айдар Җәббаров 
җаваплылыгында. Илфак Хафизовның Зөфәре 
бу җәһәттән Ә. Еники текстына туры килә. 

Ә. Еникидә чит / үз бинар оппозициясе 
белән бирелгән Зөфәр халәте барлык 
режиссерлар тарафыннан да тотып алынган. А. 
Җәббаров һәм И. Хафизов Зөфәрнең сугыш 
вакытындагы һәм сугыштан соңгы халәтендәге 
аерманы ассызыклауны кирәк таба. Зөфәрнең 
сугыш беткәннән соңгы халәте тексттагыча 
аермачык билгеләнә: «бүгенге көннән ул 
берәүдән дә шүрләмичә, һәркемнең йөзенә туры 
карап йөри алачак» [6, 10 б.]. Зөфәрдәге 
куркуның сәбәбе – «бөтен кеше тегендә, ут 
эчендә, ә ул тап-таза килеш монда йөргәнгә» 
«башкаларның ят итеп, дошман итеп 
караулары» [6, 10 б.]. Текст буенча кешеләр 
кыю, бәйсез, кулсыз майор Симаковны якын 
итә. Зөфәрдәге курку аны әлеге «кулсыз»ларны 
үз итә торган чит тирәлек белән сак булырга 
өнди, ул үзенә (киеменә) төс булмаган зәңгәр 
кепкасын күтәрә төшеп, баш иеп узуны» [6, 10 
б.] мәслихәт күрә яисә «кулсыз майор белән 
очрашуларны яратмаганга» [6, 10 б.] (дөресе, 
кирәк санамаганга), әйләнеп уза. Соңрак 
Курамшин карт белән исәнләшкәндә кул 
бирмәве дә шул мәгънәне көчәйтеп килә. 



G.R.GAINULLINA 
 

 140 

Спектакль вариантларында, кызганычка каршы, 
бу детальләргә игътибар ителмәгән! Алмаз 
Борһанов тудырган Зөфәрдә Курамшин карт 
белән кул бирми күрешү моменты сакланган, 
әмма тиешле мәгънә бирерлек итеп 
ассызыкланмаган. 

Повестьның икенче бүлегендә Рәшидә 
Сафина дөньясы ачыла. Хикәяләү Зөфәрнең бу 
хакта искә төшерүе кебек оештырыла. 
Вакыйгалар башланган вакыт 1943 елның үтә 
салкын гыйнвар ахырлары дип тарихи вакыт 
буларак тамгалана. Зөфәрнең «салкын, караңгы, 
котсыз, буш» [6, 16 б.] вокзал эчендә очраткан 
дүрт кешегә мөнәсәбәте инде гайре табигый 
тоелмый. Өч инсценировкада да бу өлеш 
повестьтагыча. «Яхшы пальто, күн түбәле 
каракүл бүрек, эт тиресеннән озын кунычлы 
унты кигән һәм бер беләгенә зәңгәр тышлы 
бәрән толыбын салып, икенче кулына кара 
чемодан тоткан, бик тук кыяфәтле, таза 
егетнең» [6, 16 б.] «өсләре бик чуар, бик 
иләмсез», тәпән шикелле юан, сырган 
чалбарлы, киез итекле, кайсы шәл уранган, 
кайсы малахай бүрек кигән бу кешеләргә 
«нәфрәтләнеп кул селтәве» дә инсценировка 
вариантларында тотып алынган. 

Әсәр текстындагы тагын бер деталь һәр өч 
инсценировкада да, үзгәртелмичә, үзенә 
йөкләнгән идея-эстетик мәгънәне үти. Турайга 
бару турында һәркем кабатласа да, Зөфәр 
«кечкенә коңгырт күзле, олырак, озынрак, өс-
башы пөхтәрәк» [6, 18 б.] Рәшидәне генә 
ишетә: «Зөфәр бер мизгел аңардан күзләрен ала 
алмыйча торды. Әллә ничек менә, кызның бер 
үк вакытта диярлек бик туры-җитди каравы 
һәм матур-сөйкемле итеп елмаюы аны 
гаҗәпләнеп югалып калырга мәҗбүр итте» [6, 
18 б.]. Зөфәр Рәшидәнең «беренче караштан ук 
бик самими һәм бик табигый тоелган» 
дөньясын үз итә. Зөфәргә йөкләнгән ат табу 
вазифасы спектакль текстларында да 
уңышлы: «Сез табарсыз, әгәр теләсәгез» [2, 4 
б.]. Рәшидә иргә ышаныч белдерә, йөрәген 
курку өткән Зөфәрне хатынның самими һәм 
ихлас ышанычы дәртләндерә. Рәшидә исә 
Зөфәрдәге ышанычлы ир-ат була белүне үз итә, 
тансык булганга мавыгып китә. Инсценировка-
ларда да басым ясалган Рәшидә белән Зөфәрнең 
кавышу мизгеле – салкын чынбарлыкта югалып 
алган ике ялгызның җылынырга теләп, 
ышанычлы иптәш эзләү мәле ул: «Мин гүя кеше 
таптым, кешегә сокландым, шул кешенең үзе, 
җылы-йомшак мөнәсәбәте миңа тансык иде, 
миңа кадерле иде…» [6, 171 б.]. Җан тынычлы-

гына омтылып та, берара кешелек горурлыгы, 
хатын-кыз горурлыгы, садәлеге өчен җаваплы-
лык хисен югалткан Рәшидә үзенең көчсезлеген 
аңлый һәм бу чарасызлык халәте аны күңелен-
дә үкенү хисе уяткан ялгыш адымга этәрә. 

Өченче бүлек Зөфәрдәге хисләрнең гомумә-
һәмиятлелеген раслап килү өчен аерып куела. 
Пространство бирелешенә («клуб дигәннәре 
урамга кырынрак утырган, манарасы киселгән 
иске мәчет бинасы» [6, 27 б.]) автор яшәп 
килүче совет идеологиясенең зөфәрләр фаҗига-
се өчен җаваплылыгы эчтәлеген сала, биредә 
проблема иҗтимагый яссылыкка күчерелә. 

Повестьта, артистлар чыгыш ясаганнан соң, 
авыл кешеләренең кул чапмау детале авыл көе 
тексты – кешеләр өчен уртак булган хәсрәт 
хисе бирелеше белән бәйләнештә килә. Әлеге 
чынбарлык белән килешергә теләмәгән, ләкин 
килешергә мәҗбүр кешеләр хәсрәте 
гомумәһәмиятлелек төсен ала: 

 
«Җыр бетте. Караңгыда утырган халык бер 

мизгел тып-тын булып торды. Әйтерсең алар 
хыяллары белән бу иске мәчет эченнән бик еракка 
иң кадерле якыннарын, өметләрен, бәхетләрен эзләп 
киткәннәр иде. Һәм гүя әнә шул ерактагы фронтның 
карлы далаларына, бозлы сазлыкларына, кара 
урманнарына барып тапкан, кавышкан газиз 
якыннарыннан аерыла алмыйча, кире бу салкын 
ялгызлыкка кайтырга кодрәтләре җитмичә утыралар 
иде. Әйе, мондый хәлдә ду килеп кул чабу мөмкин 
дә түгел иде» [6, 28 б.]. 

 
Бу өлеш Айдар Җәббаров инсценировка-

сында уңышлы кертелгән. 
Празат Исәнбәт повестьтагы «Тәфтиләү», 

«Юксыну» җырларын үзгәрешсез калдыра һәм 
ул режиссерның отышы төсендә бәяләнергә 
хаклы. Нәкый Исәнбәтләр буыны вәкиле Ә. 
Еники теле белән әйткәндә, «татар кешесе 
җырдан иң элек моң көтә, моң ишетергә тели» 
[7, 499 б.]. Автор Рәшидәдәге матурлыкны 
татар кешесенең күңелендә сакланган серле 
моң белән бәйли. А. Җәббаров инсценировка-
ның башлам өлешенә персонаж артистларның 
«Бер генә сәгатькә» әсәрен уйнауларын өсти, 
биредә, әйтергә кирәк, соңрак Рәшидә ролен 
уйнаган Гүзәл Шакированың Заһидәсе дә 
гаҗәеп ышандыра. Бу очракта һәр режиссер 
авторның рухи ныклык хакындагы фикерен 
үзенчә үстерә. Инсценировкаларда авторның 
әлеге идеясе повестьтагыча Яруллин теле белән 
ассызыклана: «Халыкта тормышка мәхәббәт 
бик зур, менә аның сере нәрсәдә…» [6, 39 б.]; 
Рәшидә исеменнән җөпләнә: «…нинди генә 
җырны алма, ул барысыннан да бигрәк кеше 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 141 

күңелендә тормышка мәхәббәт уята, кешедә 
яшисе килү теләген көчәйтә…» [6, 39 б.]. 
Тормышны ярату гына хәсрәт-михнәтне кич-
кәндә юаныч була ала дигән әлеге хакыйкатьне 
Мәликә әби раслап куя: «Авыл кешесенең 
юанычы ни шул җыру инде, белеп сөйлисез» [6, 
39 б.]. Татар кешесенең хәсрәтле чынбарлыкка 
шөкер итә белүе – үз тормышын хикәя иткән 
гомер кичкән карчык исеменнән «тормышның 
үзе кебек чын, гади» киңәше дип билгеләнеп 
куела: «Көн итү авыр булса да, барына шөкер 
итеп торабыз әле, мондый чакта зарлану язык 
булыр, нишлисең инде!» [6, 40 б.]. 

Әсәрдә һәм П. Исәнбәт белән А. Җәббаров 
эшләгән спектакльләрдә Зөфәрнең йорт алу 
вакыйгасына аерым игътибар бирелә. «Нинди-
дер бик вак купецтан калган» [6, 69 б.], «нигез 
өстендәге бүрәнәләре черегән» [6, 69 б.] 
Сабитовларның Суконныйдагы йорты – Зөфәр-
нең гүя күлгә омтылуы – үзен буып торган, гел 
исәп-хисапка корылган чынбарлыгыннан 
качарга, җан тынычлыгына ирешергә теләве 
сурәте. Шуңа күрә инсценировкаларда күл 
символын саклау кирәк иде! Зөфәр сайлаган 
яңа чынбарлык «борынгы өяз шәһәрендәге 
шикелле аулак, тын һәм тыныч» [6, 76 б.]. 
Повестьта татар иренең аң төпкеленә тирән 
уелган тыйнак-горур, заман шаукымына 
буйсынмас асылы ачылырга тиеш, Зөфәрнең 
эчке омтылышы әнә шул ләбаса: 

 
«Күптән салынган булуына карамастан, ул, нәкъ 

яңа йортлардай, ничектер балкып, горур кыяфәт 
саклап, бик төз, туры утыра. Аннары йорт 
художество элементларыннан да мәхрүм түгел икән: 
кәрниз буйлары, тәрәзә башлары, артык 
чуарланмыйча гына, челтәр өлге белән бизәлгән, ә 

болдыр баганалары нечкә билләп, гөмбәз чыгарып 
эшләнгән – болар һәммәсе дә йортка тыйнак бер 
нәфислек биреп тора…» [6, 76 б.]. 

 
Йорт янәшәсендәге бакча – Зөфәрнең 

«күптән хыял иткән» [6, 79 б.] мохите. 
«Балачактан ук табигатьне, үсемлекләрне 
белмичә үскән» Зөфәргә бакчаның «бик тансык, 
бик кадерле» булуын белү укучыда иргә карата 
ихтирам, ышаныч уята: «Һәм менә хәзер өйнең 
үзеннән дә ямьлерәк, кадерлерәк төсле булып, 
аның алдында карт бакча күкрәп тора» [6, 79 
б.]. Инсценировкаларда бу символны калдыру, 
аңа басым ясау Зөфәр образына салынган 
фикри тирәнлекне саклап калыр иде. Әйтергә 
кирәк, идиллик бакча символы Ә. Еники 
прозасын ХХ йөз башы татар прозасы белән 
бәйли, инсценировкалардагы проблеманы 

иҗтимагый мотивлаштыру шул яссылыкта үзгә 
тирәнлек алыр иде. Әдип Зөфәрнең үз асылына 
кайта алмаячагында яшәп килүче совет 
системасын гаепли: 

 
«Шушы искергән, картайган, ташландык хәлгә 

килгән тын бакчадан аңа ничектер борынгы дворян 
интеллигентының инде мәңге кире кайтмас 
тормышы аңкыгандай булды. Беркадәр моңсу сагыш 
белән шул тормышның югалуын кызганып куйды» 
[6, 80 б.]. 

 
Инсценировкаларда Зөфәрнең бары тик 

гади бер сәүдәгәр образы амплуасында сурәт-
ләнүе ирнең үкенечен ироник тантанага әверел-
дерә. Андый сәүдәгәр чиста күңелле ярлы 
Рәшидәне үз итә алмый. Ә. Еникинең Зөфәре – 
горур, ихлас Рәшидә дөньясын чынлап сөя һәм 
борынгыдан килгән татар көнитешен кадерли 
алган, үзендә заман шаукымына буйсынмас 
көч, гайрәт эзләп газапланган булдыклы татар 
ире. Инсценировка авторлары, кызганычка 
каршы, символлар артына яшеренгән потен-
циаль эчтәлекне күреп бетерми һәм фәлсәфи-
әхлакый тирәнлектән китә. 

П. Исәнбәтнең «Куркам мин бу бәхеттән» 
инсценировкасында повестьтагы финал үзгәр-
телми. А. Җәббаров куйган «Рәшә» спектакле 
ахырында иҗтимагый мотив калкуландырыла, 
әмма Әмирхан Еники әйтергә теләгән фикер 
бөтенләй югала. Чөнки А. Җәббаров Зөфәрнең 
азгын халәтенә артык әһәмият биреп, автор 
текстындагы геройның үз асылын эзләүче татар 
ир-аты булуын бөтенләй сызып ташлый. 
Спектакльдәге Зөфәр – азгын, икейөзле, карак 
сәүдәгәр. Бу инсценировкада режиссер Ә. 
Еники калкуландырган «кешенең фәлсәфәсе» 
хакындагы идеядән китә. Рәшидәнең сүзләре 
хат детале аша кертелә. Сонгы күренештә 
Рәшидә язган хатны Зөфәр эчке бер ачу, 
каһкаһәле тантана белән бөгәрләп ташлый: 

 
«Тип-тигез дала түрендә менә бервакытны 

ялтырап яткан күл ачыла. Чын күл бу, хәтта җем-
җем уйнаклаган вак дулкыннарына кадәр күренә. 
Менә шуңа карап барасың, барасың, ләкин барып 
җитә алмыйсың. Чөнки ул юк, ул рәшә генә, коры 
далада алдап-котыртып уйнаклаган эссе шәүлә 

генә» [6, 171 б.]. 
 
П. Исәнбәт эшләгән спектакльдә повесть-

тагыча бу сүзләрне Рәшидәдән ишеткән Зөфәр 
әрни, җиңелгәнен таный, гомерлеккә 
бәхетсезлеккә дучар ителгәнлегеннән сызлана! 

«Рәшә» әсәренең тагын бер сыйфатын 
ассызыклап үтик. Повестьта Рәшидә образы 



G.R.GAINULLINA 
 

 142 

ярдәмендә үткәрелгән автор идеясе, бүләк итеп 
бирелгән маркизет күлмәклек кире кагылганнан 
соң, Зөфәр әйткән сүзләр аша җиткерелә. П. 
Исәнбәтнең Зөфәре исеменнән дә бу фикер 
тамашачыга ирештерелә: «Мәхәббәт уртак 
булырга мөмкин, сыныкны уртаклашырга 
мөмкин, әмма кешелек горурлыгын урталай 
бүлеп булмый икән. Кешенең үзенә куйган 
бәясе бар – шуннан бервакытта да төшмәячәк 
ул!» [2, 21 б.]. Нәкъ менә горурлык кешене 
түбән төшү, кимсенү, үзеңне башалардан ким 
сизү кебек ялгышлардан алып китә, ди Еники. 
Кеше үзе булдырган эшне җиренә җиткереп 
башкарса гына кимсенми дә, түбәнсенми дә. 
Зөфәр – булдыклы ир-ат, әмма, Рәшидәдән 
аермалы буларак, горур түгел, чөнки курка. 
Кешелек горурлыгын әйләнеп үткәннәргә, 
яшәеш тәртибен курку хисенә көйләгәннәргә 
тормыш-яшәеш төзәлү мөмкинлеген бирми 
дигән карашта тора язучы. 

Рәшидә исә шул горурлыгы белән матур, 
көчле, үзенә тартып тора, сокландыра, гашыйк 
итә, хәтта үзе кебек горур булырга 
дәртләндерә! Рәшидә кебекләр үз гамәлләре 
өчен җавап бирергә әзер, андыйлар үзләренә 
кул салмый! Айдар Җәббаров спектакль 
ахырында чарасызлыктан югалып калган, 
куркак Рәшидә образын тәкъдим итә. Мондый 
Рәшидә Еникинеке түгел, тулаем режиссер 
уйдырмасы булып тора һәм ул тамашачыны 
ышандыру көченнән мәхрүм. 

П. Исәнбәт сәхнәгә чыгарган спектакльдә 
Рәшидә образын Татарстанның халык артисты 
Исламия Мәхмүтова уйный. Әйтергә кирәк, 
спектакль куелган елны аңа Россиянең 
атказанган артисты дигән мактаулы исем 
бирелә. А. Җәббаров спектаклендә Рәшидә 
Сафинаны Татарстанның халык артисты Гүзәл 
Шакирова башкара. 

Зөфәрнең ваклыгын Рәшидәдәге илаһилык-
ны ассызыклау аша бәяләүче «әйттем-бетте» 
Хәмит образы кызыклы эшләнгән. Зөфәр 
янәшәсендәге «үз кадерен, үз дәрәҗәсен бик 
белә торган горур-һавалы егет» бу. П. Исәнбәт 

куйган спектакльдә бу персонаж үзгәрешсез, 
аны актер Данил Салихов башкара. А. Җәбба-
ровның Хәмите – талантлы актер Эмиль Тали-
повның уңышы. Зөфәр кебекләр янында телсез-
чукраклар гына була ала. Шамакайлыкны 
авангард мәдәнияттәге форматта бирүне 
режиссер һәм актерның уртак табышы һәм, 
һичшиксез, отышы төсендә бәяләргә кирәк. 

Яруллинга Тәбрис исеме өстәү һәм аны 
артык заманчалаштыру тулаем А. Җәббаров 

җаваплылыгында булса да, актер Ф. Мөхәммәт-
җанов режиссер тудырган образны талантлы 
эшләп чыга. Татарстанның халык артистлары 
Фирая Әкбәрова (Мәликә әби), Рузия Мотый-
гуллина (Таибә абыстай), Әсхәт Хисмәтов 
(Курамшин карт), Илдар Хәйруллин (Җиһан-
ша), Люция Хәмитова (Мәфтуха) кебек мәшһүр 
актерлар сәхнәгә чыгу белән, тамашачының төп 
игътибары шундук аларга юнәлә. 2020 елгы 
куелышта Әмирхан Еникидәге мәгънәне нәкъ 
менә алар биргән образлар берникадәр 
ишеттерә. Еникичә совет чоры вәзгыятенә 
сатира да җиткерелә (Җиһанша, Мәфтуха, 
Таибә абыстай), совет чорының фаҗигасе дә 
йөрәккә үтә (Курамшин карт), яшәеш 
фәлсәфәсе дә күңелгә уела (Мәликә әби). 

Татар театрында Ә. Еники прозасы 
сәхнәләштерелү уңаеннан киң җәмәгатьчелектә 
бәхәсле сөйләшүләр башлануы югарыда 
ассызыкланган фикерне раслый ([7], [8], [9], 
[10], [11], [12], [13], [14], [15], [16], [17]). 

Г. Куклис «Рәшә» повестен «Литературная 
газета»да күтәреп чыккан елны Әмирхан Еники 
иҗатының таҗы булырлык «Гөләндәм туташ 
хатирәсе» романтик повесте (1975) дөнья күрә. 
Повестьның язылу максатын әдип «…Салих 
Сәйдәшевның яшь кенә кызны Кәрим 
Тинчурин, Солтан Габәши, Фатих Әмирханнар 
даирәсенә алып керүен күрсәтү иде» [18, 5 б.], – 
дип тәгаенли. Режиссер Рәшит Заһидуллин һәм 
Илһам Гали 2018 елда әдипнең тууына 110, 
бөек композитор Салих Сәйдәшевның тууына 
120 ел тулу уңаеннан повесть нигезендә 
спектакль эшләп тәкъдим итәләр. Авторлар бу 
әсәрне сәхнәләштерүгә алынуларының макса-
тын әсәрнең кульязма нөсхәсенә кереш сүз итеп 
теркәп куялар: «Халык күңелендә җырга 
үрелгән әсәрләр бихисап, чөнки аларда 
укучыны, тамашачыны җәлеп итәрлек, моң 
ярылып ята. Ә татар моңы ул – күңелләрне 
айкап чыгардай, иң биек шарлавыктан түбәнгә 
очкан су тамчысыдай синең йөрәгеңә килеп 
кадалырдай көчкә ия. Ул синең җаныңда! Татар 
халкының бөек улы Салих Сәйдәшевның 
беренче мәхәббәте турында язылган, күпләрнең 
өстәл китабына әйләнгән Әмирхан Еникинең 
«Гөләндәм туташ хатирәсе» әсәрендә дә моң 
ярылып ята. Бу классик язучы тарафыннан бөек 
композитор турында язылган бердәнбер һәм 
кабатланмас матур әсәрләрнең берсе. «Гөлән-
дәм туташ хатирәсе» еллар чоңгылында үз 
укучысын тапкан кебек, күпсанлы тамашачы-
лар соравы буенча куелган әлеге спектакль дә, 
һичшиксез, үз тамашачысын табар. Иң чиста 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 143 

саф хисләргә корылган мәхәббәт тарихы үзенең 
аһәңе, яңгырашы, куелышы белән тамашачыны 
җәлеп итәр» [3, 1 б.]. 

Күренгәнчә, язучының һәм режиссер белән 
инсценировка авторының максатлары уртак. 
Мәгълүм булганча, әсәр Фатимаи-Зөһрә исемле 
туташ истәлекләренә нигезләнеп язылган. 
«Әдипнең кулына уналты биттән торган 
көндәлек дәфтәре килеп керә. Аны кайчандыр 
Казанда яшәгән, соңыннан Ташкент шәһәрендә 
гомер кичергән бер яшь кыз яза. Башта кулына 
төшкән истәлек дәфтәрен кире кайтарып 
биргән булса да, Ә. Еники, еллар узганнан соң, 
Ташкентка барып, дәфтәрне эзләп таба. Бу 
вакытта аның авторы Фатимаи-Зөһрә инде 
вафат булган була. Истәлек дәфтәре Әмирхан 
Еники тарафыннан Салих Сәйдәшев музеена 
тапшырыла» [18, 5 б.]. «Салихның ул кыз белән 
яратышуын белгән бер генә кеше дә 
табылмады» [18, 5 б.], – дип яза әдип соңрак. 

Инсценировкада С. Сәйдәшевның Гөлән-
дәмне зыялы шәхесләр дөньясына алып керү 
сызыгы алга куелмый, яшьләр арасындагы 
кичерешләр сызыгы тарихын сөйләү үзәккә 
чыга. «Зәңгәр күзле, мәрмәрдәй ак маңгайлы» 
ачык йөзле, «акыл сатарга, күп сөйләргә 
яратмый торган» [19, 398 б.] егетне актер 
Зөлфәт Закиров уйный. 

Спектакльдә өлкән Гөләндәм (Әлфия 
Хәсәнова) яшь Гөләндәм (Резедә Сәләхова) 
тарихын искә төшерә. Романтик кичерешләр 
сызыгы кич вакытын һәм моңсу шомлы көз 
фасылын символлаштыру белән башланып 
китә. Интертекстуальлек (С. Җәләлнең «Дим 
буенда», «На заре туманной юности», «Яз да 
була», «Туган тел», «Хәмдия», «Казан сөлгесе», 
«Эрбет», «Тәфтиләү», «Агыйдел каты ага», 
«Сибелә чәчәк» җырлары, К. Тинчуринның 
«Соңгы сәлам» драмасы, «Сакмар» көе, «Тукай 
маршы», «Мәдинәкәй» җыры, «Аккош 
маршы») әсәрнең буеннан-буена укучыны шул 
эчтәлек дулкынына көйләү алымы булып тора. 
Инсценировкада кайбер көйләр төшеп калса да, 
спектакльнең эчтәлегенә хилафлык килми. 

Әсәрнең сәхнәләштерелгән вариантында 
романтик кичерешләр сызыгы повестьтагыча 
үзгәрешсез бирелә. Вакыйгалар барышында 
Салихның Гөләндәмне наз тулы чынбарлыкка 
сак кына алып керүе тасвирлана, кичерешләр 
сызыгы беренче романтик саф хисләр тарихын 
сөйләү кебек алып барыла. Автор бөек татар 
композиторы образы ярдәмендә камил рухлы, 
җитди карашлы татар егете рухи халәтен 
тергезә. 

Повестьта беренче бүлектә гашыйк кызның 
кичерешләренә «нәфислеккә омтылыш» теләге 
салына. Нәфислек кешенең ана телендә уйлау, 
сөйләшү әдәбендә чагылыш таба, ди автор: «… 
кулың белән уйнаганны күңелең белән ишетергә 
генә кирәк» [19, 408 б.]. Ак, нәфис, җыйнак 
куллы Салихның уйнап күрсәткән беренче көе 
«Туган тел» булу (беренче исеме «Анам кабере 
янында» икәнлеге махсус искәртелә) очраклы 
түгел. Ифрат әдәпле, ихлас күңелле кыз Салих 
эшкәртүендәге «гади дә, таныш та бу көйне 
бозмыйча-нитмичә уйнап чыга» [19, 406 б.]. 
Кыз үз рухына хас нәфислекне гаҗәпләнеп, 
сокланып, сөенеп ача, соңрак йөрәктә туган 
табигыйлеккә сихерләнә, кодрәтле моң көчен – 
халык зарын, ачы язмышын тоя. Әйтергә кирәк, 
актриса Резедә Сәләхова Гөләндәм ролен 
гаҗәеп зыялы башкара. 

Салихның үз хисләрен әйтеп бирү өлеше, 
(«Агыйдел каты ага» тексты) яңа чынбарлыкка 
керер өчен, кызда кыюлык, сайлаган юлга 
ышаныч тәрбияләү кирәклеге турында сөйли: 
«Сез каты аккан Агыйделне дә җиңел 
кичәрсез» [19, 418 б.]. Күрешүгә чакыруы 
гашыйк Гөләндәмнең хисләрен киеренкелән-
дерә, асылда кыюлык һәм ышаныч өсти. 

Автор Салих сөйләгән тасвирлау аша кеше-
дәге уй-гамәл гармониясе сурәтен ясый. Татар 
кешесендә туган гармония – аның бәхетле-тигез 
тормышының матур гадәтләре, эчке моңы, ди 
автор. Гамәлдә шуны тергезмичә торып, татар 
кешесе рухи ныклыкка ирешә алмый. Шул моң 
татарның хөрлеге, аның җыры («Сибелә чәчәк» 
тексты), даими күңел халәте, кызларның театрга 
киенүләре үзләрендә яшәгән әти-әниләре 
тәрбияләгән тарлыктан милли рух табылган 
хөрлеккә чыгу юлына басулары кебек укыла. 

Инсценировкада да шушы фикер җебен 
өзмәс өчен, повестьтагы Салихның беренче 
хәлфәсе З. Яруллинның «Тукай маршы» көен 
уйнавын кертү урынлы булыр иде. Салихның 
хәлфәсе турында бернинди ясалу-кыланусыз 
сөйләп чыгуы кызны сокландыра, башка 
дулкынга көйли, Гөләндәм Салихның Тукайны 
күрү-күрмәве белән кызыксына. Шул урында 
Салих исеменнән автор кеше күңеле омтылырга 
тиеш үзгә халәт – «халык күңелендә мәңге яши 
башлау» омтылышы турында әйтә: 

 
«Күпме уй-хис бу музыкада! Олы хәсрәттән 

тирән әрнү бар, хәтта тәкатьсез үксү дә ишетелеп 
кала, әмма шул ук вакытта ул кешенең рухын 
төшерми, өметсезләндерми, киресенчә, аны үстерә, 
дәртләндерә, гүя зур-зур эшләргә канатландыра!.. 
Ихлас! Ә менә бу җирендә – тыңлагыз әле, 



G.R.GAINULLINA 
 

 144 

тыңлагыз». Ниндидер бер тантаналы горурлык 
яңгырый түгелме соң?! Тукай өчен, Тукайны 
тудырган халык өчен горурлык – ишетәсезме Сез 
шуны» [19, 458 б.]. 

 
Димәк, үз халкың белән горурлану хисләре 

һәр кешенең күңел таләбе, үз асылын табуга, 
тануга юл булып яңгырый. 

Инсценировкада И. Гали, милли 
проблематиканы калкуландыруга әһәмият 
бирмәсә дә, билгеләп үтик. Ә. Еники татар 
кешесенең рухи ныгуын тел, дин, мәдәнияткә 
тартылганлык, шәхесләр даирәсе белән 
аралашуып яшәүгә бәйли. С. Сәйдәшевның 
кызны шәхесләр даирәсенә алып керү мотивы 
бөтенләй төшеп калган. Гөләндәмнең Фәйзи 
Биккинин, Мансур Мозаффаров, Солтан 
Габәши, Кәрим Тинчуриннар белән танышуы – 
Салих чакырган хөр рухлы, матур чынбарлыкка 
аяк атлавы ул. «Шәрык кичә»сенә әзерләнү, 
кичәдәге чыгышлар кызга бу рухны 
ныгытырга, яратырга мөмкинлек тудыралар. 
Салих белән башкарган «Мәдинәкәй» җыры – 
мәхәббәт көче, аның башкаларга тәэсире 
турында сөйли. Шул вакыйгадан соң Салихның 
Гөләндәмгә иң саф, иң мөкатдәс хисләрен 
әйтүе, ачылуы очраклы түгел. Чөнки Гөләндәм 
татарның җитди шәхесләрен күрә, аларның 
галилеген тоя, гадилегенә таң кала, шулай рухи 
ныгый. Инде саф-ихлас кыз бала үзе кебек 
чиста күңелле егетнең садә хисләрен кабул 
итәргә әзер. Еникинең Салихы –сөйгән ярына, 
эше-гамәленә, ниһаять, газиз халкына үтә дә 
сак һәм зыялы караштагы камил инсан образы. 

Безнең карашка, кызның Ф. Әмирхан белән 
очрашуын булса да кертү мәслихәт булгандыр, 
чөнки инсценировка буенча яшь Салихның 
бөек композитор булып китәчәге ышандырмый, 
рухы Ә. Еники тудырган Салих Сәйдәшев 
рухына тәңгәл түгел урыннар бар, спектакль-
дәге образ садә күңелле романтик егет 
образыннан ерак китә алмаган кебек тәэсир 
кала. Әдип үзе билгеләп үткәнчә, повестьта 
көндәлектәге фактлар бозылмаган бит [19, 5 б.], 
тексттагы вакыйгаларны тамашачыга җиткерү 
инсценировканы мәхәббәт тарихы буларак 
кына кабул итүдән алып китәр иде. 

Повестьның үзендә милли проблематиканы 
иҗтимагый мотивлаштыру әсәрдә пейзаж 
бирелешенә салына, «чыкылдап торган татар 
оясы Печән базарында» – «Евангилистовский 
белән Захарьевский чатында зур гына ак 
чиркәү, вак кына мәчетләр» шул эчтәлекне 
укырга әзерли. Салихның чиркәү янына 
җыелган гарип-гораба саилчеләргә карап торуы 

авторның укучысы ярдәмендә чынбарлыкка 
бәясе кебек укыла. 

Алай да инсценировка авторы аерым бер 
урыннарга басым ясауны кирәк таба. Әйтик, 
кыз белән егетнең дин турында сөйләшүләре 
матур тотып алынган: «Тик безнең мәчетләр 
генә музыкадан мәхрүм. Шәригать дигән нәрсә 
мәчеткә курай белән сорнайны гына керткән 
булса да, дин әһелләре музыкага бу кадәр 
тискәре карамаслар иде. Ә шуның аркасында 
без күпме артта калдык» [19, 466 б.]. Әсәрдәге 
сакраль / профан каршылыгын оештырган, 
берникадәр экзистенциаль төсмер белән 
баетылган азан көе деталенең мәгънәсенә 
әһәмият бирү аша автор кешенең бу дөньядагы 
тормышын мәгънәле үткәрергә тиешлеген 
ассызыклый кебек: 

 
«Гаҗәп сагышлы, моңлы ишетелә шул чакта 

кичке азан! Гүя фани дөньядан аера ул сине, уйлар, 
өметләр – барысы да бик кечерәеп кала. Тик соңын-
нан гына бик ямансу булып китә, тизрәк үзебезнең 
шул гөнаһлы дөньяга әйләнеп кайтасы килә… Дөнья 
кызыклырак бит, Гөләндәм!» [19, 466 б.]. 

 
Салих белән очрашу, татар көйләре серенә 

уралу, мәхәббәтнең көчен тою – Гөләндәм-
Гөлгенәне бәхетле итә. Повестьта «мәхәббәт ул 
– кешенең үзенә дә әйтергә кыймаган сере» [19, 
452 б.] дигән автор карашы Салихның кызга 
сер итеп Гөлгенә дип дәшүе аша җиткерелә. 
Инсценировка текстында исә сернең сакраль-
леге кими төшә, аеруча Гөлгенә дип гел 
кабатлап торган Салихта тамашачы зыялы, 
сөеклесенә карата бик сак, үтә дә җитди 
гашыйк мөгаллим Салих образын танымый. 
Салихның аерылганда уйнаган «Аккош мар-
шы» да инсценировкада урынлы яңгырар иде. 

Инсценировкада рухы сынган, тәкъдиренә 
буйсынган, язмышы белән килешкән кызны 
гомерлек үкенеч көтүе уңышлы бирелә. 
Эпилогка урнаштырылган автор сүзләре шул 
хакта сөйли. Ә Еники, кеше бары үз хисләрен 
яклый алса, үз рухына туры килмәгән 
чынбарлыкка каршы төшә алса гына, 
гармониягә ирешә, үзен бу дөньяда хөр һәм 

бәхетле хис итә, ди. Р. Заһидуллин һәм И. Гали 
бу фикерне җиткерүгә ирешәләр. 

Шулай да повестьларны сәхнәләштергән 
авторлар Еники үткәргән яшәеш фәлсәфәсен 
тамашачыга җиткерүгә тулаем ирешкәннәр 
дигән нәтиҗә ясау ялгыш булыр. Алар 
тарафыннан әдип ХХ йөз башы 
прозаикларынннан кайтарган символлаштыру, 
психологизмның аң агышы кебек алымнары 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 145 

эченә яшергән мәгънәләргә җитди әһәмият 
бирелмәгән. Еш кына спектакльләр мәхәббәт 
тарихын тасвирлауга кайтып кала, «Рәшә»нең 
соңгы куелышы исә гомумән азгын кешенең 
түбән хисләренә өстенлек бирә. Шуна күрә 
зәвыклы тамашачы нибары әдипнең теленә 
соклана яисә Еникине болай укуга гарьләнә. 
Әсәр инсценировкасындагы тайпылышларга үз 
мөнәсәбәтен белдереп, Казан федераль 
университеты доценты, әдәбият белгече М. 
Хәбетдинова кире рецензия язып чыга [14]. 

Фәридә Исмәгыйлеваның «Тормыш 
корабы» инсценировкасы да шул эздән китеп 
эшләнгән. Ә. Еникинең «Шаяру», «Тынычла-
ну», «Төнге тамчылар», «Матурлык», «Бер 
сүз», «Мандарин сатучы» хикәяләрендәге 
мәхәббәт тарихларыннан алынган образлар 
язучы әсәрләрендәге репликалар ярдәмендә 
инсценировка авторы идеясен белдерәләр. 
«Тормыш корабы» Ә. Еникинең хикәяләрен-
дәге мотивлар буенча түгел, ә образларга һәм 
аерым җөмләләргә таянып иҗат ителгән. Аның 
үзәгенә «Шаяру» хикәясендәге Диләрәнең 
азгынлык тарихы, Хәлил Ишмаев һәм Гасыйм 
Сәлаховичның котылгысыз мескенлеге 
чыгарылган. 

Язучының «Шаяру», «Төнге тамчылар», 
«Матурлык», «Бер сүз» хикәяләрендә мәхәббәт, 
саф хисләргә ымсыну тарихы алга куела. 
«Тынычлану»да, «Мандарин сатучы»да 
кешеләр арасындагы мөнәсәбәтләргә өстенлек 
бирелә. Әгәр Ә. Еники мотивлары буенча 
эшләнгән булса, бу спектакльдә үзәккә яратуны 
яшәеш фәлсәфәсе буларак аңлату алга куелыр 
иде. Авторга «Төнге тамчылар»дагы романтик 
Ләйлә хисләрен «Шаяру»дагы Диләрәгә утырту 
ни бирә? Ә. Еникидә Ләйлә – сөйгән ярын һич 
тә оныта алмаган, әмма өлкән яшьтәге ирнең 
исерек икәнлеген күреп, аны кыерсытмыйча 
гына кире кага алган саф-садә ханым. Диләрә 
исә – үзенең яшьлегендәге ялгышы өчен 
гөнаһсыз егеттән үч алу юлына баскан, назга, 
яратуга сусаган азгын ханым. Еникинең 
Ләйләсендәге сүзләрне мондый Диләрәдән 
әйттерү тамашачыны ышандырмый билгеле: 
«… әсәр Әмирхан Еники биеклегенә килеп 
җитә алмый, ул гына тудырган ифрат нечкә 
мөнәсәбәтләр, кешенең рух халәте кайдадыр 
томан эчендә югала кебек. Бәлки, алты әсәрне 
беръюлы алып, алардагы геройларның язмыш-
ларын кушу-алулар белән катлауландыру шуңа 
китергәндер» [20]. Нәтиҗәдә, Хәлил 
Ишмаевның шәхси фаҗигасе Еникидәге 
тирәнлеген җуя. Ирнең сөеклесе дә тормыш 

корабында аның кебек югалып калган мескен 
халәтендә сурәтләнә. Ә. Еникинең Хәлиле исә 
горурлыгы белән илаһи Ләйләне оныта алмый, 
нәкъ менә шундый романтик дастанга аллюзия 
итеп бирелгән хатын-кыз идеалы гомер көзендә 
ирне үкенергә, ялгышын танырга мәҗбүр итә. 
Чарасызлыктан һәркемгә үчле ханым булып 
әверелгән Диләрә ирне үкенечкә китерә алмас 
иде, һәрхәлдә, ир бөтен җаны-тәне белән 
янәдән аңа омтылмас иде. Ә. Еники 
әсәрләрендә ярату ул – кешенең тормышын 
тамырдан үзгәртә алырлык көч! Садә һәм илаһи 
хатын-кыз ир кешенең гомерлек рухи таянычы, 
кайчак үкенече. «Бер сүз» хикәясендәге гап-
гади хатын-кыз Нина да – горурлыкны 
матурлык итеп үстергән образ. Спектакльдә 
аның кимсенүе әйтелә, кабатлана, әмма 
тамашачы аны горур дип түгел, исерек иргә 
түзеп яшәгән, шуңа беренче карашка тоелган 
ирнең назына ымсынган бичара хатын буларак 
истә калдыра. Болар хикәядәгечә, әмма 
инсценировкада акцентлар башкача куелган. 

Ә. Еникинең Мәрвәр ханым образы да 
инсценировкада артык түбәнәйтелгән. Хикәя 
тексты буенча ул ирен көчләп диярлек 
өйләндерә, әмма көйләп, ихтирам итеп яши. Ә 
спектакльдәге Мәрвәр «Саз чәчәге»ндәге 
Майпарвәзне хәтерләтә: 

 
«Рәхәтләнеп йокламыйча нишли торгансыңдыр, 

төне буе да әйләнеп-тулгандың. Болары нинди 
әтрәк-әләмнәр, нәрсә дип сөйләшәсең алар белән. 
Җыен иләс-миләс белән бәйләнгәнче, файдалы 
кешеләр белән аралашырга кирәк, җаным. Әнә теге 
Семен Семенович дигәне – яши белүе күренеп тора. 
Теплоходны үз товары белән шыплап тутырган, Каф 
тавы кадәр. Күңел ачарга хатыннар эзләп йөри әнә. 
Хатыннар димәктән, теге син яшь чакта селәгәеңне 
агызып йөргән Диләрә дә монда икән. Бик һавалы, 
ире аркасында әллә кем булып кылана, баштанаяк 
киенгән-ясанган. Ире бик начар икән» [4, 3 б.]. 

 
Ә. Еникидәге Мәрвәр ханым иренең аны 

яратмавын, башканы оныта алмавын белә, әмма 
аны кимсетми, түбәнсетми, йөрәк ярасын эчтән 

кичерә, гаиләдә гауга юк. Еникинең Мәрвәре ул 
– ханым – үзе сайлаган язмыш белән килешкән 
горур хатын, спектакльдәге персонаж исә – 
ирен түбәнсетеп яшәүче, аны салып таптаган, 
асылда бик бәхетсез тупас хатын. 

Спектакльдәге Сукыр тамгалы персонаж – 
инсценировкада уңышлы уйлап табылган, Ф. 
Исмәгыйлеваның Ә. Еникине укып әйтергә 

теләгән фикерләрен читләтеп әйтеп бирүче 
образ. Асылда, ирлек горурлыгын тәмам салып 
таптаган бичара Гасыйм Сәләховичның да, 



G.R.GAINULLINA 
 

 146 

Хәлил Ишмаев, Диләрә, Ниналарның да 
бәхетсезлеге ялгызлыктан: «Ялгызлыктан 
шулай ул… Пароход ялгыз йөрүчеләр өчен 
кызыклы урын түгел» [4, 3 б.]. Әдип иҗатының 
лейтмотивы мондый: ялгызлыктан чарасыз 
калганнарга өметләрен өзү ярамый, бер 
сәгатьлек гомерне ярсу хисләргә, өметсезлеккә 
бирелеп үткәреп исраф итү үзен акламый, 
өметсезлек тормыш корабында юлдаш була 
алмый. Ф. Исмәгыйлева язучы фикерен тотып 
ала, әмма аның персонажлары өметсезлек 
чоңгылыннан котылыр, һичьюгы упкынга 
барганнарын гарьләнеп таныр көчкә ия 
түгелләр. Алар тормышның упкынына чумган, 
үзара мөгамәләләре, әдәп-әхлак сыйфатлары 
белән шул чынбарлыкны үрчетүче коллар. 
Дөрес, Ф. Исмәгыйлева Ә. Еникинең 
«Матурлык» хикәясендәге ана образын кертеп 
һәм сукыр образы ярдәмендә фәлсәфи 
тирәнлеккә ирешү юлын эзли, әмма 
тамашачының әлеге образлардагы, шул исәптән 
Харистагы кешелек сыйфатларына кызганып 
түгел, Еникидәгечә сокланып карыйсы килү 
теләге кала. Безнең карашка, инсценировка 
авторы персонажлар аша Ә. Еники 
геройларындагы әхлакый бөтенлекне фәлсәфи 
тирәнлектә бирә алмый. Ахыр килеп, әдип 
җиткерергә теләгән яшәеш фәлсәфәсен 
җиткерүгә дә тулаем ирешә алмый. Бу 
җәһәттән, безнең карашка, Айдар Җәббаровның 
«Бер генә сәгатькә»се – уңышлы инсценировка. 

 
Төп нәтиҗәләр 

Әмирхан Еники прозасы шәрәфле татар 
театры сәхнәсендә тәүге тапкыр тамашачыга 
1987 елда «Рәшә» (1962) повесте нигезендә 
эшләнгән «Куркам мин бу бәхеттән» 
исемендәге спектакль буларак тәкъдим ителә. 
К. Тинчурин исемендәге Татар дәүләт драма 
һәм комедия театрында әсәрне режиссер П. 
Исәнбәт, инсценировкасын Н. Шәйхетдинов 
һәм М. Җәббаровлар эшли. Инсценировкада 
язучы концепциясе саклана һәм повестьның 
поэтикасы үзгәрешсез кала. Шушы ук театрда 
2018 елда «Гөләндәм туташ хатирәсе» повесте 
режиссер Р. Заһидуллин, инсценировка авторы 
И. Гали тарафыннан сәхнәгә куела. Повестьның 
романтик калыбын инсценировкада саклаган 
хәлдә, авторлар төп персонажны тарихи шәхес 
масштабында бирүдән беркадәр читкә китәләр. 
2011 елда Әлмәт Татар дәүләт драма театрында 
язучының «Шаяру», «Тынычлану», «Төнге 
тамчылар», «Матурлык», «Бер сүз», «Мандарин 
сатучы» хикәяләренә нигезләнеп эшләнгән 

«Тормыш корабы» спектакле тәкъдим ителә. 
Ләкин биредә Ә. Еники хикәяләрендәге 
мотивлар үзгәртелгән, язучы әсәрләрендәге 
идеяләр бөтенләй танылмый. Г. Камал 
исемендәге Татар дәүләт академия театрында 
Ә. Еники иҗатына беренче тапкыр 2022 елда А. 
Җәббаров мөрәҗәгать итә. «Рәшә» 
инсценировкасының режиссеры һәм 
инсценировка авторы да - ул үзе. Повестьның 
концепциясе, автор фикере аерым поэтик 
үзенчәлекләргә бәйле тамашачыга яңачарак 
тәкъдим ителә. «Рәшә» повестен әдипнең 
юбилее уңаеннан 2019 елда Казан 
университетының «Мизгел» яшьләр театры да 
куя. Яшьләр аудиториясенә асылда повестьтагы 
мәхәббәт тарихы тәкъдим ителә. 

 
Йомгак 

Татар театры сәхнәсендә Ә. Еники 
әсәрләренең әледән-әле яңгырап торуы классик 
текстларны сәхнәләштерү ихтыяҗы барлыгы 
белән билгеләнә. Әмирхан Еники прозасы – 
сәхнә теленә күчерү өчен катлаулы, 
үзенчәлекле эпик материал. Режиссер һәм 
инсценировка авторлары әсәрләрне уку белән 
генә чикләнергә тиеш түгел, әдипнең телен һәм 
стилен тоярга өйрәнергә тиеш. Әдипнең 
повестьларын һәм хикәяләрен сәхнәләштер-
гәндә, Ә. Еники әсәрләренең теле саклану 
барлык инсценировкаларны берләштергән 
отышлы як булып бәяләнә ала. Ләкин 
инсценировка вариантларында Ә. Еники 
укучыга ирештерергә теләгән олпатлык 
җитенкерәми. Персонажлар еш кына мәхәббәт 
тарихын сөйләп чыга, әмма ярату – яшәеш 
фәлсәфәсе, кешене тәрбияли, горур итә торган, 
аның язмышын билгели торган халәт буларак 
күтәрелми. Ә. Еникине укып, яратып өлгергән 
тамашачы спектакль вариантында язучы 
әсәрләрендәге нечкәлекне тоймый. Татар 
театры сәхнәсе, Әмирхан Еники әсәрләренә 
үзгә рухи һәм гыйльми әзерлек белән якын 
килгән очракта, уңышлы инсценировкалар 
тәкъдим итә ала. 

 
Әдәбият 

1. Марсель Җәббаров: «Миңа ,,театр җене“ 
гомерлеккә кагылган. Сәхнәдән китсәм дә, мин 
театрсыз яши алмыйм» // Татар-информ. 10 апрель, 
2006 ел. URL: https://tatar-inform.tatar/news/marsel-
abbarov-mi-a-teatr-ene-gomerlekk-kagylgan-s-hn-d-n-
kits-m-d-min-teatrsyz-yashi-almyym?ysclid=lcoq9fyrd 
2785878271 (мөрәҗәгать итү вакыты: 09.02.23). 

2. Шәйхетдинов Н., Җәббаров М. «Куркам 
мин бу бәхеттән» // М. Җәббаровның шәхси 



TATARICA: CULTURE, PERSONALITY AND EDUCATION 
 

 147 

архивыннан. Кулъязма. Машинкада басылган. 
Датасыз. 44 б. 

3. Гали И. «Гөләндәм туташ хатирәсе» // К. 
Тинчурин исемендәге Татар дәүләт драма һәм 
комедия театры архивыннан. Кулъязма. Датасыз. 
42 б. 

4. Исмәгыйлева Ф. «Тормыш корабы» // Әлмәт 
Татар дәүләт драма театры архивыннан. Кулъязма. 
Датасыз. 20 б. 

5. Миңнуллин Ф. Намус эше // Ф. Миңнуллин. 
Балта явызлар улында: Әдәби тәнкыйть мәкаләләре 
(Т. Галиуллин кереш сүзе). Казан: Татар. кит. нәшр., 
1994. Б. 231–244. 

6. Еники Ә. Рәшә // Ә. Н. Еники. Әсәрләр: 3 
томда. 2 т. / төз. Г.Р. Гайнуллина. Казан: Татар. кит. 
нәшр., 2019. Б. 7–176. 

7. Еники Ә. Фәридә Кудашева турында 
берничә сүз // Ә. Н. Еники. Әсәрләр: 3 томда. 3 т. / 
төз. Г. Р. Гайнуллина. Казан: Татар. кит. нәшр., 
2019. Б. 499–501. 

8. Идрисов Р. Сәйдәш белән Гөләндәм // 
Ватаным Татарстан. 2019. 2 март (№ 31). Б. 3. 

9. Гыймадова Г. Тинчурин театры музыкаль 
әсәр куйды // Ватаным Татарстан. 2018. 2 март (№ 
161). Б. 18. 

10. Солтанова Ф. «Сөйлә, Гөләндәм…» // 
Безнең мирас. 2015. № 5. Б. 104–111. 

11. Гыйльметдинова А. Рәшә // Сәхнә. 2019. № 
6. Б. 28–30. 

12. Сафина Л. Рәшәле дөнья // Ватаным 
Татарстан. 2022. 28 декабрь (№ 193). Б. 3. 

13. Галимуллина М. Рәшә генә булып калган 
«Рәшә» // Мәдәни җомга. 2023. 13 гыйнвар (№ 1). 
Б. 5. 

14. Хабутдинова М. М. «Марево» // Звезда 
Поволжья. 2023. 11–17 февраля (№ 5 (1115)). С. 1–5. 

15. Ахатова Б. «Сквозь Марево» // Республика 
Татарстан. 2022. 27 декабря (№193). С. 39. 

16. Карамова А. Внешнее проявление внутрен-
него состояния героя в повести А. Еники «Марево». 
2004. № 6. С. 25–27. 

17. Габәши А. «Тормыш китабы» // Сәхнә. 2012. 
№ 4. Б. 14. 

18. Мотыйгуллина Ә. «Хатирәләр яңарганда» // 
Яшьлек тавышы. 2009. № 3 (23). Б. 5. 

19. Еники Ә. Гөләндәм туташ хатирәсе // Ә. Н. 
Еники. Әсәрләр: 3 томда. 2 т. / төз. Г.Р. Гайнуллина. 
Казан: Татар. кит. нәшр., 2019. Б. 398–556. 

20. Гыймранова Д., Таһирова Ә., Исмәгыйлева 
Ф., Мөхәммәтҗанова М. Әлмәт Татар дәүләт драма 
театры. Казан: Фолиант, 2014. 304 б. 

_______________________ 
 

ПРОИЗВЕДЕНИЯ АМИРХАНА ЕНИКИ НА ТАТАРСКОЙ СЦЕНЕ 
 

Гульфия Расилевна Гайнуллина, 
Казанский федеральный университет, 

Россия, 420008, г. Казань, ул. Кремлевская, д. 18, 
gulfiarasilevna@mail.ru. 

 
В статье исследуется история бытования на татарской сцене произведений народного писа-

теля Республики Татарстан, лауреата Государственной премии имени Г. Тукая Амирхана Ени-
ки. Татарские театры не раз обращали свое внимание на прозу писателя. На сцене Татарского 
государственного театры драмы и комедии им. К. Тинчурина были поставлены спектакли 
«Куркам мин бу бәхеттән» («Я боюсь этого счастья», 1987, реж. П. Исанбет, авт. инс. Н. Шай-
хутдинов, М. Зяббаров) по повести «Рәшә» («Марево», 1962) и «Гөләндәм туташ хатирәсе» 
(«Воспоминания Гуляндам туташ», 2018) по одноименной повести (1975, реж Р. Загидуллин, 
авт. инсц. И. Гали). В 2019 г. к повести «Рәшә» («Марево», 1962) обратился молодежный театр 
«Мизгел» («Мгновение», КФУ, реж., авт. инсц. И. Хафизов), а в 2022 г. – Татарский государст-
венный академический театр им. г. Камала (реж., авт. инсц. А. Зяббаров). М. Зяббаров поставил 
на сцене молодежного театра «Мизгел» (ТГГПУ) в разные годы спектакли по повестям писате-
ля «Әйтелмәгән васыять» («Невысказанное завещание») и «Йөрәк сере» («Сердечная тайна»). 
Альметьевский татарский драматический театр поставил на своей сцене спектакль «Тормыш 
корабы» («Корабль судьбы», 2011, реж. Г. Акбердина, авт. инсц. Ф. Исмагилова). 

Материалом исследования послужили инсценировки по мотивам прозы писателя. 
Предметом исследования – идейно-эстетические особенности писательских и режиссерских 
находок, приемы сценического воплощения философско-нравственных мыслей А. Еники. 
Новаторство исследования состоит в изучении актерского мастерства. 

 
Ключевые слова: татарская литература, театр, культура, Амирхан Еники, повесть, спек-

такль 
 



ə

əдəби
фə əр

əм
фəн

фə əм
əс дəге əү ə

əр



TATARICA: PERSONALIA 
 

 149 

 
On February 2, 2023, the outstanding woman 

passed away, the scholar who devotedly served 
science and brought up several generations of liter-
ary critics – professionals conducting a unique, 
complicated and comprehensive analysis of literary 
works in the context of the cultural development 
[1], [2], [3], [4], [5], [6], [7], [8], [9], [10]. 

The ideas of the literary and cultural develop-
ment, formulated by her, enriched literary criti-
cism, the typology of cultural development and the 
philosophy of art (see: Bibliographic list). Her 
most valuable and significant ideas and methods 
concerned: 

• systemic integrative studies of fictional works 
based on a multi-level model (1975–1985); crea-
tion of a unified model of artistry criteria based on 
generalizing the existing experience, gained in 
their study, and on the research into creativity and 
artistic thinking types (1980–1985); 

• prognostic studies of Russian and Tatar litera-
ture, painting, light music, architecture and theater 
in a single artistic process of the late twentieth cen-
tury (1985–1990); 

• prognostic mapping as a method of studying 
the formation, functioning and interaction in the 
literary process, as well as the impact of fictional 
works on readers (1990–2010); 

• typological studies of cultures against the 
background of the civilizational development 
(1995–2000); 

• the study of the figurative language used in 
modernism and postmodernism in literature and fi-
ne arts in the context of national and world cultures 
(2000–2005); 

• the implementation of the general scientific 
synergetic approach into the practice of studying 
the artistic process and creative work of an indi-
vidual artist (1990–2010); 

• the study of median culture as a synergistic 
phenomenon that preserves the values of culture 
and reconciles contradictions and extremes of the 
cultural development in various dimensions: from 
a specific work to a global process (2012–2023). 

Such a detailed enumeration of Yulduz 
Nigmatullina’s steps, made along her scientific 
path, is necessary because the ideas of the previous 
steps of her scientific creativity laid the foundation 
for her subsequent discoveries: in this way, the 
scale of understanding and analysis of artistic, cul-
tural and civilizational processes was constantly 
becoming more complex and integrated, although 
the ideal of the scholar was the simplicity of ex-

pressing the most complex thoughts, but not the 
simplification of ideas. 

Yulduz Nigmatullina was a scientific supervi-
sor of eleven candidate and four doctoral disserta-
tions over the years. A. Pashkurov, a Professor at 
K(P)FU, defined Prof. Nigmatullina’s keynote in 
Science in this figuratively way: “Polyphony of 
versatility”. 

 
As early as in the 1960s and early 1970s, in her 

large-scale doctoral project, she raised the problem of 
the dialogue among various national literatures, which 
later, in the 1990s, led the literary critic to developing a 
general theoretical panorama of ideas about the types of 
cultures and civilizations. The world scientific commu-
nity responded most convincingly in many dimensions. 
Thus, the book “Types of Cultures and Civilizations in 
the Historical Development of Tatar and Russian Litera-
ture” was highly appreciated by Andrew Reynolds, the 
English Slavist from Cambridge University (the review 
was later published in translation in the journal “Scien-
tific Tatarstan”, 1998, No. 2). Using the methodology 
proposed by Yulduz Nigmatullina, Chang Wang Yu, an 
intern in the Department of Russian Literature of KSU, 
received new interesting results in the course of her 
comparative study of Leo Tolstoy’s novels and the 
works by the famous Chinese writer-philosopher Cao 
Xueqin. At the initial stage of cooperation between Rus-
sian literary criticism and the leading centers of Slavic 
studies in Western Europe, in 1992, Yulduz 
Nigmatullina took part in an international scientific con-
ference, held in Friborg (Switzerland), devoted to the 
poetics of the sublime in Russian literature, where she 
made a presentation “The Function of the Sublime in 
the Works of Russian Classicism and Romanticism”. In 
1995, at the invitation of her close friend, associate and 
colleague Prof. Rolf Figut (Switzerland), Yulduz 
Nigmatullina gave lectures and made speeches on Rus-
sian and Tatar literature at the universities of Fribourg, 
Bern, Lausanne and Zurich. A part of the materials of 
her speeches was later published in Vienna (1994) and 
Potsdam (1997). In 1996, Yulduz Nigmatullina’s article 
“Philosophy of Language and New Approaches to Art 
in Modern German and Russian Literary Criticism” was 
published in the collection of scientific conference ma-
terials of the University of Giessen (Germany). The 
1970s-1980s is another vivid page in Yulduz 
Nigmatullina’s scientific work: she developed a theory 
and methodology for the principles of predicting the 
main regulations of the literature and art development 
and created her own scientific trend. Here again, there 
followed a deep resonance in world philological 
thought. The ideas and works of Prof. Nigmatullina’s 
school were supported by leading scientific centers in 
Moscow and Leningrad. In 1987, her book “Methodol-
ogy of the Integrated Study of Artistic Creativity” was 
published in Chinese translation in a single research 
complex, entering into an interesting creative dialogue 



I.L.DANILOVA 
 

 150 

with publications of reputable Western scientists (Ts. 
Todorov, J. Genet, S. Beber, etc.). Dialogue also perme-
ates the system of literary criticism interactions with 
other areas of the Humanities - that is why it was abso-
lutely natural for Prof. Nigmatullina to devote her re-
search work to the comparison of literature and fine arts 
at the beginning of the new millennium. In the 2000s, 
Yulduz Nigmatullina’s research work on the dialogue 
among cultures was based on the comparison of litera-
ture and fine arts. In her monograph “’Belated Modern-
ism’ in Tatar Literature and Fine Arts” (Kazan, 2002), 
these two subsystems of culture are for the first time 
considered in a similar comparative aspect and in the 
broad context of avant-garde art in Russia and Western 
Europe. In 2000, her introductory article to the catalog 
of the Tatar modernist artist Kh. Sharipov was pub-
lished in Turkish in Ankara. The 2010s brought new 
discoveries. Now, Yulduz Nigmatullina’s multi-level 
philological attention was focused on the phenomenolo-
gy of harmonizing median tendencies in literary culture 
and the phenomenon of a polylogue of binary and trini-
tarian thinking. Literary theory was harmoniously com-
bined with philosophy. Switzerland and Turkey, China 
and Germany, Sweden and Austria, Finland and Po-
land… present an incomplete cultural and geographical 
panorama of the countries in the world where the works 
of Yulduz Nigmatullina are known and are invariably 
the focus of scientific interest” [8, p. 230], - 

 
is the conclusion A. Pashkurov comes to in his 

anniversary article about the Teacher-Educator. 
Throughout her life, the unique school of Yu. 

Nigmatullina was being formed, its main principle 
of development being the synthesis of previous and 
subsequent concepts, the continuity of the research 
stages and the implementation of the individual 
contribution of each participant to the common 
cause. 

Owing to the existence of this school, the way 
is open for us to globally study the cultural pro-
cesses of the past and the present, the synthesis of 
different layers and levels of culture, the self-
organization of culture in the context of the civili-
zational development (or the degradation of civili-
zation), the implementation of the median culture’s 
role in overcoming the dead ends of the moral and 
creative development of mankind. 

The movement forward along this path was 
bequeathed to us by the Great Teacher and it will 
be continued! 

 
References 

1. Sayapova, A. M. (1999). Na vysote mirovoi 
nauchnoi mysli [At the Height of World Scientific 
Thought]. Nauchnyi Tatarstan. No. 1, pp. 78–82. (In 
Russian) 

2. Balakin, G. A. (2004). Nigmatullina, Yu. G. 
Kazanskii universitet, 1804–2004: Biobibliogr. slovar': 

v 3 t. [Nigmatullina Yu. G. Kazan University, 1804–
2004: Biobibliogr. Dictionary: In 3 Volumes]. Gl. red. 
G. N. Vul'fson. Kazan', izd-vo Kazan. un-ta. T. 3, pp. 
42–43. (In Russian) 

3. Faskhutdinova, E. (2004). Vernost' prizvaniyu 
[Loyalty to Her Calling]. Kazan'. No. 10, pp. 82–83. (In 
Russian) 

4. Nigmatullina, Yu. G. Tatarskaya 
ehntsiklopediya (2008) [Yu. G. Nigmatullina. Tatar En-
cyclopedia]. Gl. red. M. Kh. Khasanov. Kazan', In-t Tat. 
ehntsikl. T. 4: M–P. P. 421. (In Russian) 

5. Danilova, I. L. (2009). Svitok mudretsa. K 80-
letiyu so dnya rozhdeniya Yu. G. Nigmatullinoi [The 
Scroll of the Sage. On the 80th Anniversary of Yu. G. 
Nigmatullina]. Nauchnyi Tatarstan. No. 2, pp. 212–216. 
(In Russian)  

6. Voronova, L. Ya. (2011). Nigmatullina Yu. G. 
Russkoe literaturovedenie v Kazanskom universitete 
(1806–2009): Biobibliogr. slovar' [Nigmatullina Yu. G. 
Russian Literary Criticism at Kazan University (1806–
2009): Biobibliogr. Dictionary]. Pp. 171–176. Kazan', 
Kazan. un-t. (In Russian)  

7. Kulumbetova, A. E. (2009). Uchitelyu s 
blagodarnost'yu [To the Teacher with Gratitude]. 
Kazanskii universitet. No. 11. Iyun'. P. 4. (In Russian) 

8. Pashkurov, A. N. (2014). Poklon Uchitelyu (K 
85-letiyu Yulduz Galimzhanovny Nigmatullinoi) [We 
Bow Down to the Teacher (On the 85th Anniversary of 
Yulduz Galimzhanovna Nigmatullina)]. Uchen. zap. 
Kazan. un-ta. Ser. Gumanit. nauki. T. 156, kn. 2, pp. 
261–265. (In Russian) 

9. Sayapova, A. M. (2014). Glava Kazanskoi 
shkoly sistemno-kompleksnogo issledovaniya 
khudozhestvennogo tvorchestva [Head of Kazan School 
of System- Comprehensive Research on Artistic 
Works]. Filologiya i kul'tura. Philology and Culture. 
No. 2 (36), pp. 327–331. (In Russian) 

10. Pashkurov, A. N. (2019). Garmoniya dialoga 
(k yubileyu lyubimogo uchitelya) [The Harmony of Dia-
logue (on the Anniversary of the Beloved Teacher]. 
Uchen. zap. Kazan. un-ta. Ser. Gumanit. nauki. T. 161, 
kn. 5–6, pp. 226–231. Doi: 10.26907/2541-
7738.2019.5-6.226-231. (In Russian) 

 
Bibliographic list 

1. Nigmatullina, Yu. G. (1963). O kharaktere 
psikhologicheskogo konflikta v povesti-vospominanii I. 
S. Turgeneva 60–70-kh godov [On the Nature of the 
Psychological Conflict in I. S. Turgenev’s Story-
Memoir in the 60s and 70s.]. Uchen. zap. Kazan. un-ta. 
T. 123, kn. 8, pp. 93–117. Voprosy ehstetiki i teorii 
literatury. (In Russian)  

2. Nigmatullina, Yu. G. K voprosu o 
razgranichenii ponyatii “tip tvorchestva” i “tip 
khudozhestvennogo myshleniya” [On the Issue of Dis-
tinguishing between the Concepts of “Type of Creativi-
ty” and “Type of Artistic Thinking”]. Uchen. zap. 
Kazan. un-ta. T. 128, kn. 4, pp. 140–158. Voprosy 
romantizma. (In Russian) 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 151 

3. Nigmatullina, Yu. G. (1970). Natsional'noe 
svoeobrazie ehsteticheskogo ideala [National Features 
of the Aesthetic Ideal]. 210 p. Kazan', izd-vo Kazan. un-
ta. (In Russian)  

4. Nigmatullina, Yu. G. (1976). Kompleksnyi 
analiz khudozhestvennogo tvorchestva [Comprehensive 
Analysis of Artistic Creativity]. 42 p. Kazan', izd-vo 
Kazan. un-ta. (In Russian) 

5. Nigmatullina, Yu. G. (1980). Kompleksnyi 
metod i problema prognozirovaniya [The Complex 
Method and the Problem of Prediction]. Problema 
kompleksnosti izucheniya khudozhestvennogo 
tvorchestva. Pp. 9–13. Kazan', izd-vo Kazan. un-ta. (In 
Russian) 

6. Nigmatullina, Yu. G. (1980). Osnovnye aspekty 
modelirovaniya literaturnogo protsessa [The Main As-
pects of Modeling the Literary Process]. Russkaya 
literatura poslednei treti XIX veka: (nekotorye aspekty 
sistemno-kompleksnogo analiza literaturnogo 
protsessa). Pp. 9–23. Kazan', izd-vo Kazan. un-ta. (In 
Russian) 

7. Nigmatullina, Yu. G. (1980). Sootnoshenie 
tipov tvorchestva v svete teorii determinizma [Correla-
tion of Creativity Types in the Light of the Theory of 
Determinism]. Russkaya literatura poslednei treti XIX 
veka: (nekotorye aspekty sistemno-kompleksnogo 
analiza literaturnogo protsessa). Pp. 33–48. Kazan', izd-
vo Kazan. un-ta. (In Russian) 

8. Nigmatullina, Yu. G. (1980). Potentsial'nye 
vozmozhnosti khudozhestvennogo metoda [Potential 
Possibilities of the Artistic Method]. Russkaya literatura 
poslednei treti XIX veka: (nekotorye aspekty sistemno-
kompleksnogo analiza literaturnogo protsessa). Pp. 96–
101. Kazan', izd-vo Kazan. un-ta. (In Russian)  

9. Nigmatullina, Yu. G. (1983). Metod 
retrospektsii kak zveno prognozirovaniya iskusstva [The 
Method of Retrospection as a Link in Art Forecasting]. 
Khudozhestvennoe tvorchestvo. Pp. 76–83. Leningrad, 
Nauka. (In Russian) 

10. Nigmatullina, Yu. G. (1983). Metodologiya 
kompleksnogo izucheniya khudozhestvennogo 
tvorchestva [Methodology for Integrated Studies of Ar-
tistic Creativity]. 104 p. Kazan', izd-vo Kazan. un-ta. (In 
Russian)  

11. Nigmatullina, Yu. G. (1984). Veroyatnostnoe 
modelirovanie v khudozhestvennom tvorchestve i kriterii 
khudozhestvennosti [Prognostic Modeling in Art and 
Artistry Criteria]. Kriterii khudozhestvennosti v litera-
ture i iskusstve. Pp. 3–13. Kazan', izd-vo Kazan. un-ta. 
(In Russian)  

12. Nigmatullina, Yu. G. (1988). Kriterii vybora 
metodov prognozirovaniya [Criteria for Choosing Prog-
nostic Methods]. Poisk metodov prognozirovaniya 
literatury i iskusstva. Pp. 7–25. Kazan', izd-vo Kazan. 
un-ta. (In Russian) 

13. Nigmatullina, Yu. G. (1990). Kompleksnoe 
issledovanie khudozhestvennogo tvorchestva: Problemy 
prognozirovaniya [A Comprehensive Study of Artistic 
Creation: Problems of Prediction]. 148 p. Kazan', izd-vo 
Kazan. un-ta. (In Russian) 

14. Nigmatullina, Yu. G. (1994). Funktsiya 
vozvyshennogo v proizvedeniyakh russkogo klassitsizma 
i romantizma [The Function of the Sublime in the 
Works of Russian Classicism and Romanticism]. Wie-
ner Slavistischer Almanach. Vd. 34, pp. 17–32. (In Rus-
sian) 

15. Nigmatullina, Yu. G. (1996). Filosofiya yazyka 
i novye podkhody k iskusstvu v sovremennom 
nemetskom i rossiiskom literaturovedenii [Philosophy of 
Language and New Approaches to Art in Modern Ger-
man and Russian Literary Studies]. Beitrage zur 
Slavistik. Bd. 28: Deutsch-russische Sprach-, Literatur- 
und Kulturbeziehungen im 20. Jahrhundert. 20 p. Frank-
furt a. M.; Berlin; Bern; N. Y.; Paris; Wien: Lang. (In 
Russian)  

16. Nigmatullina, Yu. G. (1997). Tipy kul'tur i 
tsivilizatsii v istoricheskom razvitii tatarskoi i russkoi 
literature [Types of Cultures and Civilizations in the 
Historical Development of Tatar and Russian Litera-
tures.]. 191 p. Kazan', Fehn. (In Russian)  

17. Nigmatullina, Yu. G. (2002). “Zapozdalyi 
modernism” v tatarskoi literature i izobrazitel'nom 
iskusstve [“Belated Modernism” in Tatar Literature and 
Fine Arts]. 175 p. Kazan', Fehn. (In Russian) 

18. Nigmatullina, Yu. G. (2004). Sistemno-
kompleksnoe issledovanie khudozhestvennogo 
tvorchestva: istoriya nauchnogo napravleniya v 
Kazanskom universitete [Systemic and Complex Re-
search of Artistic Creativity: The History of the Scien-
tific Trend at Kazan University.]. 249 p. Kazan', Fehn. 
(In Russian) 

19. Nigmatullina, Yu. G. (2008). Sinergeticheskii 
aspekt v issledovanii khudozhestvennogo tvorchestva 
[Synergetic Aspect in the Study of Artistic Creativity]. 
89 p. Kazan', Fehn. (In Russian) 

20. Nigmatullina, Yu. G. (2006). Izuchenie russkoi 
literatury v Kazanskom gosudarstvennom universitete 
(1940–1988 gody) [Russian Literature Studies at Kazan 
State University (1940–1988)]. Uchen. zap. Kazan. un-
ta. Ser. Gumanit. nauki. T. 151, kn. 3, pp. 7–20. (In 
Russian) 

21. Nigmatullina, Yu. G. (2011). TatAvangard i 
sovremennyi tsivilizatsionnyi protsess [TatAvangard and 
Modern Civilizational Process]. 68 p. Kazan', Fehn. (In 
Russian)  

22. Nigmatullina, Yu. G., Pashkurov, A. N., 
Danilova, I. L. i dr. (2013). Mezhdu disgarmoniei i 
garmoniei: Problemy sredinnoi kul'tury [Between Dis-
harmony and Harmony: Problems of Median Culture]. 
Nauch. red. Yu. G. Nigmatullina. 112 p. Kazan', Fehn. 
(In Russian) 

23. Nigmatullina, Yu. G. (2014). Tatavangard kak 
komponent “sredinnoi kul'tury” [The Tatar Avant-garde 
as a Component of the “Median Culture”]. Tatarica. No. 
1 (2), pp. 156–178. (In Russian) 

24. Nigmatullina, Yu. G. (2014). TatAvangard: 
natsional'naya identichnost' i evraziiskoi samosoznanie 
[Tatar Avant-garde: National Identity and Eurasian 
Consciousness]. Tatarica. No. 2 (3), pp. 185–203. (In 
Russian) 



I.L.DANILOVA 
 

 152 

25. Nigmatullina, Yu. G. (2015). Tatavangard: 
natsional'nye khudozhestvennye traditsii kak 
integrativnyi faktor v dialoge razlichnykh stilei [Tatar 
Avant-garde: National Artistic Traditions as an Integra-
tive Factor in the Dialogue among Different Styles]. 
Tatarica. No. 1 (5), pp. 165–188. (In Russian) 

26. Nigmatullina, Yu. G., Pashkurov, A. N., 
Buranok, O. M. (2016). Poisk invariantov 
preobrazovanii v russkoi literature XVIII veka: 
predklassitsizm i predromantizm [Searching for Invari-
ants of Transformations in Russian Literature of the 18th 
Century: Predclassicism and Pre-romanticism]. Znanie. 
Ponimanie. Umenie. No. 3, pp. 262–272. (In Russian) 

27. Nigmatullina, Yu. G., Pashkurov, A. N., 
Razzhivin, A. I., Dulalaeva, I. Yu. (2017). Binary and 
Trinitarian thought Dialogue in the Focus of pre-
romantic Melancholy Problem. Eur. J. Sci. Theol. V. 
13, No 4, pp. 137–147. (In English)  

28. Nigmatullina, Yu. G. (2017). “Sredinnaya 
kul'tura”: Dialog binarnogo i trinitarnogo myshleniya 

[“Median Culture”: A Dialogue of Binary and Trinitari-
an Thinking]. Uchen. zap. Kazan. un-ta. Ser. Gumanit. 
nauki.. T. 159, kn. 1, pp. 26–42. (In Russian) 

29. Nigmatullina, Yu. G. (2020). Pamyati 
uchenogo, razdvinuvshego veka i granitsy (k 90-letiyu 
literaturoveda Ehngelya Nigmatullina) [In Memory of 
the  
Scientist Who Pushed Ages and Bounderies (on the 90th 
anniversary of Engel Nigmatullin, a literary critic)]. 
Filologiya i kul'tura. Philology and Culture. No. 4 (62), 
pp. 189–194. (In Russian)  

30. Nigmatullina, Yu. G. (2020). Vklad Bulata 
Galeeva v kompleksnoe izuchenie khudozhestvennogo 
tvorchestva [Bulat Galeev’s Contribution to the Com-
prehensive Study of Artistic Works]. Tatarica. No. 2 
(15), pp. 105–117. (In Russian) 

31. Nigmatullina, Yu. G. (2020). Kul'tura kak 
“primiritel'” [Culture as a “Conciliator”]. Aspekty 
vzaimodeistviya kul'tur. Pp. 9–40. Moscow, OOO 
“Belyi veter”. (In Russian)  

_______________________ 
 

ПАМЯТИ Ю. Г. НИГМАТУЛЛИНОЙ 
 

Ирина Леонидовна Данилова, 
Гетеборгский университет, 

Vasaparken 405 30 Гетеборг, Швеция, 
irinakd@hotmail.com. 

 
2 февраля 2023 года ушла из жизни выдаю-

щаяся женщина, преданно служившая науке и 
воспитавшая несколько поколений литературо-
ведов – специалистов в уникальном, сложном 
комплексном анализе художественных произ-
ведений в контексте культурного развития [1], 
[2], [3], [4], [5], [6], [7], [8], [9], [10]. 

Сформулированные ею идеи литературного 
и культурного развития обогатили литературо-
ведение, типологию культурного развития, фи-
лософию искусства (см.: Библиографический 
список). Самыми ценными и значительными 
стали следующие идеи и методы: 

 системного комплексного изучения ху-
дожественных произведений на основе много-
уровневой модели (1975–1985), создания еди-
ной модели критериев художественности на 
основе обобщения существующего опыта их 
изучения, а также изучения типов творчества и 
типов художественного мышления (1980–
1985); 

 прогностического изучения русской и 
татарской литератур, живописи, светомузыки, 
архитектуры и театра в едином художествен-
ном процессе конца ХХ века (1985–1990); 

 прогнозного картографирования как ме-
тода изучения становления, функционирования 
и взаимодействия в литературном процессе, а 
также воздействия художественных произведе-
ний на читателей (1990–2010); 

 типологического изучения культур на 
фоне цивилизационного развития (1995–2000); 

 изучения образного языка модернизма и 
постмодернизма в литературе и живописи в 
контексте национальной и мировой культуры 
(2000–2005); 

 введения общенаучного синергетиче-
ского подхода в практику изучения художест-
венного процесса и творчества отдельного ху-
дожника (1990–2010); 

 изучения срединной культуры как си-
нергийного явления, сохраняющего ценности 
культуры и примиряющего противоречия, 
крайности культурного развития в разнообраз-
ных измерениях от конкретного произведения 
до общемирового процесса (2012–2023). 

Такое подробное перечисление этапов на-
учного пути Ю. Г. Нигматуллиной необходимо, 
потому что идеи предыдущих этапов научного 
творчества становились основой последующих 
открытий: таким образом шло постоянное ус-



TATARICA: PERSONALIA 
 

 153 

ложнение и укрупнение масштаба понимания и 
анализа художественных, культурных, цивили-
зационных процессов, хотя идеалом ученого 
была простота выражения самой сложной мыс-
ли, но не упрощение идей.  

Под руководством Ю. Г. Нигматуллиной в 
разные годы было защищено 11 кандидатских и 
4 докторские диссертации. Профессор К(П)ФУ 
А. Н. Пашкуров так образно определил рефрен 
профессора Ю. Г. Нигматуллиной в Науке: 
«Многоголосие многосферности». 

 
«Еще в 60-е – начале 70-х годов XX в. ею была 

поднята в масштабном докторском проекте пробле-
ма диалога различных национальных литератур, что 
позднее, уже в 90-е годы, привело литературоведа к 
общетеоретической панораме представлений о ти-
пах культур и цивилизаций. Научная обществен-
ность мира откликнулась убедительнейше много-
мерно. Так, на книгу „Типы культур и цивилизаций 
в историческом развитии татарской и русской лите-
ратур“ был получен высокий отзыв английского 
слависта из Кембриджского университета Эндрю 
Рейнольдса (затем в переводе опубликован в журна-
ле „Научный Татарстан“, 1998, № 2). Стажер кафед-
ры русской литературы КГУ Чанг Ван Юй, исполь-
зуя предложенную Ю. Г. Нигматуллиной методику, 
получила новые интересные результаты в ходе со-
поставительного изучения романов Л. Н. Толстого и 
известного китайского писателя-философа Цао Сю-
эциня. На заре нового этапа сотрудничества литера-
туроведения России с ведущими центрами слави-
стики в Западной Европе, в 1992 г., Юлдуз Галим-
жановна приняла участие в состоявшейся во Фри-
бурге (Швейцария) международной научной конфе-
ренции по проблемам поэтики возвышенного в рус-
ской литературе, где выступила с докладом „Функ-
ция возвышенного в произведениях русского клас-
сицизма и романтизма“. В 1995 г. по приглашению 
своего близкого друга, единомышленника и коллеги 
профессора Рольфа Фигута (Швейцария) Ю. Г. Ниг-
матуллина читала лекции и доклады по русской и 
татарской литературе в университетах Фрибурга, 
Берна, Лозанны, Цюриха. Часть материалов ее вы-
ступлений затем была опубликована в Вене (1994) и 
Потсдаме (1997). В 1996 г. в сборнике материалов 
научной конференции университета г. Гиссена 
(Германия) была напечатана статья Ю. Г. Нигма-
туллиной „Философия языка и новые подходы к ис-
кусству в современном немецком и российском ли-
тературоведении“. 70–80-е годы двадцатого столе-
тия – еще одна яркая страница научного творчества 
Юлдуз Галимжановны: ею была разработана теория 
и методология принципов прогнозирования главных 
закономерностей развития литературы и искусства и 
создано свое научное направление. И вновь – глубо-
кий резонанс в мировой филологической мысли. 
Идеи и труды школы профессора Ю. Г. Нигма-
туллиной были поддержаны ведущими научными 

центрами Москвы и Ленинграда. В 1987 г. ее книга 
„Методология комплексного изучения художест-
венного творчества“ вышла в переводе на китайский 
язык в едином исследовательском комплексе, всту-
пив в интересный творческий диалог с публикация-
ми авторитетных западных ученых (Ц. Тодоров, 
Ж. Женет, Ш. Бебер и др.). Диалог пронизывает и 
систему взаимодействий литературоведения с дру-
гими сферами гуманитарного знания – вот почему 
абсолютно закономерным стало в начале нового ты-
сячелетия обращение исследовательской мысли 
профессора Ю. Г. Нигматуллиной к сопоставлению 
литературы и изобразительного искусства. В 2000-е 
годы диалог культур изучается Ю. Г. Нигма-
туллиной и на материале сопоставления литературы 
и изобразительного искусства. В монографии „‘За-
поздалый модернизм’ в татарской литературе и изо-
бразительном искусстве“ (Казань, 2002) эти две 
подсистемы культуры впервые рассматриваются в 
подобном сопоставительном плане и в широком 
контексте авангардистского искусства России и За-
падной Европы. В 2000 г. в Анкаре на турецком 
языке опубликована ее вступительная статья к ката-
логу татарского художника-модерниста Х. Шари-
пова. 2010-е годы принесли новые открытия. Теперь 
в фокусе многоуровневого филологического внима-
ния Юлдуз Галимжановны – феноменология гармо-
низирующих срединных тенденций в литературной 
культуре и явление полилога бинарного и тринитар-
ного мышления. Теория литературы гармонично со-
единилась с философией. Швейцария и Турция, Ки-
тай и Германия, Швеция и Австрия, Финляндия и 
Польша… – еще неполная культурно-географи-
ческая панорама стран мира, где известны и неиз-
менно находятся на высокой волне научного инте-
реса труды Юлдуз Галимжановны Нигматуллиной» 
[8, с. 230], –  

 
приходит к заключению А. Н. Пашкуров в 

своей юбилейной статье об Учителе-
Просветителе. 

На протяжении всей жизни в науке и в пре-
подавании сформировалась уникальная школа 
Ю. Г. Нигматуллиной, главным принципом 
развития которой был и остается синтез преды-
дущих и последующих концепций, преемст-
венность этапов исследования и осуществление 
индивидуального вклада каждого участника в 
общее дело.  

Благодаря существованию этой школы пе-
ред нами открыт путь глобального изучения 
культурных процессов прошлого и современ-
ности, синтеза разных слоев и уровней культу-
ры, самоорганизации культуры в контексте ци-
вилизационного развития (или деградации ци-
вилизации), осуществление срединной культу-
рой роли преодоления тупиков нравственного и 
творческого развития человечества. 



I.L.DANILOVA 
 

 154 

Движение по этому пути нам завещано Ве-
ликим учителем и будет продолжено! 

 
Литература 

1. Саяпова А. М. На высоте мировой научной 
мысли // Научный Татарстан. 1999. № 1. С. 78–82. 

2. Балакин Г. А. Нигматуллина Ю. Г. // Казан-
ский университет, 1804–2004: Биобиблиогр. сло-
варь: в 3 т. / Гл. ред. Г. Н. Вульфсон. Казань: Изд-во 
Казан. ун-та, 2004. Т. 3. С. 42–43. 

3. Фасхутдинова Э. Верность призванию // 
Казань. 2004. № 10. С. 82–83. 

4. Нигматуллина Ю. Г. // Татарская энцикло-
педия / Гл. ред. М. X. Хасанов. Казань: Ин-т Тат. 
энцикл., 2008. Т. 4: М–П. С. 421. 

5. Данилова И. Л. Свиток мудреца. К 80-летию 
со дня рождения Ю.Г. Нигматуллиной // Научный 
Татарстан. 2009. № 2. С. 212–216. 

6. Воронова Л. Я. Нигматуллина Ю. Г. // Рус-
ское литературоведение в Казанском университете 
(1806–2009): Биобиблиогр. словарь. Казань: Казан. 
ун-т, 2011. С. 171–176. 

7. Кулумбетова А. Е. Учителю с благодарно-
стью // Казанский университет. № 11. Июнь 2009. 
С. 4. 

8. Пашкуров А. Н. Поклон Учителю (К 85-
летию Юлдуз Галимжановны Нигматуллиной) // 
Учен. зап. Казан. ун-та. Сер. Гуманит. науки. 2014. 
Т. 156, кн. 2. С. 261–265. 

9. Саяпова А. М. Глава Казанской школы сис-
темно-комплексного исследования художественного 
творчества // Филология и культура. Philology and 
Culture. 2014. № 2 (36). С. 327–331. 

10. Пашкуров А. Н. Гармония диалога (к юби-
лею любимого учителя) // Учен. зап. Казан. ун-та. 
Сер. Гуманит. науки. 2019. Т. 161, кн. 5–6. С. 226–
231. doi: 10.26907/2541-7738.2019.5-6.226-231. 
 
Библиографический список 

1. Нигматуллина Ю. Г. О характере психоло-
гического конфликта в повести-воспоминании 
И. С. Тургенева 60–70-х годов. // Учен. зап. Казан. 
ун-та. 1963. Т. 123, кн. 8: Вопросы эстетики и тео-
рии литературы. С. 93–117.  

2. Нигматуллина Ю. Г. К вопросу о разграни-
чении понятий «тип творчества» и «тип художест-
венного мышления» // Учен. зап. Казан. ун-та. Т. 
128, кн. 4: Вопросы романтизма. С. 140–158.  

3. Нигматуллина Ю. Г. Национальное своеоб-
разие эстетического идеала. Казань: Изд-во Казан. 
ун-та, 1970. 210 с.  

4. Нигматуллина Ю.Г. Комплексный анализ 
художественного творчества. Казань: Изд-во Казан. 
ун-та, 1976. 42 с.  

5. Нигматуллина Ю. Г. Комплексный метод и 
проблема прогнозирования // Проблема комплекс-
ности изучения художественного творчества. Ка-
зань: Изд-во Казан. ун-та, 1980. С. 9–13.  

6. Нигматуллина Ю. Г. Основные аспекты мо-
делирования литературного процесса // Русская ли-

тература последней трети XIX века: (некоторые ас-
пекты системно-комплексного анализа литературно-
го процесса). Казань: Изд-во Казан. ун-та, 1980. 
С. 9–23.  

7. Нигматуллина Ю. Г. Соотношение типов 
творчества в свете теории детерминизма // Русская 
литература последней трети ХIХ века: (некоторые 
аспекты системно-комплексного анализа литератур-
ного процесса). Казань: Изд-во Казан. ун-та, 1980. 
С. 33–48.  

8. Нигматуллина Ю. Г. Потенциальные воз-
можности художественного метода // Русская лите-
ратура последней трети XIX века: (некоторые аспек-
ты системно-комплексного анализа литературного 
процесса). Казань: Изд-во Казан. ун-та, 1980. С. 96–
101.  

9. Нигматуллина Ю. Г. Метод ретроспекции 
как звено прогнозирования искусства // Художест-
венное творчество. Л.: Наука, 1983. С. 76–83.  

10. Нигматуллина Ю. Г. Методология ком-
плексного изучения художественного творчества. 
Казань: Изд-во Казан. ун-та, 1983. 104 с.  

11. Нигматуллина Ю. Г. Вероятностное моде-
лирование в художественном творчестве и критерии 
художественности // Критерий художественности в 
литературе и искусстве. Казань: Изд-во Казан. ун-та, 
1984. С. 3–13.  

12. Нигматуллина Ю. Г. Критерий выбора ме-
тодов прогнозирования // Поиск методов прогнози-
рования литературы и искусства. Казань: Изд-во Ка-
зан. ун-та, 1988. С. 7–25.  

13. Нигматуллина Ю. Г. Комплексное исследо-
вание художественного творчества: Проблемы про-
гнозирования. Казань: Изд-во Казан. ун-та, 1990. 
148 с.  

14. Нигматуллина Ю. Г. Функция возвышенно-
го в произведениях русского классицизма и роман-
тизма // Wiener Slavistischer Almanach. 1994. Вd. 34. 
S. 17–32.  

15. Нигматуллина Ю. Г. Философия языка и 
новые подходы к искусству в современном немец-
ком и российском литературоведении // Beitrage zur 
Slavistik. Bd. 28: Deutsch-russische Sprach-, Literatur- 
und Kulturbeziehungen im 20. Jahrhundert. Frankfurt a. 
M.; Berlin; Bern; N. Y.; Paris; Wien: Lang, 1996. 20 S. 
16.  

16. Нигматуллина Ю. Г. Типы культур и циви-
лизаций в историческом развитии татарской и рус-
ской литератур. Казань: Фэн, 1997. 191 с.  

17. Нигматуллина Ю. Г. «Запоздалый модер-
низм» в татарской литературе и изобразительном 
искусстве. Казань: Фэн, 2002. 175 с.  

18. Нигматуллина Ю. Г. Системно-комплекс-
ное исследование художественного творчества: ис-
тория научного направления в Казанском универси-
тете. Казань: Фэн, 2004. 249 с.  

19. Нигматуллина Ю.Г. Синергетический ас-
пект в исследовании художественного творчества. 
Казань: Фэн, 2008. 89 с.  



TATARICA: PERSONALIA 
 

 155 

20. Нигматуллина Ю. Г. Изучение русской ли-
тературы в Казанском государственном университе-
те (1940–1988 годы) // Учен. зап. Казан. ун-та. Сер. 
Гуманит науки. 2006. Т. 151, кн. 3. С. 7–20.  

21. Нигматуллина Ю. Г. ТатАвангард и совре-
менный цивилизационный процесс. Казань: Фэн, 
2011. 68 с.  

22. Нигматуллина Ю. Г., Пашкуров А. Н., Дани-
лова И. Л. и др. Между дисгармонией и гармонией: 
Проблемы срединной культуры / Науч. ред. 
Ю. Г. Нигматуллина. Казань: Фэн, 2013. 112 с.  

23. Нигматуллина Ю.Г. Татавангард как ком-
понент «срединной культуры» // Tatarica. № 1 (2). 
2014. С. 156–178. 

24. Нигматуллина Ю. Г. Татавангард: нацио-
нальная идентичность и евразийской самосознание 
// Tatarica. № 2 (3). 2014. С. 185–203. 

25. Нигматуллина Ю. Г. Татавангард: 
национальные художественные традиции как 
интегративный фактор в диалоге различных стилей 
// Tatarica. № 1 (5). 2015. С. 165–188. 

26. Нигматуллина Ю. Г., Пашкуров А. Н., Бура-
нок О. М. Поиск инвариантов преобразований в рус-

ской литературе XVIII века: предклассицизм и 
предромантизм // Знание. Понимание. Умение. 2016. 
№ 3.С. 262–272.  

27. Nigmatullina Yu. G., Pashkurov A. N., 
Razzhivin A. I., Dulalaeva I. Yu. Binary and Trinitarian 
thought Dialogue in the Focus of pre-romantic Melan-
choly Problem // Eur. J. Sci. Theol. – 2017. – V. 13, No 
4. – P. 137–147.  

28. Нигматуллина Ю. Г. «Срединная культура»: 
Диалог бинарного и тринитарного мышления // 
Учен. зап. Казан. ун-та. Сер. Гуманит. науки. 2017. 
Т. 159, кн. 1. С. 26–42. 

29. Нигматуллина Ю. Г. Памяти ученого, раз-
двинувшего века и границы (к 90-летию литерату-
роведа Энгеля Нигматуллина) // Филология и куль-
тура. Philology and Culture. 2020. № 4 (62). С. 189–
194.  

30. Нигматуллина Ю. Г. Вклад Булата Галеева 
в комплексное изучение художественного 
творчества // Tatarica. 2020. № 2 (15). С. 105–117.  

31. Нигматуллина Ю. Г. Культура как «прими-
ритель» // Аспекты взаимодействия культур. М.: 
ООО «Белый ветер», 2020. С. 9–40.  

 



A.F.GALIMZYANOV 
 

 156 

DOI: 10.26907/2311-2042-2023-20-1-156-164 

KHABIBULLIN SHAUKAT TAIPOVICH:  
LIFE DEVOTED TO SCIENCE 

 
Anis Foatovich Galimzyanov, 

Kazan Federal University, 
18 Kremlyovskaya Str., Kazan, 420008, Russian Federation, 

anis_59@mail.ru. 
 

 
 

Khabibullin Shaukat 
Taipovich (25.01.1915–7.03.1996) 
was a prominent astronomer, physi-
cist, mathematician and a teacher. 

Having defended his Ph.D. thesis 
in 1948, Sh. Khabibullin worked as 
an assistant and later as an associate 
professor at Kazan University. From 
1958 he was a doctor of physics and 
mathematics; in 1959, he became a 
professor. In 1958, he headed the 
Astronomy Department; in 1960-
1963, he was the dean of the Physics 
Faculty. In 1965, he became the 
vice-rector of scientific affairs of 
KSU (now KFU). In 1949–1958, he 
worked as the head of the Astrome-
try Department of the V. Engelhardt 
observatory; in 1959-1987, he was 
the head of the city observatory at 
Kazan University. He was one of the 
founders of the North Caucasus As-
tronomy Station of KSU in 1976. He 
was awarded the title of an Honored 
Worker of Science and Technology 
of TASSR (1971) and RSFSR 
(1975). He was a veteran of the 
Great Patriotic War. 

Sh. Khabibullin was a famous 
scientist who founded the Kazan 
School of Astrophysics and made 

Шәүкәт Таип улы 
Хәбибуллин (25.01.1915–
7.03.1996) – күренекле астроном, 
физик, математик һәм педагог. 

Ш.Т. Хәбибуллин 1948 елда 
кандидатлык диссертациясен 
яклаганнан соң, Казан 
университетында ассистент, 
доцент булып эшли. 1958 елдан 
физика-математика фәннәре 
докторы, 1959 елдан профессор. 
1958 елда астрономия кафедрасы 
мөдире, 1960–1963 елларда 
физика факультеты деканы. 1965 
елда ул КДУның (хәзер КФУ) 
фән эшләре буенча проректоры; 
1949–1958 елларда В.П. 
Энгельгардт исемендәге 
обсерваториянең астрометрия 
бүлеге мөдире, 1959–1987 
елларда Казан университетының 
шәһәр обсерваториясе 
директоры. КДУның 1976 елда 
сафка кергән Төньяк-Кавказ 
астрономия станциясен 
оештыручыларның берсе. 

ТАССРның (1971) һәм 
РСФСРның (1975) атказанган 
фән һәм техника эшлеклесе. Бөек 
Ватан сугышы ветераны.  

Ш.Т. Хәбибуллин Казан 

Хабибуллин Шаукат Таипо-
вич (25.01.1915–7.03.1996) – из-
вестный астроном, физик, мате-
матик и педагог. 

Ш. Т. Хабибуллин в 1948 г. 
защитил кандидатскую диссерта-
цию. С 1948 работал в Казанском 
университете (ассистент, доцент), 
с 1958 – профессор, заведующий 
кафедрой астрономии, в 
1960−1963 – декан физического 
факультета, с 1965 – проректор по 
науке; в 1949–1958 – заведующий 
астрометрическим отделом об-
серватории имени 
В. П. Энгельгардта, в 1959–1987 – 
директор Городской обсерватории 
университета. Один из организа-
торов создания Северо-
Кавказской астрономической 
станции Казанского университета, 
вступившей в строй в 1976. 

Заслуженный деятель науки 
Татарской АССР (1970), заслу-
женный деятель науки РСФСР 
(1975). 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 157 

great contributions to the global de-
velopment of astronomy, preparing 
highly qualified professionals. 

астрофизика мәктәбенә нигез 
салган, астрономия фәненең 
дөньякүләм үсешенә зур өлеш 
керткән, югары квалификацияле 
белгечләр әзерләгән атаклы 
галим.  

 
Shaukat Khabibullin was born on January 25, 

1915, to the family of Shahingarai Bikkolov, a 
book printing master who had moved from Kazan 
to Tashkent. In 1881, the governor-general of the 
Turkestan region invited his grandfather and three 
companions to develop the printing industry in 
Central Asia. It took their caravan, loaded with 
workers, their families and household goods, sev-
eral months to get from Kazan to Tashkent across 
the desert. Asma Bikkolova, the future great as-
tronomer’s mother, was born during this difficult 
journey. Thus, Shaukat’s grandfather can be con-
sidered one of the founders of the Uzbek national 
press. 

Being the first child in a large family, Shaukat 
started his independent career very early. After 
leaving the seven-grade school, he was сalled by 
the Komsomol to go to Leningrad and do chemical 
laboratory courses. This allowed him, from his 
young age, to participate in geological research ex-
peditions in search of non-ferrous metals and iron 
deposits in Kazakhstan. During the long cold 
nights, watching the starry sky, young Shaukat (all 
his young colleagues called him SheTe. – A. K.), 
while sitting by the campfire, probably desired to 
reveal the secret of those stars, because it was then 
that he decided to become an astronomer [1, p. 
318]. 

Trying to realize the goal he had set for him-
self, Sh. Khabibullin continued his studies at the 
university in Alma-Ata. In 1934, upon graduation, 
he entered the Astronomy Department of Kazan 
State University. In the higher school, his mentors 
were prominent professors: N. G. Chetaev, N. N. 
Parfentiev and B. M. Kozyrev. His work with the 
famous astrophysicist D. Ya. Martynov greatly in-
fluenced Sh. Khabibullin’s mind as a scientist-
astronomer.  

The head of the Astronomical Observatory, 
Prof. Dmitry Martynov, was a lecturer-mentor, an 
enthusiast of astronomical observations and one of 
the scientists who was recognized as the founder of 
new astrophysical research trends at Kazan Uni-
versity. D. Martynov’s research work was devoted 
to the study of alternating stars. As their centers of 
mass overlap each other during orbital motion, the 
total brightness of such stars has a variable quality 
to an observer on Earth. By examining their lumi-

nosity graphs, researchers obtain such information 
as the mass, radius and orbital motion parameters 
of stars. Sh. Khabibullin’s first research work dealt 
with the construction of light graphs of such varia-
ble stars and their investigation. This scientific ac-
tivity was headed by D. Martynov and, in order to 
develop it, he suggested that Sh. Khabibullin do re-
search and find new variable stars in photographic 
plates taken at the V. Engelhardt Astronomical Ob-
servatory. As a result, in his final qualification 
work, the graduate discovered seven previously 
unknown variable stars. Sh. Khabibullin’s diploma 
work and the results of the student’s research were 
highly appreciated by the Commission for the Cer-
tification of Graduation and he was recommended 
to be enrolled at a postgraduate school. 

In the first year of his postgraduate studies, Sh. 
Khabibullin published three articles on variable 
stars and the results of the 1940 solar eclipse. On 
June 20, 1941, he passed his Ph.D. exam in philos-
ophy, and on June 22, the Great Patriotic War be-
gan. Less than five days after the start of the war, 
Sh. Khabibullin was recruited into the ranks of the 
Red Army and, after a short military course, he 
was sent to the front near Moscow. 

 Shaukat Khabibullin began the war as a se-
cond lieutenant and finished it as a major on the 
banks of the Elbe. During the war, he served in the 
artillery. According to Sh. Khabibullin’s memoirs, 
his knowledge of physics and mathematics often 
saved him from death and serious injuries. He took 
part in the most brutal battles of the war – the de-
fense of Moscow, the battle of Kursk, the crossing 
of the Dnieper, the liberation of Warsaw and the 
capture of Berlin. He accurately and quickly per-
formed various calculations, which were necessary 
for artillery, was good at reading maps and made 
excellent use of aerial photographs of enemy posi-
tions. At the front, he had the nickname “student”, 
earned for these qualities. This educated and 
knowledgeable artilleryman was set as an example 
to other specialists and was appointed the deputy 
head of the rear battalion staff. 

On April 25, 1945, the Soviet Army completed 
the encirclement of the Berlin group of the Nazi 
troops. On April 30, Sh. Khabibullin’s 129th Rifle 
Corps, chasing the retreating enemy, reached the 
eastern bank of the Elbe, while the allied American 



A.F.GALIMZYANOV 
 

 158 

forces stood on the western bank. The encounter 
with the allied troops on this beautiful spring day 
would remain in the memory of the war veteran for 
the rest of his life. 

Shaukat Khabibullin was awarded five orders 
and three medals for his bravery on the battlefields 
of the Great Patriotic War. The Order of the Red 
Banner and the medal “For the Capture of Berlin” 
were his most treasured ones [1, p. 319]. 

The astronomer O. Belkovich, doctor of phys-
ics and mathematics, wrote the following in his 
memoirs: “After the end of the war, the young, 
handsome, uniformed Shaukat Khabibullin re-
turned home. Soon he and my father (I. Belkovich 
– doctor of physics and mathematics, an astrono-
mer. – O. B.) became very close friends. In the 
summer, they would go to swim in the Volga River 
with their families, they would spend holidays to-
gether, and in the evenings when there were no as-
tronomical observations, they would play cards at 
our house” [1, p. 320]. 

In the spring of 1946, Sh. Khabibullin contin-
ued his education at the postgraduate school at Ka-
zan University and two years later he defended his 
Ph.D. thesis devoted to the structure of our Galaxy. 
Along with his work at the observatory, he found 
time to give from five to six hours of lectures and 
practical lessons to students a day. 

The scholar’s disciple, Nail Sakhibullin, pro-
fessor of astronomy and space geodesy of KFU, 
mentions the most notable discoveries of Sh. 
Khabibullin in his work [2, p. 1]. 

The first revelation. “We hadn’t known the 
structure of our galaxy for many years. To see it, 
you have to look at it from the outside. It’s the 
same as sitting inside a building and trying to un-
derstand what it looks like from outside. It’s easier 
for us to understand the appearance of the An-
dromeda Galaxy because, looking at it from the 
outside, we can find out that it consists of a core, a 
spiral, etc. 

After returning from the war, Shaukat 
Khabibullin made an attempt to build a model of 
our Galaxy based on the coordinates of the stars 
known at that time, albeit only in the region of the 
Sun. In his 1949 Ph.D. thesis, he was the first to 
provide convincing evidence that our Galaxy is 
spiral-shaped. It was possible to determine this ac-
cording to the individual positions of the stars in 
different planes” (translated by A. G.) [2, p. 1]. 

The second revelation. The galaxy has many 
dark nebulae or dust nebulae that do not absorb 
light. In the 1950s, Sh. Khabibullin and his disciple 

proposed a method for determining the dimensions 
of these nebulae and the distance to them. 

According to N. Sakhibullin, if it is clear that 
there is a nebula somewhere, we can find out the 
number of stars in that direction. If there is a nebu-
la, the number of stars will be lower because the 
stars behind the nebula are fainter. The bigger the 
‘fog cloud’, the more light it absorbs. Thus, Sh. 
Khabibullin determined the size of those nebulae. 
With respect to distance, if there are no nebulae, 
the number of stars vary linearly; if there is a nebu-
la – the number of stars deviates from the linear 
law. From the point where the “line” is broken, the 
fog begins [2, p. 1]. 

The third revelation. Sh. Khabibullin would 
have made many discoveries in the field of stellar 
astronomy and astrophysics if he had not moved to 
studying the Moon at the request of the scientific 
community in the early 1950s. Trying not to inter-
rupt the work of Igor Belkovich and other Kazan 
astronomers who had studied the Moon, he started 
scientific research in this field. A few years later, 
Sh. Khabibullin defended his doctoral dissertation 
in this field and received the rank of Professor. 

“At first he showed that the Moon constantly 
wobbles during its rotation around the Earth – sci-
entifically this is called libration”, says Nail 
Sahibullin. – “It is not visible in the course of mon-
itoring. From a layman’s point of view, this dis-
covery does not seem to matter. But it is of great 
importance for studying the internal structure of 
the Moon, allowing us to understand the size and 
its core composition. Shaukat Khabibullin devel-
oped a new theory of the Moon’s rotation in its or-
bit. He later applied this method to other objects in 
the Solar System, such as Mercury and Venus. But 
he wasn’t destined to complete these studies [2, p. 
1]. 

The fourth revelation. It is related to the prob-
lem of determining coordinates on the surface of 
the Moon. In 1957, the scientist published an arti-
cle on determining coordinates on the surface of 
the Moon. This was the first discovery of this kind 
and it was of great importance, because if man 
landed on the Moon, he would first of all need to 
know his own location. 

Although the Moon was not actively explored 
at that time, Sh. Khabibullin predicted that re-
search in this direction would begin soon. Any ex-
perienced astronomer on Earth’s surface can 
roughly determine his coordinates by the position 
of the stars. Similarly, the coordinates of the Moon 
can be determined by the stars. As the scholar’s 
abstract thinking was so highly developed, he was 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 159 

able to imagine himself on the Moon’s surface and 
his possibility of determining his own coordinates 
on the celestial sphere”. 

“He later proposed formulas to be used by both 
American astronauts and our cosmonauts in their 
future space explorations”, – continues N. 
Sakhibullin. – “Without this discovery, it would 
not be possible to study the Moon as it is currently 
envisioned by researchers. Just imagine, that you 
send a spacecraft and you want it to land on three 
legs. To this end, it is necessary to know the relief 
of the place where it is going to land. It may have 
to climb up the crater floor or fall into the pit. In 
this case, Earth will not receive a signal from such 
a device. That is why it is important to determine 
its location on the Moon” [2, p. 1]. 

The fifth revelation. As early as the 1960s, Sh. 
Khabibullin realized very well that sooner or later 
the main science in astronomy would be astrophys-
ics – the science that studies the structure of celes-
tial bodies. At that time, astrophysics was taught at 
Kazan University in a very small amount. Profes-
sor was well aware, that if this field was not devel-
oped, classical astronomy in Kazan University, 
which determines orbits, coordinates, etc., might 
become extinct”. 

“The point is that the coordinates can be de-
termined once, and what comes then?” – writes N. 
Sahibullin. – “Then it will be interesting to know 
what this or that celestial object consists of. More-
over, every year more and more of them are dis-
covered. Sh. Khabibullin founded Kazan School of 
Astrophysics. He gathered students and young sci-
entists interested in this branch of astronomy and 
provided them with a research platform” [2, p. 1]. 

Understanding the necessity for scientists to 
have their own observations for the experiment, he 
insisted on creating an observation base at the uni-
versity. According to N. Sakhibullin, in the past, 
astronomers could not keep secrets from each oth-
er, because it was impossible to hide the sky. “Eve-
rybody could make observations, because as soon 
as one of them made any successful observations, 
others would immediately see them. Now the situa-
tion has changed because astronomical observa-
tions have become very expensive. Telescopes 
now need to be put into orbit to obtain new data. It 
is not surprising that scientists have not revealed 
any new results of their observations for several 
years, because they want to keep the priority of 
having some information before it is processed” [2, 
p. 1]. 

Shaukat Khabibullin realized this truth in the 
1970s. Thanks to his efforts, a telescope observa-

tion station was created in the North Caucasus. 
Over time, it has become a teaching station where 
students can put their knowledge to practice. In 
1979, Sh. Khabibullin and the head of the 
Engelhardt observatory, Anatoly Nefedyev, pro-
posed to build a one-and-a-half-meter telescope, 
which, after the astronomer’s death, was installed 
in the mountains of Turkey. This database has been 
providing Kazan scientists with information until 
now. 

In addition to scientific activity, Sh. 
Khabibullin was engaged in research and organiza-
tional work. In 1950, the Faculty of Physics and 
Mathematics of the University was divided into the 
Faculty of Physics and the Faculty of Mechanics 
and Mathematics. Shaukat Khabibullin was elected 
the Dean of the newly established Physics Faculty. 
At that time, the faculty under his wise supervision 
was leading in all fields. 

In 1965, Sh. Khabibullin was elected the Vice-
Rector for Scientific Affairs of Kazan University. 
In carrying out this task, he made a great contribu-
tion to the organization and development of scien-
tific research in many fields. In the Higher School, 
a research department was opened, laboratories of 
bionics and microbiology, Southern Astronomy 
Station, computing center and new scientific labor-
atories were established. 

Sh. Khabibullin made great contributions to the 
preparation of theoretically knowledgeable and 
highly qualified personnel in the complex field of 
sciences. Fifteen candidate and two doctoral theses 
were defended under his supervision. 

Rashit Sunyaev, the head of the Max Planck 
Institute of Astrophysics in Germany, the director 
of the space research laboratory in Moscow, an 
academician of RFA and TFA, writes: “I remem-
ber one day I came to a conference in Kazan. I was 
walking along the corridors of the university. On 
one of the doors, I saw the name of Khabibullin 
Shaukat Taipovich, the vice-rector of Kazan Uni-
versity. I entered, saying that I was a young candi-
date of science from the Institute of Applied Math-
ematics of the USSR Academy of Sciences from 
Moscow and asked if I could talk to him. This ma-
ture man, who exuded wisdom and patience, spent 
40 minutes answering my questions in great detail. 
Considering that it was the end of the 60s of the 
20th century, those times were not very simple, the 
questions I asked of him were not very easy and I 
was a very young hot-tempered man, I finally real-
ized that I’d shortly break my neck if I continued 
in the same way.  



A.F.GALIMZYANOV 
 

 160 

Meeting such a wise and patient person was of 
great benefit to me in the future. Later, he intro-
duced me to some of his colleagues – astronomers. 
I made a report at the seminar, and we had a long 
conversation with one young candidate of science. 
Since then he has been my friend. He is Nail 
Abdullovich Sakhibullin, an academician the Tatar 
Science Academy, who has been continuing Sh. 
Khabibullin’s work. He is a researcher and an ex-
cellent organizer. We do many things together” [3, 
p. 1]. It seems that R. Sunyaev, first of all, sincere-
ly admires Sh. Khabibullin’s character traits, his 
simplicity, patience and thoughtfulness; secondly, 
he highly appreciates his scientific thoroughness 
and academic education. 

Shaukat Khabibullin was an editor of the “Ma-
terials of the Kazan City Astronomical Observato-
ry”, a member of the editorial board of the interna-
tional magazine “Earth, Moon, Planets” (Holland), 
a member of the editorial board of “The Moon and 
Planets” magazine, of the Bureau of the Astronom-
ical Council under the USSR Academy of Sciences 
and a member of the International Astronomical 
Union. His scientific and social activities were 

highly appreciated: he was awarded the Order of 
Lenin, the Order of the October Revolution, “For 
Courage in Service” and other medals. Today, the 
scientific trends, outlined by Shaukat Khabibullin, 
have been continued by dozens of his students and 
researchers who have great achievements in this 
field. 

 
References 

1. Kamalov, A. (2011). Мәshһүr gаlim һәm 
pеdаgоg [A Famous Scientist and a Teacher]. Mәshһүr 
tatar galimnәre: mәkalәlәr, istәleklәr. Pp. 317–321. Ka-
zan, Tatar. kit. nәshr. (In Tatar)  

2. Dorfman, A. Dotyanut'sya do Luny. Pyat' 
otkrytii kazanskogo astronoma [Touch the Moon. Five 
Discoveries of the Kazan Astronomer]. URL: 
https://kazan.aif.ru/society/1497582 (accessed: 
01.03.2023). (In Russian) 

3. Aganov, A., Sahibullin, N., Khabibullin, Sh. 
Zvezdnyi put' astronoma [The Astronomer’s Star Path]. 
URL: https://kpfu.ru/mediacenter/gazeta-39kazanskij-
universitet39/shaukat-Khabibullin-zvezdnyj-put-
astronoma-113262.html (accessed: 01.03.2023). (In 
Russian) 

_______________________ 
 

ХӘБИБУЛЛИН ШӘҮКӘТ ТАИП УЛЫ:  
ФӘНГӘ БАГЫШЛАНГАН ГОМЕР 

 
Әнис Фоат улы Галимҗанов, 
Казан федераль университеты, 

Россия, 420008, Казан ш., Кремль ур., 18 нче йорт, 
anis_59@mail.ru.  

 
Шәүкәт Хәбибуллин 1915 елның 25 

гыйнварында Казаннан Ташкентка күчеп 
килгән китап басу остасы Шаһингәрәй 
Бикколов гаиләсендә дөньяга килә. 1881 елда 
Төркестан төбәгенең генерал-губернаторы 
аның бабасын һәм өч иптәшен Урта Азиядә 
китап басу эшен үстерү максатыннан 
чакырткан була. Эшчеләр, аларның гаиләләре, 
йорт җиһазлары төялгән кәрван ком чүлләре 
аша Казаннан Ташкентка берничә ай бара. 
Булачак бөек астрономның әнисе Әсма 
Бикколова нәкъ менә шул авыр сәяхәт 
вакытында дөньяга килә. Шулай итеп, 
Шәүкәтнең бабасы – үзбәк милли матбугатына 
нигез салучыларның берсе дә әле ул. 

Шәүкәт Таип улы ишле гаиләдә беренче 
бала булганлыктан, мөстәкыйль хезмәт юлын 
бик иртә башлый. Җидееллык мәктәпне 
тәмамлагач, ул комсомол чакыруы буенча 

Ленинградка, химик лаборантлар курсларына 
китә. Бу исә аңа яшь вакыттан Казахстанда 
төсле металлар һәм тимер чыганакларын эзләү 
буенча геологик эзләнүләр экспедицияләрендә 
катнашырга мөмкинлек бирә. Озын салкын 
төннәрдә, учак янында йолдызлы күкне 
күзәткәндә, яшь Шәүкәттә (барлык яшь 
коллегалары аны ШеТе дип йөрткәннәр. – А.К.) 
бәлки шул йолдызлар серен ачу теләге 
тугандыр мөгаен, чөнки нәкъ шул вакытта ул 
астроном булырга карар кыла [1, 318 б.]. 

Ш. Хәбибуллин, үз алдына куйган максатын 
тормышка ашыру теләге белән, Алма-Ата 
шәһәрендә рабфакта белем алуын дәвам иттерә. 
1934 елда, аны тәмамлагач, ул Казан дәүләт 
университетының астрономия бүлегенә укырга 
керә. Югары мәктәптә күренекле профессорлар 
Н.Г. Четаев, Н.Н. Парфентьев, Б.М. Козыревлар 
аның остазлары була. Атаклы астрофизик Д.Я. 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 161 

Мартынов белән аралашу Ш. Хәбибуллинның 
галим-астроном булып формалашуына бигрәк 
тә зур йогынты ясый. 

Астрономия обсерваториясенең директоры 
профессор Дмитрий Мартынов – лектор-остаз, 
астрономик күзәтүләр энтузиасты, Казан 
университетында тикшеренүләрнең яңа астро-
физик юнәлешләренә нигез салучы баларак 
танылу алган галимнәрнең берсе. Д.Я. Марты-
новның гыйльми хезмәтләре алмаш-тотылыш-
лы йолдызларны өйрәнүгә багышланган. 
Массалар үзәге тирәли хәрәкәт вакытында бер-
берсен каплау сәбәпле, мондый йолдызларның 
суммар яктылыгы Җирдәге күзәтүчегә карата 
үзгәрүчән сыйфатка ия. Аларның яктылык 
графигын тикшерү йолдызларның массасы, 
радиусы, орбиталь хәрәкәт параметрлары кебек 
мәгълүматларны ачыклау мөмкинлеген бирә. 
Ш. Хәбибуллинның беренче фәнни эше нәкъ 
менә шундый берничә үзгәрүчән йолдызның 
яктылык графикларын төзү һәм аларны 
тикшерүгә багышлана. Бу фәнни эшчәнлегенең 
җитәкчесе Д.Я. Мартынов аны үстерү мак-
сатында, Ш. Хәбибуллинга В.П. Энгельгардт 
исемендәге Астрономия обсерваториясендә 
төшерелгән фотопластинкаларда яңа үзгәрүчән 
йолдызларны табу буенча диплом эшен 
тәкъдим итә. Чыгарылыш квалификация 
эшендә дипломчы элек билгеле булмаган җиде 
үзгәрүчән йолдызны ача. Чыгарылыш 
аттестациясе комиссиясе Ш. Хәбибуллинның 
диплом эшен, студентның эзләнү нәтиҗәләрен 
югары бәяли, һәм ул аспирантурага тәкъдим 
ителә. 

Аспирантураның беренче елында ук Ш. 
Хәбибуллинның үзгәрүчән йолдызларга 
кагылышлы һәм 1940 елны Кояш тотылуны 
күзәтү нәтиҗәләренә багышланган өч мәкаләсе 
басыла. 1941 елның 20 июнендә философиядән 
кандидатлык имтиханын бирә, ә 22 июньдә 
Бөек Ватан сугышы башлана. Сугыш 
башланып, биш көн дә үтми, Ш. Хәбибуллинны 
Кызыл Армия сафына алалар һәм, кыска 
сроклы хәрби курслар үткәннән соң, Мәскәү 
янындагы фронтка җибәрәләр. 

Шәүкәт Таип улы кече лейтенант 
дәрәҗәсендә сугыш эченә кереп китә һәм аны 
Эльба ярында майор дәрәҗәсендә тәмамлый. 
Сугышта ул артиллериядә хезмәт итә. Ш. 
Хәбибуллин хатирәләренә караганда, физика-
математика белеме аны еш кына үлемнән һәм 
каты җәрәхәтләрдән саклап кала. Ул сугышның 
иң аяусыз бәрелешләрендә – Мәскәүне 
саклауда, Курск дугасында, Днепрны кичүдә, 

Варшаваны азат итүдә, Берлинны алуда 
катнаша. Ул артиллериядә бик кирәкле төрле 
исәпләүләрне төгәл һәм тиз башкара, 
карталарны җиңел укый, дошман позицияләре 
төшерелгән аэрофотомәгълүматлардан бик оста 
файдалана. Фронтта аның бу сыйфатларын 
тасвирлаган «студент» дигән кушаматы да 
була. Белемле һәм мәгълүматлы артиллеристны 
башка белгечләргә үрнәк итеп куйганнар һәм 

аны артбатальон штабы башлыгы урынбасары 
итеп билгеләгәннәр. 

1945 елның 25 апрелендә Совет Армиясе 
фашист гаскәрләренең Берлин группировкасын 
чолгап алуны төгәлли. 30 апрельдә Ш. 
Хәбибуллин хезмәт иткән 129 нчы укчылар 
корпусы, тәртипсез рәвештә чигенүче 
дошманны куа барып, Эльбаның көнчыгыш 
ярына барып чыга, көнбатыш ярында исә 
союздаш Америка гаскәрләре тора. Язның бу 
матур көнендә союздаш гаскәрләр белән 
очрашу сугыш ветеранының хәтерендә гомере 
буе саклана. 

Бөек Ватан сугышы кырларында күрсәткән 
батырлыклары өчен Шәүкәт Таип улы 
Хәбибуллин 5 орден һәм 3 медаль белән 
бүләкләнә. Берлин операциясендә катнашкан 
һәм анда күрсәткән батырлыклары өчен 
бирелгән Кызыл Байрак ордены һәм «Берлинны 
алган өчен» медале аның өчен иң кадерлеләре 
була [1, 319 б.]. 

Физика-математика фәннәре докторы, 
астроном О.И. Белькович истәлекләрендә болай 
дип яза: «Сугыш тәмамланып, күпмедер вакыт 
узганнан соң, яшь, чибәр, мундир кигән 
Шәүкәт Таип улы Хәбибуллин кайтты. Тиздән 
ул минем әти белән (И.В. Белькович – физика-
математика фәннәре докторы, астроном. – О. 
Б.) бик якын дусларга әверелделәр. Җәйләрен 
гаиләләре белән Иделгә коенырга йөрделәр, 
бәйрәмнәрне бергә үткәрделәр, ә күзәтүләр 
булмаган кичләрне безнең өйдә преферанс 
уйный иделәр» [1, 320 б.]. 

1946 елның язында Ш. Хәбибуллин Казан 
университеты каршындагы аспирантурада 
белем алуын дәвам итә һәм ике елдан соң 
безнең Галактика структурасын тикшерүгә 
багышланган кандидатлык диссертациясен 
яклый. Ул шулай ук обсерваториядәге эшен 
дәвам итү белән бергә, студентарга көненә 
биш-алты сәгать лекция укырга, гамәли 
дәресләр үткәрергә дә вакыт таба. 

Галимнең шәкерте, КФУның астрономия 
һәм космик геодезия кафедрасы профессоры 
Наил Сәхибуллин язмасында Ш.Т. Хәбибул-



A.F.GALIMZYANOV 
 

 162 

линның иң күренекле ачышлары билгеләнә [2, 
1 б.] 

Беренче ачыш. «Без күп еллар безнең 
Галактика төзелешен белмәдек. Аны күзаллау 
өчен, аңа тыштан карарга кирәк. Бу, бина 
эчендә утырып, аның урамнан күренешен 
аңларга теләү белән бер. Безгә Андромеда 
Галактикасы күренешен аңлау җиңелрәк, чөнки 
без, аңа тыштан карап, аның төштән, 
спиральдән һ.б. торуын белә алабыз. 

Шәүкәт Хәбибуллин сугыштан кайткач, 
йолдызларның шул вакытка билгеле булган 
координаталары нигезендә, Кояш өлкәсендә 
генә булса да, безнең Галактика моделен төзү 
омтылышын ясады. 1949 елдагы кандидатлык 
диссертациясендә ул, беренчеләрдән булып, 
безнең Галактиканың спираль формасында 
булуы турында ышанычлы дәлилләр китерде. 
Моны йолдызларның төрле яссылыкларда 
аерым бер куелыклары буенча билгеләргә 
мөмкин булды»1 (сүзгә-сүз тәрҗ. – Ә.Г.) [2, 
1 б.]. 

Икенче ачыш. Галактикада яктылык йотмый 
торган күп кенә караңгы томанлыклар яисә 
тузан томанлыклары бар. 1950 елларда үзенең 
шәкерте белән Ш. Хәбибуллин бу томанлыклар 
үлчәмнәрен һәм аларга кадәр ераклыкны 
билгеләү методын тәкъдим итә. 

Н. Сәхибуллин аңлатканча, әгәр кайдадыр 
томанлыкның барлыгы ачык икән, ул 
юнәлештәге йолдызлар санын билгеләп була. 
Әгәр томанлык булса, йолдызлар саны да азрак 
саналачак, чөнки томанлык артындагы 
йолдызлар тонык. “Томан болыты” никадәр 
зуррак булган саен, аларның яктылыгын күбрәк 
йота. Шулай итеп, Ш. Хәбибуллин ул 
томанлыкларның үлчәмен билгеләгән. Ә 
ераклыкка килгәндә, томанлык булмаса, 
йолдызлар саны сызыкча закончалыгы буенча 
үзгәрер иде; томанлык булса – йолдызлар саны 
сызыкча законыннан тайпыла. “Сызык” сынган 
урыннан алып томанлык башлана [2, 1 б.]. 

Өченче ачыш. Әгәр дә Ш. Хәбибуллин 1950 
еллар башында гыйльми җәмәгатьчелек соравы 
белән Айны өйрәнү юнәлешенә күчмәгән 
булса, йолдыз астрономиясе һәм астрофизи-
касы өлкәсендә күп ачышлар ясаган булыр иде. 
Айны тикшергән Игорь Белькович һәм башка 
Казан астрономнарының хезмәте өзелеп 
калмасын өчен, ул бу тармакта фәнни 
эзләнүләрен башлап җибәрә. Ш. Хәбибуллин 
берничә елдан соң шушы өлкәдә докторлык 
                                                 
1 Текстның алдагы өлешендәге тәрҗемәләр дә 
мәкалә авторы тарафыннан эшләнде. 

диссертациясен яклый һәм профессор 
дәрәҗәсенә ия була. 

«Башта ул Айның Җир тирәсендә әйләнүе 
вакытында даими рәвештә чайкалуын күрсәтте 
– фәнни телдә бу либрация дип атала, – ди 
Наил Сәхибуллин. – Күзәтү вакытында бу 
күренми. Гади кеше күзлегеннән бу ачыш 
мөһим дә түгел кебек. Ләкин ул Айның эчке 
төзелешен өйрәнү өчен, зур әһәмияткә ия, аның 
төше күләмен һәм аның нәрсәдән торганын 
аңларга мөмкинлек бирә. Шәүкәт Хәбибуллин 
Айның үз орбитасында әйләнүенең яңа 
теориясен эшләде. Бу методны ул соңрак Кояш 
системасының башка объектларына да, 
мәсәлән, Меркурий, Венерага да куллана 
башлады. Дөрес, бу тикшеренүләрне аңа 
тәмамларга насыйп булмады..» [2, 1 б.]. 

Дүртенче ачыш. Ул Ай өслегендә 
координатлар билгеләү проблемасы белән 
бәйләнгән. 1957 елда галим Ай өслегендә 
координатлар билгеләү темасына фәнни мәкалә 
бастырып чыгара. Бу шундый беренче ачыш 
һәм ул бик җитди әһәмияткә ия иде, чөнки 
кеше Айга төшсә, ул, иң беренче чиратта, 
үзенең урынын белергә тиеш булачак. 

Бу вакытта Ай алай актив тикшерелмәсә дә, 
Ш. Хәбибуллин әлеге юнәлештәге эзләнүләр-
нең тиздән башланачагын алдан күрә. Җир 
өслегендә тәҗрибәле астроном үз координат-
ларын якынча йолдызлар торышы буенча 
билгели ала. Нәкъ шулай ук йолдызлар буенча 
Айдагы координатларны да билгеләргә мөмкин. 
Галимнең абстракт фикерләве бик югары булу 
сәбәпле, ул үзен хыялында Айга утырта һәм 
күк гөмбәзе буенча үз координатларыңны 
ачыклау мөмкинлеген күзаллый. 

«Ул соңыннан Америка астронавтлары да, 
безнең космонавтлар да файдаланачак 
формулалар тәкъдим итте, – дип дәвам итә Н. 
Сәхибуллин. – Бу ачыштан башка Айны хәзерге 
вакытта гыйльми күзаллаган шикелле 
өйрәнергә мөмкин булмас иде. Сез космик 
аппарат җибәрәсез һәм ул өч аягына утырсын 
дип телисез, ди. Моның өчен ул утырачак урын 
рельефын анык белергә кирәк. Ул кратер 
авышлыгына утырып аварга да, чокырга төшеп 
китәргә дә мөмкин. Бу очракта Җирдә андый 
аппараттан сигнал алмый башлаячаклар. Менә 
шуңа Айдагы урынны билгеләү мөһим дә инде» 
[2, 1 б.]. 

Бишенче ачыш. 1960 елларда ук Ш. 
Хәбибуллин иртәме-соңмы астрономиядә төп 
фән астрофизика – күк җисемнәре төзелеше 
үзенчәлекләрен өйрәнүче фән булуын бик 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 163 

яхшы төшенә. Ул вакытта Казан универси-
тетында астрофизика аз укытыла. Профессор, 
әгәр дә бу өлкә үстерелмәсә, орбиталар, 
координатлар һ.б.ларны гына билгели торган 
классик астрономиянең Казан университетында 
юкка чыгу ихтималын яхшы аңлаган. 

«Эш шунда ки, координатларны бер тапкыр 
төгәл билгеләп була, ә аннары? – дип яза Н. 
Сәхибуллин. – Ә аннары теге яисә бу күк 
объектларының нәрсәдән торганы кызыклы 
булачак. Өстәвенә һәр ел саен алар күбрәк 
ачыла. Ш. Хәбибуллин Казан астрофизика 
мәктәбенә нигез сала. Ул астрономиянең бу 
тармагы белән кызыксынган студентларны һәм 
яшь галимнәрне җыеп, аларны эзләнү 
мәйданчыгы белән тәэмин итте» [2, 1 б.]. 

Тәҗрибә өчен галимнәргә үз күзәтүләре 
булуның зарурилыгын төшенеп, ул 
университетта күзәтү базасын булдыруны 
катгый таләп итеп чыга. Н. Сәхибуллин 
карашынча, элек астрономнарның бер-
берсеннән яшерен серләре булмый, чөнки 
күкне яшерергә мөмкин түгел. «Берсе ясаган 
ачышны икенчесе шундук күрә алып, барлык 
күзәтүләрне һәркем башкара ала иде. Хәзер 
ситуация үзгәрде, чөнки астрономик күзәтүләр 
бик кыйммәтләнде. Яңа мәгълүмат алу өчен, 
телескопларны хәзер орбитага җибәрергә 
кирәк. Күзәтүләренең яңа нәтиҗәләрен 
галимнәрнең берничә ел ачмаулары гаҗәп 
түгел, чөнки алар мәгълүмат эшкәртү 
приоритетын сакларга телиләр» [2, 1 б.]. 

Шәүкәт Хәбибуллин исә бу хакыйкатьне 
1970 елларда ук төшенгән. Аның тырышлыгы 
белән Төньяк Кавказда телескоплы күзәтү 
станциясе барлыкка килә. Вакытлар узу белән, 
ул студентлар практика үтә торган уку-укыту 
станциясенә әверелә. 1979 елда Ш. Хәбибуллин 
һәм Энгельгардт исемендәге обсерватория 
директоры Анатолий Нефедьев метр ярымлы 
телескоп төзергә тәкъдим итәләр, ул, астроном 
мәрхүм булгач, Төркия тауларында урнаш-
тырыла. Бу база хәзергә кадәр Казан галим-
нәрен үз күзәтүләре белән тәэмин итеп тора. 

Гыйльми эшчәнлектән тыш Ш.Т. Хәбибул-
лин фәнни-оештыру эшләре белән дә шөгыль-
ләнә. 1950 елда университетның физика-
математика факультеты физика һәм механика-
математика факультетларына бүленә. Яңа 
оештырылган физика факультеты деканы итеп 
Шәүкәт Таип улы сайлап куела. Ул вакытта 
аның акыллы һәм зирәк җитәкчелегендәге 
факультет барлык өлкәләр буенча беренче 
урында бара. 

1965 елда Ш. Хәбибуллин Казан универси-
тетының фәнни эшләре буенча проректор итеп 
сайлана. Бу вазифаны үтәгәндә, ул күп өлкә-
ләрдә гыйльми тикшеренүләрне оештыруда һәм 
үстерүдә гаять зур хезмәт куя. Югары мәктәптә 
фәнни-тикшеренү бүлеге ачыла, бионика, 
микробиология лабораторияләре, Көньяк 
астрономия станциясе, хисаплау үзәге һ.б. 
фәннең перспектив юнәлешләреннән яңа фәнни 
лабораторияләр һәм үзәкләр оештырыла. 

Ш.Т. Хәбибуллин төгәл фәннәрнең гаять 
катлаулы тармагын теоретик әзерлекле, югары 
квалификацияле кадрлар белән тәэмин итүгә 
зур өлеш кертә. Аның җитәкчелегендә 15 
кандидатлык һәм 2 докторлык диссертациясе 
яклана. 

Германиядәге Макс Планк исемендәге 
астрофизика институты директоры, Мәскәүдә 
космик тикшеренүләр лабораториясе мөдире, 
РФА һәм ТФА академигы Рәшит Сюняев болай 
яза: «Хәтерлим, көннәрнең берсендә Казанга 
конференциягә килдем. Университет коридор-
лары буенча йөрим. Ишекләрнең берсендә 
Казан университеты проректоры Шәүкәт Таип 
улы Хәбибуллинның фамилиясен күрдем. 
Аның янына керәм, янәсе, мин Мәскәүдән, 
СССР ФАнең гамәли математика инсти-
тутыннан яшь фән кандидаты, сезнең белән 
сөйләшеп алырга мөмкинме? Акыллылыгы һәм 
сабырлыгы йөзенә чыккан, олыгая барган бу 
кеше минем сорауларга төптән уйлап, бик 
җентекләп җавап бирә-бирә, 40 минут вакытын 
үткәрде. ХХ гасырның 60 нчы еллары азагы 
булуын исәпкә алсак – бу вакытлар бик 
гадидән..., ә заманы өчен аңа биргән минем 
сораулар да бик үк җайлы түгелләр иде. Мин 
бик тә кызу яшь кеше, муенымны бик тиз 
сындырулары мөмкинлеген, ниһаять, аңладым. 

Мондый акыллы һәм түземле кеше белән 
очрашуның киләчәктә минем өчен файдасы 
гаять зур булды. Соңыннан ул мине үзенең 
кайбер коллегалары – астрономнар белән та-
ныштырды. Семинарда мин доклад та ясадым, 
бер яшь фән кандидаты белән бик озак әңгәмә 
алып бардык. Шуннан соң ул минем дустым 
булды. Ул – Хәбибуллинның эшен дәвам итүче 
ТФА академигы Наил Абдулла улы Сәхибуллин. 
Бер дигән галим, искиткеч оештыручы. Аның 
белән күп эшләрне бергә башкарабыз» [3, 1 б.]. 
Күренә ки, Р. Сюняев, беренчедән, Ш. Хәби-
буллинның характер сыйфатларыннан гадиле-
генә, сабырлыгына һәм игътибарлыгына ихласи 
күңелдән соклана, икенчедән, аның гыйльми 
тирәнлеген, академик белемен югары бәяли. 



A.F.GALIMZYANOV 
 

 164 

Шәүкәт Таип улы «Казан шәһәр астрономия 
обсерваториясе хезмәтләре»нең редакторы, 
«Җир, Ай, планеталар» халыкара журналы 
(Голландия) редакциясе советы әгъзасы, «The 
Moon and Planets» журналының редколлегия 
әгъзасы, СССР ФА каршындагы Астрономия 
советы бюросы, Халыкара Астрономия Берлеге 
әгъзасы вазифаларын да башкара. Аның фәнни 
һәм иҗтимагый эшчәнлеге югары бәяләнә: ул 
Ленин ордены, Октябрь революциясе ордены, 
«Хезмәттәге батырлыгы өчен» һ.б. медальләр 
белән бүләкләнә. Бүгенге көндә Шәүкәт Таип 
улы сызып калдырган фәнни юнәлешләр аның 
дистәләгән укучылары, бу тармакта биеклек-

ләргә ирешкән галимнәр тарафыннан дәвам 
ителә. 

 
Әдәбият 

1. Камалов А. Мәшһүр галим һәм педагог // 
Мәшһүр татар галимнәре: мәкаләләр, истәлекләр. 
Казан: Татар. кит. нәшр., 2011. Б. 317 – 321. 

2. Дорфман А. Дотянуться до Луны. Пять 
открытий казанского астронома // https://kazan.aif.ru/ 
society/1497582 (мөрәҗәгать итү вакыты: 
01.03.2023). 

3. Аганов А., Сахибуллин Н., Хабибуллин Ш. 
Звездный путь астронома // https://kpfu.ru/ 
mediacenter/gazeta-39kazanskij-universitet39/shaukat-
habibullin-zvezdnyj-put-astronoma-113262.html 
(мөрәҗәгать итү вакыты: 01.03.2023). 

 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 165 

DOI: 10.26907/2311-2042-2023-20-1-165-170 

IBRAGIM NURULLIN AS A SCIENTIST, CRITIC AND PROSE WRITER 
 

Rifa Fatrakhmanovna Kharrasova, 
the Union of Writers of the Republic of Tatarstan, 

14 Mushtari Str., Kazan, 420012, Russian Federation, 
rita.rahman@yandex.ru 

 

 
 

Nurullin Ibragim (18.04.1923–
1.07.1995) was a literary critic, 
writer and teacher. He was Candi-
date of Philology from 1953, Doctor 
of Philology (1968) and Professor 
(1970); he worked as an associate 
professor and professor in KSU 
(now KFU) from 1953. He was the 
winner of the G. Tukay State Prize 
of the Tatar ASSR (1982) and got 
the Ayaz Iskhaki Award in 1992. He 
was a Chevalier of First and Second 
Degree Orders of the Great Patriotic 
War and a member of the Writers’ 
Union of the Republic of Tatarstan 
from 1957. His scientific research 
focused on history of literature, lit-
erary theory, criticism, literary 
works of Tukay and Iskhaki, and 
methodology of teaching Tatar liter-
ature in higher and secondary gen-
eral education schools. 

Нуруллин Ибраһим 
Зиннәтулла улы (18.04.1923 – 
1.07.1995) – әдәбият галиме, 
тәнкыйтьче, язучы һәм педагог. 

И. Нуруллин 1953 елдан 
филол. фән. канд., филол. фән. 
докторы (1968), проф. (1970); 
1953 елдан КДУда (хәзер: КФУ) 
доцент, профессор вазифаларын 
башкара. Татарстан АССРның Г. 
Тукай исемендәге Дәүләт бүләге 
(1982) һәм Гаяз Исхакый 
премиясе лауреаты (1992). Ул 
беренче һәм икенче дәрәҗә 

Ватан сугышы орденнары 
кавалеры. 

1957 елдан Татарстан 
Язучылар берлеге әгъзасы. 

Аның фәнни эшчәнлеге 
әдәбият тарихы, әдәбият 
теориясе, тәнкыйть, Тукай, 
Исхакый гыйльмияте, югары һәм 
гомуми урта белем бирү 
мәктәпләрендә татар әдәбиятын 
укыту методикасы тармакларына 
карый. 

Нуруллин Ибрагим Зинна-
туллович (18.04.1923 – 1.07.1995) 
– литературовед, критик, писатель 
и педагог. 

Кандидат филологических на-
ук (1953), доктор филологических 
наук (1968), профессор (1970); с 
1953 г. работал в КГУ (ныне 
К(П)ФУ) в должности доцента, 
профессора. Лауреат Государст-
венной премии ТАССР имени 
Габдуллы Тукая (1982), имени 
Гаяза Исхаки (1992) Кавалер Ор-
дена Великой Отечественной 
войны I и II степени. 

С 1957 г. Член Союза писате-
лей ТАССР. 

В орбите его научных интере-
сов история татарской литерату-
ры, теория литературы, творче-
ское наследие Г. Тукая, Г. Исхаки, 
методика преподавания литерату-
ры в средних и высших учебных 
заведениях. 

 
Ibragim Nurullin was born to a family of 

teachers in the former Simbirsk Province, now the 
Melekessky District of the Ulyanovsk Region, in 
the village called Borovka on April 18, 1923. The 
adult life of the future scientist started off quite 

successfully for that time. After graduating from 
the Malyklinsky seven-year school and the 
Melekessky high school, he entered the Kazan Fur 
Technical School in 1938, but due to the war out-
break, he volunteered for the frontline in Stalingrad 



R.F.KHARRASOVA 
 

 166 

in October, 1941. Shortly after, he got wounded 
and was released from military service. I. Nurullin 
started teaching in the Borovka seven-year school 
in October, 1943, and began his literary activity 
publishing his first stories in “Sоvеt әdәbiyaty” 
journal. His passion for literature and dream of be-
coming a writer made him move to the capital, and 
in 1945, I. Nurullin became a student of Kazan 
State University (now: Kazan Federal University), 
the Department of Tatar Philology. The student, 
who would occasionally write shorts stories, 
earned recognition in literary and academic com-
munity by winning the Tukay’s and Stalin’s schol-
arships, by contributing his remarkable literary 
criticism to periodical press, and by publishing his 
article “Татар хикәяләре” (“Tatar Short Stories”) 
in “Новый мир” (“Novy Mir”) magazine. He con-
tinued his postgraduate studies at KSU (now: 
KFU) and devoted his life to literature and science. 
I. Nurullin, who grew from a Teaching Assistant to 
a Professor, worked in various departments of the 
University such as the Departments of Tatar, Rus-
sian, and Foreign Literatures.  

Ibragim Nurullin presented his Ph.D. thesis on 
Tukay’s ideological and aesthetic views in Decem-
ber, 1953, and later, devoted his entire life to the 
studies of Tukay’s poetry [1]. The scholar thor-
oughly analyzed Tukay’s work, conducting com-
prehensive and deep research in the context of the 
poet’s time; he purposefully studied Tukay’s biog-
raphy, his environment and ancestry, trying to col-
lect and objectively interpret every bit of infor-
mation about the poet. As a result, he passed down 
a huge amount of fundamental works that fully re-
veal Tukay’s personality and oeuvre to both aca-
demic society and in literature. 

I. Nurullin got interested in Tukay’s art 
through his own short articles and experiments in 
writing. The scholar’s article “Тukainyң әdәbi 
pаrоdiyalәrе” (“Tukay’s Literary Parodies”) was 
published in 1948 and immediately won the atten-
tion of the literary and scientific community [2]. In 
that article, the scholar mentioned Tukay’s in-
volvement in the struggle waged for the theoretical 
substantiation of the emerging new Tatar literature, 
related to the first Russian Revolution, with his re-
views-feuilletons, articles, poems and especially 
the works of a humorous and satirical nature. He 
stated that the poet denounced those who attacked 
the principles of realism and populism, and those 
with harmful ideas in literature; that in his mission, 
he relied on the experience of the Tatar people and 
Russian literature in creating parodies while favor-
ing socio-political motives. The scholar analyzed 

Tukay’s humor, satire, and, most of all, his paro-
dies in terms of their content and form, and defined 
the features inherent in those literary and social 
forms. He came to the conclusion that Tukay was 
an artist who defended democratic idealism sub-
jected to the principle of realism. In his “Тukai 
tәnkyitеndә realizm һәm tipiklyk mәs’әlәlәrе” 
(“Realism and Typicality in Tukay's Criticism”), 
Nurullin claimed that the poet saw realism not as a 
mechanical copy of a real life, but rather a reflec-
tion in the light coming from a certain thought, 
idea and worldview. The scholar showed that 
Tukay was far from considering a typical image as 
a set of abstract thoughts, he understood typicality 
as an organic union of generalization and individu-
alization. [3]. 

In his numerous scientific works, I. Nurullin 
relied primarily on the legacy of Tukay and his 
contemporaries while discussing populism, real-
ism, the social role of literature, the principles of 
literary criticism, the issues of form and content, 
the relationship of fiction and folk art, the interac-
tion of national verbal arts and the aesthetics of the 
era; he approached the work of such great talents 
as F. Amirkhan, Sh. Kamala and A. Iskhaki in a 
comprehensive way, striving to reveal the ideolog-
ical and aesthetic views of each as an integral sys-
tem. I. Nurullin pointed out that the positive ideo-
logical and aesthetic traditions of nineteenth centu-
ry literature, Tatar folk art and Russian classic lit-
erature played a decisive role in the development 
Tukay’s literary skills and the formation of early 
twentieth century literature. 

I. Nurullin emphasized the importance of cov-
ering Tukay’s literary activity objectively, suggest-
ing to move away from assessing his art only 
through ideological perspective of the early 1960s; 
he would revisit that thought many times later on. 
For example, in his article “Shаgyir’nе өirәnү 
yuюlynda” (1966) (“Researching the Poet’s Oeu-
vre”) the scholar opposed “the representation of 
the poet in beautiful clothes and makeup, without 
showing him in his true colors”, that is, he stated 
that one should not deviate from true scientific re-
liability and objectivity [4, p. 127]. In the book 
“Тukai iҗаty (Berenche rus inkyilаby chory)” 
(“Tukay’s Art (The First Russian Revolution Peri-
od)” (1964), the scholar showed the ideological 
and aesthetic views of the poet in close connection 
with the First Russian Revolution, the social 
movement, the poet’s living conditions, his envi-
ronment and his acquired expertise, including his 
knowledge of literature [5]. He believed that in 
Tukay’s poetry of 1906–1907, populist principles 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 167 

prevailed. His ideas were primarily associated with 
the development of socio-political and literary-
aesthetic views, with a revolutionary-democratic 
interpretation of the social role of literature; along 
with the practical implementation of the principles 
of critical realism, he expressed a number of judg-
ments in this creative direction. The critic noted 
that Tukay, in his lyrical poems, gradually moved 
away from a conventionally romantic style of the 
East and switched to the lyric experience of Rus-
sian poetry. In his article “Тukai estetikasy һәm rus 
әdәbiyaty” (Tukai Aesthetics and Russian Litera-
ture), the scholar revealed the poet’s connections 
with Krylov, Koltsov, Pushkin, Lermontov, etc. us-
ing concrete examples; he mentioned that Gogol’s 
work played an important role in shaping Tukay’s 
ideas about realism and claimed that the poet’s 
ideological and aesthetic position was closest to 
Nekrasov’s, who stood at the origins of revolution-
ary-democratic poetry, and that such critics as 
Belinsky, Chernyshevsky, Dobrolyubov and 
Pisarev also had an influence on Tukay [6]. 

I. Nurullin did not remain indifferent to the lit-
erature of his time. He was always interested in the 
works of A. Eniki, N. Isanbet, M. Amir, A. Rasikh, 
M. Magdeev, F. Husni, S. Battal and many other 
talented writers. He praised their success and criti-
cized their flaws, regardless of their social status. 
The scholar dealt with the problems of literary 
thought and its successful implementation. His arti-
cles and uncompromising integrity were capable of 
turning the periodical press into a platform for dis-
putes. The critic’s works “Оbrazlar dөn’yasyndа” 
(1964) [7], “Realizm turynda” (1974) [8], “Тоrmysh 
һәm sәngat’ chynlygy” (1983) [9] have become 
handbooks for scholars. With his publications in the 
magazines “Novyi mir”, “Druzhba narodov”, 
“Voprosy literatury”, “Volga”, he made the Russian 
speaking readers reflect on certain topics and 
brought Tatar science into a wide arena.  

I. Nurullin was the main figure who played a 
key role in Ayaz Iskhaki’s return to his homeland. 
From the 1980s, he did a great job collecting the 
writer’s works and evaluating his place in the his-
tory of Tatar literature. He published dozens of ar-
ticles about the writer, who spent his life in exile. 
The scholar placed Iskhaki next to his favorite 
Tukay, highly appreciating his role in the devel-
opment of the Tatar people’s self-awareness [10]. 
Some of I. Nurullin’s journalistic articles, pub-
lished in the periodicals of the nineties, revisited 
the past, reflecting on it. As if he knew that his life 
was coming to an end, he hastened to share the 
memories of his life. In them, I. Nurullin showed 

the changes that he experienced as a person and as 
a scholar. He continuously fought for scientific ac-
curacy and justice of life, came up with the ideas 
and proposals concerning such topics as keeping 
literature within the framework of wholesomeness, 
awarding talented writers with prestigious prizes 
and titles, identifying and developing talents, and 
supporting individuals who served the country. I. 
Nurullin’s articles, published in the periodical 
press, were often distinguished by their polemical 
intensity, solid ideological stance, and the desire to 
convey what he considered fair to the public con-
sciousness. He never ignored his opponents’ argu-
ments, always trying to give a reasoned answer.  

I. Nurullin was never fond of overusing general 
concepts in his academic articles, he preferred ar-
guing, detailing, convincing the reader using vari-
ous examples and using the power of words. Every 
sentence that came off his pen showed that the 
scholar was very confident expressing his views. 
The fact that the scientific legacy left by I. Nurullin 
is being quoted and referred to as a talking point 
during various discussions to this day, proves that 
his judgments will never become outdated, they re-
flect his excellent education, foresight and serious 
approach to scientific problems, while making sure 
that this name passes into a New age and remains 
in the readers’ memories.  

Ibragim Nurullin is known as a scholar who 
studied Tukay, Kamal, Amirkhan and Iskhaki. 
These titanic talents can be considered his literary 
and scientific mentors. They taught him straight-
forwardness, literary sharpness, power of thought 
and self-criticism, and turned him into a big per-
sonality. As a proof of his spiritual and mental 
connection with his predecessors, I. Nurullin’s 
book, called “Gabdulla Tukay”, was awarded the 
G. Tukay State Prize of the Republic of Tatarstan 
in 1982; for his contribution to bringing back the 
name of G. Iskhaki to the public eye, he became 
the winner of the literary prize named after G. 
Iskhaki in 1992. 

During his work at the university, Ibragim 
Nurullin raised a large number of disciples; various 
dissertations that differ in depth of thought were 
written under his guidance. The scientist, who left 
an enormous number of literary works, is still a 
great mentor for modern young researchers. 

Professor Emeritus, Doctor of Philology 
Ibragim Nurullin died on July 1, 1995 in Kazan 
and was buried there.  

 
References 

1. Nurullin, I. Z. (1953). K voprosu o razvitii 
ideino-ehsteticheskikh i literaturno-kriticheskikh 



R.F.KHARRASOVA 
 

 168 

vzglyadov Tukaya: avtoref. dis. k. filol. n. [On the De-
velopment of the Ideological-Aesthetic and Literary-
Critical Views of Tukay: Ph.D. Thesis Abstract]. 
Kazan', 15 p. (In Russian) 

2. Nurullin, I. Z. (1953). Tukainyң әdәbi 
parodiyalәre [Tukay’s Literary Parodies]. Sovet 
әdәbiyaty. No.1, pp. 108–114. (In Tatar) 

3. Nurullin, I. Z. (1953). Tukai tәnkyitendә 
realizm һәm tipiklyk mәs'әlәlәre [Issues of Realism and 
Typicality in Tukay’s Criticism]. Sovet әdәbiyaty. No. 
12, pp. 110 – 116. (In Tatar) 

4. Nurullin, I. Z. (1966). Shagyir'ne өirәnү 
yulynda [Researching the Poet’s Oeuvre]. Kazan utlary. 
No. 3, pp. 120–127. (In Tatar) 

5. Nurullin I. Z. (1964). Tukai iҗaty (Berenche 
rus revolyutsiyase chory) [Tukay’s Art (The First Rus-
sian Revolution Period)]. 111 p. Kazan, Kazan un-ty 
nәshr. (In Tatar) 

6. Nurullin, I. Z. (1955). Tukai ehstetikasy һәm 
rus әdәbiyaty [Tukay Aesthetics and Russian 

Literature]. Sovet әdәbiyaty. No. 6, pp. 102 – 111. (In 
Tatar) 

7. Nurullin, I. Z. (1964). Obrazlar dөn'yasynda: 
әdәbi tәnkyit' mәkalәlәre [In the World of Images: Es-
says in Literary Criticism]. 142 p. Kazan, Tatar. kit. 
nәshr. (In Tatar) 

8. Nurullin, I. Z. (1974). Realizm turynda [On 
Realism]. 93 p. Kazan, Tatar. kit. nәshr. (In Tatar)  

9. Nurullin, I. Z. (1983). Tormysh һәm sәngat' 
chynlygy: әdәbi tәnkyit' mәkalәlәre [The Reality of Life 
and Art: Essays in Literary Criticism]. 192 p. Kazan, 
Tatar. kit. nәshr. (In Tatar) 

10. Nurullin, I. (1990). Tukai һәm Gayaz Iskhakyi 
[Tukay and Gayaz Iskhaky]. Tatarstan yash'lәre. 12 mai. 
(In Tatar) 

11. Nurullin, I. Z. (1979). Gabdulla Tukai 
[Gabdulla Tukay]. 304 p. Kazan, Tatar. kit. nәshr. (In 
Tatar) 

_______________________ 
 

ИБРАҺИМ ЗИННӘТ УЛЫ НУРУЛЛИН – ГАЛИМ, ТӘНКЫЙТЬЧЕ 
ҺӘМ ПРОЗАИК 

 
Рифә Фатхрахман кызы Харрасова, 

Татарстан Респуликасы Язучылар берлеге, 
Россия, 420012, Казан ш., Мөштәри ур, 14 нче йорт, 

rita.rahman@yandex.ru . 
 
1923 елның 18 апрелендә элекке Сембер 

губернасы, хәзерге Ульяновск өлкәсе Мәләкәс 
районы Пәрәү авылында мөгаллимнәр гаилә-
сендә дөньяга килә. Булачак галимнең олы 
тормыш юлы үз чоры өчен шактый уңышлы 
башлана. Ульяновск өлкәсенең Яңа Малыклы 
җидееллык һәм Мәләкәс урта мәктәпләрен 
тәмамлагач, ул 1938 елда Казан мех техни-
кумына укырга керә, әмма, сугыш башлану 
сәбәпле, 1941 елның октябрендә үз теләге белән 
Сталинград фронтына китеп бара. Озак та 
узмый, ул бик каты яралана һәм хәрби хезмәттән 
азат ителә. И. Нуруллин 1943 елның ок-
тябреннән Пәрәү җидееллык мәктәбендә укыта 
башлый, иҗат эшенә керешә, “Совет әдәбияты” 
журналында тәүге хикәяләрен бастыра. Әдә-
биятны көчле ярату һәм язучы булу теләге аны 
башкалага тарта, һәм И. Нуруллин 1945 елда 
Казан дәүләт университетының (хәзер: Казан 
федераль университеты) татар филологиясе 
бүлегенә укырга керә. Тукай, Сталин степен-
дияләре алган, вакытлы матбугатта тирән 
эчтәлекле әдәби тәнкыйть материаллары 
бастырган, “Новый мир” журналында “Татар 
хикәяләре” язмасы чыккан, үзе дә хикәяләр 

языштырган студент әдәби-фәнни җәмәгатьче-
лектә билгеле шәхескә әверелә. Ул КДУ (хәзер: 
КФУ) каршындагы аспирантурага калдырыла 
һәм тормышын әдәбият, фән белән бәйли. 
Ассистентлыктан профессор дәрәҗәсенә күтә-
релгән И. Нуруллин университетның татар, рус, 
чит илләр әдәбияты кафедраларында хезмәт итә. 

Ибраһим Нуруллин 1953 елның декабрендә 
Тукайның идея-эстетик карашларын чагылдыр-
ган кандидатлык диссертациясе яклый һәм алга 
таба шагыйрьне өйрәнүгә бөтен гомерен 
багышлый [1]. Галим Тукай иҗатын, заман 
биеклегеннән торып, фәнни дәрәҗәдә, комп-
лекслы, тирәнтен тикшерә; тәрҗемәи хәлен, 
тирәлек-даирәсен, нәсел-нәсәбен максатчан 
өйрәнә, шагыйрьгә кагылышлы һәр фактны 
бөртекләп барларга, объектив шәрехләргә 
тырыша, шулар нәтиҗәсендә фәнгә дә, матур 
әдәбиятка да Тукай шәхесен, иҗатын булдыра 
алганча тормышчан чагылдырган күпсанлы 
фундаменталь хезмәтләр калдыра. 

И. Нуруллин Тукай фәненә әдәби иҗат 
тәҗрибәләре, кече күләмле гыйльми мәкалә-
ләре аша килә. Галимнең “Тукайның әдәби 
пародияләре” исемле язмасы 1948 елда дөнья 



TATARICA: PERSONALIA 
 

 169 

күрә һәм шунда ук әдәби-фәнни җәмәгатьчелек 
игътибарын яулый [2]. Анда галим Беренче рус 
инкыйлабына мөнәсәбәтле формалаша башла-
ган яңа татар әдәбиятын теоретик нигезләү 
көрәшенә Тукайның рецензия-фельетоннар, 
мәкаләләр, шигырьләр, бигрәк тә юмористик-
сатирик рухтагы әсәрләр белән катнашуын 
әйтә. Алар ярдәмендә шагыйрьнең реализм һәм 
халыкчанлык принципларына һөҗүмчеләрне, 
әдәбиятта зарарлы идеяләр үткәрүчеләрне фаш 
итүен күрсәтә; бу юнәлештәге эшчәнлегендә ул 
татар халкының һәм рус әдәбиятының пародик 
әсәрләр иҗат итү тәҗрибәсенә таяна, иҗтима-
гый-политик мотивларга өстенлек бирә. Галим 
Тукайның юмор-сатирасын, нигездә, пародия-
ләрен эчтәлек һәм форма ягыннан анализлый, 
аларның әдәби һәм иҗтимагый төрләренә хас 
үзенчәлекләрне билгели һәм, Тукай – реализм 
принцибына буйсындырылган тенденциозлык-
ны – демократик идеялелекне яклаучы рәссам 
дигән нәтиҗәгә килә. “Тукай тәнкыйтендә 
реализм һәм типиклык мәсьәләләре”ндә (1953) 
Нуруллин, шагыйрь реализмны, тормышны 
механик рәвештә генә күчереп алуда түгел, 
билгеле бер фикер, идея, дөньяга караш 
яктылыгында чагылдыруда күрә, дип белдерә. 
Галим Тукайның типик образны абстракт 
фикер җыелмасы итеп караудан ерак торуын, 
типиклыкны гомумилек белән индивидуальлек-
нең органик берлеге итеп аңлавын күрсәтә [3]. 

И. Нуруллин күпсанлы гыйльми хезмәт-
ләрендә халыкчанлык, реализм, әдәбиятның 
иҗтимагый роле; әдәби тәнкыйть принцип-
лары, форма һәм эчтәлек, матур әдәбият белән 
халык иҗаты арасындагы бәйләнешләр, милли 
сүз сәнгатьләренең үзара тәэсире, чор 
эстетикасы һ.б. турында сүз алып барганда, 
беренче чиратта, Тукай һәм аның замандаш-
лары мирасына таяна, Ф. Әмирхан, Ш. Камал, 
Г. Исхакый кебек зур талантларның иҗатына 
ул комплекслы якын килә, һәрберсенең идея-
эстетик карашларын тулыканлы система 
буларак ачарга омтыла. И. Нуруллин Тукай 
каләме камилләшүдә, ХХ гасыр башы әдәбияты 
формалашуда ХIХ йөз әдәбиятындагы уңай 
идея-эстетик традицияләрнең, татар халык 
иҗаты һәм рус классик әдәбиятының хәлиткеч 
роль уйнаганлыгын күрсәтә. 

И. Нуруллин инде 1960 еллар башында ук, 
Тукай иҗатын идеологик ноктадан бәяләүдән 
китеп, объектив яктырту мөһимлеген әйтә, алга 
таба бу турыда кат-кат искәртә. Мәсәлән, 
“Шагыйрьне өйрәнү юлында” (1966) язмасында 
галим “шагыйрьне үз төсендә күрсәтмичә, 

матур киендереп һәм грим сөртеп тәкъдим 
итүгә” каршы чыга, ягъни чын мәгънәсендәге 
фәннилектән, объективлыктан тайпылмаска 
кирәк дип белдерә [4, 127 б.]. “Тукай иҗаты 
(Беренче рус инкыйлабы чоры)” (1964) 
китабында галим шагыйрьнең идея-эстетик 
карашларын Беренче рус инкыйлабы, иҗтима-
гый хәрәкәт, каләм иясенең яшәү шартлары, 
тирәлеге, алган белеме, шул исәптән өйрәнгән 
әдәбиятлары белән тыгыз мөнәсәбәттә 
чагылдыра [5]. Ул, Тукайның 1906 – 1907 еллар 
поэзиясендә халыкчанлык принциплары җиңә, 
бу алга китеш барыннан да элек иҗтимагый-
политик һәм әдәби-эстетик карашларының 
үсешенә, әдәбиятның иҗтимагый ролен рево-
люцион-демократик рухта аңлый башлавына 
бәйләнгән; критик реализм принципларын 
практик рәвештә тормышка ашыру белән бергә, 
әлеге иҗат юнәлешенә карата кайбер фикерләр 
дә әйтә башлый, дип саный. Тәнкыйтьче, 
Тукайның мәхәббәт лирикасында, көнчыгыш-
ның шартлы-романтик стиленнән арына барып, 
әкренләп рус поэзиясе тәҗрибәсенә йөз тотуын 
әйтә. “Тукай эстетикасы һәм рус әдәбияты” 
мәкаләсендә галим шагыйрьнең Крылов, 
Кольцов, Пушкин, Лермонтов һ.б. белән 
бәйләнешләрен тәгаен мисаллар ярдәмендә ача; 
Тукайның реализм турындагы фикерләренең 
формалашуында Гоголь иҗатының зур роль 
уйнавын күрсәтә; шагыйрьнең идея-эстетик 
позициясе революцион-демократик поэзиясе-
нең башында торган Некрасовка аеруча якын, 
дип яза; Н. Белинский, Чернышевский, 
Добролюбов һәм Писарев кебек тәнкыйть-
челәрнең дә Тукайга тәэсирен билгели [6]. 

И. Нуруллин үз заманында чыккан 
әдәбиятка да битараф калмады. Ул Ә. Еники, Н. 
Исәнбәт, М. Әмир, А. Расих, М. Мәһдиев, Ф. 
Хөсни, С. Баттал һәм башка бик күп талантлы 
каләм ияләренең язганнарына һәрвакыт 
игътибарлы булды. Уңышларын мактады, 
кемлегенә карамастан, җитешсезлекләрен 
тәнкыйть утына алды. Галим әдәби уйланма, 
аны отышлы рәвештә тормышка ашыру 
проблемасын чишәргә тырышты. Аның 
язганнары, компромиссларга бара белмәгән 
намусы вакытлы матбугатны бәхәсләр 
мәйданына әверелдерергә сәләтле иде. 
Тәнкыйтьченең “Образлар дөньясында” (1964) 
[7], “Реализм турында” (1974) [8], “Тормыш 
һәм сәнгать чынлыгы” (1983) [9] хезмәтләре 
әдипләрнең өстәл китабына әверелде. Ул, 
“Новый мир”, “Дружба народов”, “Вопросы 
литературы”, “Волга” журналларында басылган 



R.F.KHARRASOVA 
 

 170 

язмалары белән, рус укучысын да уйга салды, 
татар фәнен киң мәйданга алып чыгарга 
тырышты. 

И. Нуруллин Гаяз Исхакыйның илгә 
әйләнеп кайтуында төп рольне уйнаган кеше 
иде. Узган гасырның сиксәненче елларыннан ул 
әдип иҗатын барлау, бәяләү, аның татар 
әдәбияты тарихында тоткан урынын күрсәтү 
юлында зур эшләр башкарды, гомере 
мөһаҗирлектә узган әдип хакында дистәләрчә 
мәкалә бастырды. Галим Исхакыйны үзе 
яраткан Тукай янәшәсенә дә куеп карады, 
икесенең дә татарның үзаңын үстерүдәге 
роленә югары бәя бирде [10]. И. Нуруллинның 
туксанынчы елларда вакытлы матбугатта дөнья 
күргән кайбер публицистик язмалары, узганга 
кайтып, тагын бер кат уйланулар рухында иде. 
Гомеренең ахырына җитеп килгәнен белгәндәй, 
ул үз күңелендә сакланган истәлекләр белән 
уртаклашырга ашыкты. И. Нуруллин аларда 
үзенең шәхес һәм галим буларак кичергән 
үсеш-үзгәрешләрен дә күрсәтте. Ул һаман да 
фәнни төгәллек һәм тормыш гаделлеге өчен 
көрәште, әдәбиятны камиллек кысаларында 
тоту, каләм ияләренә дәрәҗәле бүләк-исемәрне 
лаек бирү, талантларны күреп алу һәм үстерү, 
илгә хезмәт иткән шәхесләрне пропагандалауга 
мөнәсәбәтле фикер-тәкъдимнәр белән чыгыш 
ясады. И. Нуруллинның вакытлы матбугатта 
дөнья күргән мәкаләләре еш кына полемик 
накал, гражданлык позициясенең ныклыгы, 
гадел санаган фикерләрен җәмәгатьчелек аңына 
уздыру омтылышы белән аерылып тора иде. Ул 
бервакытта да оппонентлары белән бәхәсләр-
дән читкә тайпылмады, дәлилле җавап бирергә 
тырышты. 

И. Нуруллин фәнни хезмәтләрендә гомуми 
сүзләр белән мавыкмады, дәлилләүне, 
тәфсилләүне, укучыны төрле мисаллар һәм шул 
ук вакытта сүз көче ярдәмендә дә инандыруны 
хуп күрде. Аның каләменнән чыккан һәр җөмлә 
галимнең үз-үзенә бик нык ышанып 
язганлыгын сөйли. И. Нуруллин калдырган 
фәнни мирасның хәзергәчә кулланышта йөрүе, 
фикерләренең искермәве, теге яки бу бәхәсләр 
вакытында аргумент сыйфатында китерелүе 
аның тирән белемлелеген, алдан күрүчәнлеген, 
фәнни проблемаларга җитди якын килүен 
чагылдыра һәм бер үк вакытта бу исемнең яңа 
чорларга күчүенә, укучы хәтерендә яшәвенә дә 
хезмәт итә. 

Ибраһим Нуруллин тукайчы, камалчы, 
әмирханчы, исхакыйчы буларак танылды. 
Әлеге титаник талантларны аның әдәби-
гыйльми остазлары дип санарга мөмкин. Ул 
алардан турысүзлелеккә, каләм үткенлегенә, 
фикер көченә, үз-үзенә таләпчәнлеккә өйрәнгән 
олы шәхес иде. Галим белән үзеннән 
элгәреләрнең рухи-фикри бәйләнешләрен 
раслагандай, 1982 елда И. Нуруллинның 
“Габдулла Тукай” исемле китабы [11] 
Татарстан Республикасының Г. Тукай 
исемендәге Дәүләт премиясе белән бәяләнде, ә 
Г. Исхакый исемен җәмәгатьчелеккә кайтару 
юлындагы хезмәтләре өчен 1992 елда ул Г. 
Исхакый исемендәге әдәби бүләк иясе булды. 

Ибраһим Нуруллин университетта укыту 
дәверендә күпсанлы укучылар тәрбияләде, 
аның җитәкчелегендә фикер тирәнлеге белән 
аерылып торган диссертацияләр язылды. 
Күпсанлы хезмәтләр калдырган галим – бүгенге 
яшь фәнни эзләнүчеләр өчен дә зур остаз. 

Мөхтәрәм профессор, филология фәннәре 
докторы Ибраһим Нуруллин 1995 елның 
беренче июлендә Казанда вафат булды һәм 
җирләнде. 

 
Әдәбият 

1. Нуруллин И.З. К вопросу о развитии 
идейно-эстетических и литературно-критических 
взглядов Тукая: автореф. дис. ... к. филол. н. Казань, 
1953. 15 с. 

2. Нуруллин И.З. Тукайның әдәби пародия-
ләре // Совет әдәбияты. 1953. №1. Б. 108 – 114. 

3. Нуруллин И.З. Тукай тәнкыйтендә реализм 
һәм типиклык мәсьәләләре // Совет әдәбияты. 1953. 
№12. Б. 110 – 116. 

4. Нуруллин И.З. Шагыйрьне өйрәнү юлында 
// Казан утлары. 1966. №3. Б. 120 - 127 б. 

5. Нуруллин И.З. Тукай иҗаты (Беренче рус 
революциясе чоры). Казан: Казан ун-ты нәшр., 1964. 
111 б. 

6. Нуруллин И.З. Тукай эстетикасы һәм рус 
әдәбияты // Совет әдәбияты. 1955. №6. Б. 102 – 111. 

7. Нуруллин И.З. Образлар дөньясында: әдәби 
тәнкыйть мәкаләләре. Казан: Татар.кит.нәшр., 1964. 
142 б. 

8. Нуруллин И. З. Реализм турында. Казан: Та-
тар. кит. нәшр., 1974. 93 б. 

9. Нуруллин И.З. Тормыш һәм сәнгать 
чынлыгы: әдәби тәнкыйть мәкаләләре. Казан: Татар. 
кит. нәшр., 1983. 192 б. 

10. Нуруллин И. Тукай һәм Гаяз Исхакый // 
Татарстан яшьләре. 1990. 12 май. 

11. Нуруллин И.З. Габдулла Тукай. Казан: 
Татар. кит. нәшр., 1979. 304 б. 

 





M.KH.BAKIROV 
 

 172 

materials, presented in the collection, introduce us 
to the madrasah system of education, which 
occupied a large place in the history of Tatar 
culture. It should be noted that the collection 
conveys with remarkable ethnographic accuracy 
the environment, in which the writer described his 
childhood and youth in the works devoted to his 
brother. All these will enable Tatar literature, 
culture and the developing national cinema art to 
understand the national identity of the late 
nineteenth and early twentieth centuries and the 
realities of that time; the work will be interesting 
not only to the Tatar intellectuals, but also to a 
wide range of readers, as it fosters our national 
pride. 

Let us note the works available in the 
collection that are directly related to the Tatar 
literary movement. These works are significant be-
cause they provide exhaustive answers to complex 
questions, including those concerning the 
personality of Galimjan Ibragimov, the works 
make an objective assessment of the complex 
relationships between the writers of that time. 

In conclusion, we would like to note that at last 
the rich material and Naki Isanbet’s previously 
unpublished works, relating to an underresearched 
period in the history of Tatar literature and culture, 
(the first half of the twentieth century) and distin-
guished by documentary authenticity, are entering 
the literary arena. It is possible that we will not be 
able to fully appreciate their significance from to-
day’s point of view. This collection of works by 
Naki agha certainly opens up new opportunities for 
literary researchers, since the materials [2], [3], [4], 
[5], [6], presented in it, contain a lot of historical 

facts that can give answers to previously unan-
swered questions. 
 
References 

1. Nәkyj Isәnbәt: fәnni-populyar җyentyk [Naki 
Isanbet: popular science collection] (2021) / Tөz.: M.M. 
Hәbetdinova. Kazan: Җyen, 736 b. («SHәheslәrebez») 
(In Tatar) 

2. Zaһidullina D.F. (2021) Oluglarybyzny olylau 
[Glorifying the Great] // Vatanym Tatarstan. 14 mart // 
URL: https://vatantat.ru/2022/03/76808/ (accessed: 
20.03.2023). (In Tatar) 

3. Bakirov M.H. (2022) Halyk akademigy Nәkyj 
Isәnbәt [People 's Academician Naki Isanbet] // Mәdәni 
җomga. №32. 19 avgust. 14–15 b. (In Tatar) 

4. Kashapova S. (2023) Isәnbәt halykka kajtty 
[Isanbet has returned to the people] // Mәdәni җomga. 
30 gyjnvar // http://madanizhomga.ru/news/eshlekle-
mles/isanbat-xalykka-kaita (accessed: 20.03.2023). (In 
Tatar) 

5. Dramaturg һәm galim Nәkyj Isәnbәtne iskә 
aldylar [They honored the memory of the playwright and 
scientist Naki Isanbet] (2023) // Janalyklar. 23.01.2023. 
URL: https://trt-tv.ru/tat/tatar-joze/dramaturg-h-m-galim-n-
kyj-is-nb-tne-zurlap-isk-aldylar// (accessed: 20.03.2023). 
(In Tatar) 

6. «Җyen» fondy tarafynnan «Shәheslәrebez» 
seriyasendә kүrenekle galim, Tatarstannyң halyk 
yazuchysy, galim-filolog һәm fol'klorchy Nәkyj 
Isәnbәtkә bagyshlap nәsher itelgәn fәnni-populyar 
җyentykny tәk"dim itү kichәse [Presentation of the 
popular science collection "Naki Isanbet", published by 
theҖYen Foundation in 2021.] // Intertat. 20.01.2023. // 
https://www.youtube.com/watch?v=Z_bFnnvLJ8Q. (ac-
cessed: 20.03.2023). (In Tatar) 

7. Tatarstan dulkynynda. 29.06. 2022 [On the wave 
of Tatarstan. 29.06. 2022] // URL: https://trt-tv.ru/radio-
tatarstana/tatarstan-dulkynynda/tatarstan-dulkynynda-29-
06-22/ (accessed: 20.03.2023). (In Tatar) 

_______________________ 
 

«НӘКЫЙ ИСӘНБӘТ» ИСЕМЛЕ ФӘННИ-ПОПУЛЯР ҖЫЕНТЫККА 
(ТӨЗ. М. ХӘБЕТДИНОВА, КАЗАН: ҖЫЕН, 2021. 736 Б.) БӘЯЛӘМӘ 

 
Марсел Хәернас улы Бакиров, 

Казан федераль университеты, 
Россия, 420008, Казан ш., Кремлевская ур., 18 нче йорт, 

bakirovvolk@mail.ru. 
 

Мәкаләде 2021 елда «Җыен» фонды тарафыннан бастырылган “Нәкый Исәнбәт” исемле 
фәнни-популяр җыентыкка бәяләме бирелә. Китапка кергән материалның күбесе матбугатта 
беренче мәртәбә тулы рәвештә нәшер ителгән. Җынтыкка кертелгән фәнни мәкаләләр Нәкый 
Исәнбәтнең киң кырлы иҗатын ачалар. Автобиографик һәм документаль материаллар татар 
халкының тарихында булган “ак таплар”ны юкка чыгаралар. 

 
Төп төшенчәләр: Татар мәдәнияты, мирас, Нәкый Исәнбәт, Миләүшә Хәбетдинова, 

“Җыен” фонды 



TATARICA: REVIEWS  
 

 173 

 
Нәкый Исәнбәт дигән исем татар әдәбия-

тында, мәдәниятендә әллә кайчаннан бирле 
үзенең җитди һәм мәртәбәле урынын биләгән 
исемнәрдән. Шулай булса да аның шәхесе ул 
яшәгән заманның катлаулылыгы, традицион 
милли үсеш барышы белән яшисе урында, 
башка, директив рәвештә көчләп тагылган, 
борылышка кереп китәргә мәҗбүр ителү 
аркасында моңарчы аңланылмый, шәхес куасе 
тиешле дәрәҗәдә бәяләнми калган иҗатчыбыз. 

Без танышкан ошбу тупланма [1] Нәкый 
Исәнбәт шәхесен, ХХ гасырның беренче ярты-
сында кадәр сузылган катлаулы тарихи тирә-
лекне, шул исәптән әдәби барышны объектив 
һәм җитди күзлектән өйрәнергә мөмкинлек 
бирә торган материалларны эченә ала. Әйтергә 
кирәк, хезмәт үзенчәлекле структура һәм 
билгеле бер тәртип белән төзелгән. Әлбәттә, 
төзүченең – киң кырлы әдип, галимнең үз кулы 
белән иҗат ителгән тормыш баскычларына, 
чорның корифейлары, шул исәптән Г. 
Ибраһимов белән булган мөнәсәбәтләренә 
кагылышлы үз бәясен, башка шәхесләргә 
кагылышлы материалларын хронологик 
принципка яраштырып бирүе үзен һичшиксез 
аклый. Шул исәптән әлеге принцип, Нәкый 
Исәнбәт тормышында булган вакыйгаларны 
чор, ягъни укучыга елллар агышы белән бәйлән 
шактый төгәл күзәтү мөмкинлеге тудыра. 

Тулаем бәя алганда, әлеге тупланманы 
Нәкый Исәнбәтнең шәхси һәм иҗади социаль 
биографиясе рәвешендә кабул итү мөмкинлеге 
бар. Шул ук вакытта әлеге тупланма ХIХ 
гасырдан ХХ гасырга күчеш чорында барган 
катлаулы процессларны моңарчы бер төрле 
аңлатырга күнеккән әдәбият, мәдәният фәннә-
ренә өр-яңа объектив караш белән сүрәтләнгән 
картинаны күз алдына бастыра. Янә килеп, 
әлеге тупланмада бирелгән материаллар татар 
мәдәнияте тарихында бик зур урын биләгән 
мәдрәсә белем бирү системасы белән дә таныш-
тыры. Басым ясап әйтергә кирәк, җыентыкта 
әдипнең балачагына, агасына кагылышлы әсәр-
ләрдә сүрәтләү тирәлеге искиткеч этнографик 
төгәллек белән бирелгән. Бу да – татар 
әдәбиятына, мәдәниятенә, үсеп килүче милли 
кино сәнгатенә ХIХ гасыр ахырына ХХ йөз 
башына хас милли җирлекне, заман реалий-
ларын искиткеч җанлы һәм калку итеп аңларга, 
татарның зыялы катламына гына түгел, 
укучыларның киң катламына да бик кызык 

булыр, милли горурлыгыбызны көчәйтергә 
ярдәм итәр. 

Инде җыентыкта урын алган, турыдан туры 
татар әдәби барышына караган хезмәтләрне 
билгеләп үтик. Бу әсәрләр шактый катлаулы 
булган сорауларга, шул исәптән Галимҗан 
Ибраһимов шәхесенә, шул чордагы әдипләр 
арасындагы четерекле мәнәсәбәтләрне 
объектив бәяләүгә юнәлдерелгән шактый төпле 
җаваплар бирүе белән дә әһәмияткә ия. 

Йомгаклап шуны әйтергә кирәк, ниһаять 
әдәбият мәйданына татар әдәбияты, мәдәнияте 
тарихындагы, күп ак таплардан торган чорга 
(ХХ гасырның беренче яртысына кадәрге 
вакыт) документаль төгәллеге белән аерылап 
торган бай материал һәм Нәкый Исәнбәтнең 
моңа кадәр бер кайда да басылмаган әсәрләре 
килеп чыга. Аларның әһәмиятен әле без бүгенге 
көн каланчасыннан торып бәяләп тә бетерә 
алмыйбыздыр. Нәкый аганың бу тупланмасы, 
һичшиксез, әдәбият галимнәренә яңа 
мөмкинлекләр ача [2], [3], [4], [5], [6], [7] чөнки 
анда бирелгән материалларда моңарча билгесез 
булган сорауларга җавап бирерлек тарихи 
фактлар шактый. 

 
Әдәбият 

1. Нәкый Исәнбәт: фәнни-популяр җыентык / 
Төз.: М.М. Хәбетдинова. – Казан: Җыен, 2021. – 736 
б. («Шәхесләребез») 

2. Заһидуллина Д.Ф. Олугларыбызны олылау 
// Ватаным Татарстан. 2021. 14 март // URL: 
https://vatantat.ru/2022/03/76808/ 

3. Бакиров М.Х. Халык академигы Нәкый 
Исәнбәт // Мәдәни җомга. 2022. №32. 19 август. 14–
15 б. 

4. Кашапова С. Исәнбәт халыкка кайтты // Мәдә-
ни җомга. 2023. 30 гыйнвар // http://madanizhomga.ru/ 
news/eshlekle-mles/isanbat-xalykka-kaita 

5. Драматург һәм галим Нәкый Исәнбәтне 
искә алдылар // Яңалыклар. 23.01.2023. // URL: 
https://trt-tv.ru/tat/tatar-joze/dramaturg-h-m-galim-n-
kyj-is-nb-tne-zurlap-isk-aldylar/ 

6. «Җыен» фонды тарафыннан «Шәхесләре-
без» сериясендә күренекле галим, Татарстанның 
халык язучысы, галим-филолог һәм фольклорчы 
Нәкый Исәнбәткә багышлап нәшер ителгән фәнни-
популяр җыентыкны тәкъдим итү кичәсе // Intetnat. 
20.01.2023. // https://www.youtube.com/watch?v= 
Z_bFnnvLJ8Q.  

7. Татарстан дулкынында. 29.06. 2022 // URL: 
https://trt-tv.ru/radio-tatarstana/tatarstan-dulkynynda/ 
tatarstan-dulkynynda-29-06-22/ 

_______________________ 
 



M.KH.BAKIROV 
 

 174 

РЕЦЕНЗИЯ НА НАУЧНО-ПОПУЛЯРНЫЙ СБОРНИК «НАКИ 
ИСАНБЕТ» (СОСТ. М.М.ХАБУТДИНОВА, КАЗАНЬ: ФОНД «ҖЫЕН», 

2021, 736 С) 
 

Марсель Хаернасович Бакиров, 
Казанский федеральный университет, 

Россия, 420008, г. Казань, ул. Кремлевская, д. 18, 
bakirovvolk@mail.ru. 

 
Статья носит характер рецензии на научно-популярный сборник «Наки Исанбет», выпу-

щенный в издательстве «Җыен» в 2021 г. Ценность данного издания состоит в том, что в него 
включены материалы, ранее не изданные из-за цензуры. Круг научных статей, включенных в 
сборник, позволяют сформировать представление о многогранной научной деятельности 
ученого-энциклопедиста Наки Исанбета. Автобиографические и документальные материалы 
ликвидируют “белые пятна” в истории татарского народа. 

 
Ключевые слова: Татарская культура, наследие, Наки Исанбет, Милеуша Хабутдинова, 

Фонд “Җыен” 



TATARICA: REVIEWS  
 

 175 

DOI: 10.26907/2311-2042-2023-20-1-175-181 

REVIEW OF ILSEYAR ZAKIROVA’S BOOK “AWAL BASHLAP NI 
BETTE” (“THE BEGINNING OF TIME”) (KAZAN, 2017. 152 P.) 

 
Saviya Gimaltinovna Samitova, 

Kazan National Research Technological University, 
68 K. Marx Str., Kazan, 420015, Russian Federation, 

savilas@yandex.ru. 
 

The article reviews the structure of Ilseyar Zakirova’s book “Awal bashlap ni bette” (“The 
Beginning of Time”) (2017) and its place in the spiritual and cultural life of the Tatar people. The 
book shows the connection of myths that arose in the most ancient periods of mankind and individual 
phenomena of oral folk art with philosophical, religious teachings and aesthetic systems. The review 
evaluates the author’s philosophical and aesthetic analysis of the Turks and Tatars’ myths, legends 
and ancient beliefs, their connection with the world outlook and their reflection of the first world 
perceptions. The article describes such genres of folklore as dedication and ovation as a novelty of the 
book. It is for the first time that examples from folklore, collected by the author during the expedition 
to different regions where the Tatars live, have been introduced into the scientific circulation. 

 
Key words: humanity, spiritual values, world image, mythology, myth, legend, folklore, genre 
 

Everyone knows that in the era of 
globalization, attention to spiritual values has 
decreased, generation gap has deepened, traditions 
and customs are being forgotten, all these may lead 
to negative consequences. The main function of 
these values is to maintain harmony in the world, 
to provide humanity with prosperity and stability. 
In our spiritual life, we have transferred folk 
creativity, customs, traditions and beliefs to the 
background, thereby forgetting about their im-
portant function. The book “Awal bashlap ni bette” 
(“The Beginning of Time”) (2017), which makes 
you think deeply, is all about such values. 

Ilseyar Zakirova’s book “Awal bashlap ni 
bette” (“The Beginning of Time”) (Kazan, 2017. 
152 p.) highlights the beliefs, spiritual canons and 
national traditions that arose with the emergence of 
mankind, the book describes the gems of folk art 
that must be preserved and passed down from 
generation to generation [1]. In the introduction, 
the author reflects on the role of folklore and 
mythology that make one understand and recreate 
the picture of the world of any nation: “The world 
image, first of all, is manifested in oral folk art – in 
myths, mythological stories, legends, epics, fairy 
tales and other genres of folklore. Information, re-
flecting the people’s worldview, is preserved in 
rituals, customs and traditions. Views, as 
phenomena associated with the perception of the 
world, are believed to remain unchanged, to be 
timeless. The views that have arisen once are 
passed on from generation to generation becoming 
unwritten canons. This phenomenon is explained 

by the fact that people are unwilling to disturb 
stability and harmony in their thoughts and 
imagination” [1, pp. 3–4]. I. Zakirova explains the 
growing importance of continuously studying 
folklore along with scientific progress by the fact 
that the people’s folklore gems include the values 
stored in complex sciences. The monograph con-
tains proverbs that reflect the spiritual world of the 
people as well as individual episodes that represent 
the people’s worldview: the origin of the world, 
parallel worlds, the emergence of the first people 
and the Turkic peoples, the views of the Tatars and 
other Turks on the soul and destiny, which are still 
popular, the cult of water and water creatures, 
calendar customs and people’s views on the state 
and its ruler. 

The book begins with the article that gives it its 
name “Awal bashlap ni bette (Cosmogonic mythlar 
һam legendalar)” (“The Beginning of Time 
(Cosmogonic Myths and Legends)”). In it, the 
author summarizes the legends and mythological 
beliefs of the people about the universe, heaven, 
celestial bodies and the origin of life, notes that the 
plots described in them are common or similar for 
all peoples living on earth. Based on Sumerian, 
Babylonian, Egyptian, Greek and Siberian 
mythologies, the book explains the initial chaos 
when “nothing: neither heaven, nor earth, nor 
night, nor day, nor life, nor death … existed”. To 
explain the origin of all living things, the author 
gives parallels from the sacred books, shows their 
similarities and antiquity. In this study, examples 
from folklore, mythology, the Quran and Taurat 



S.G.SAMITOVA 
 

 176 

complement each other. Here is an excerpt from 
Tawrat: “And Allah said: Let there be Light … 
And Allah separated light from darkness. And 
Allah called light a day, and darkness a night…: 
the first day. – And Allah said: let there be 
firmness over water … And Allah created 
hardness, and separated water … And Allah called 
hardness heaven: the second day. This process thus 
continued for seven days” [1, p. 5]; it is reflected in 
the proverbs of the Tatar people: 

What was created at the beginning? Moon and 
day. 

What was created second? Heaven and earth 
[2, p. 419]. 

After I. Zakirova describes the processes of 
creating the moon and the sun, the sky and the 
earth within the content of the proverb, she gives 
an explanation, referring to the ancient works, 
written by V. Radlov on the Siberian Tatars, to the 
archaism “betu” or “bitu”, which today has lost its 
original meaning: 

Awal bashlap ni 
betti? 

(What was created 
at the beginning?) 

Kon betti da ay bet-
ti. 

(Day was created, 
and the Moon was cre-
ated.) 

Ikenchelay ni betti? 
(What was the se-

cond created thing?) 
Tau betti da, tash 

betti. 
(Mountain was cre-

ated, and stone was cre-
ated.) 

Urtasynda ni betti? 
(What was created 

in the middle?) 
Irman yushtyr ut 

betti. 
(Plants were creat-

ed.) 
Any utlarga ni betti? 
(What was created 

to be its host?) 

Kyl koyrykly mal 
betti. 

(Tailed animals 
were created.) 

Ana iya bulsyn dip, 
(To become its 

host,) 
Tufraktan surat 

kyldyryp, 
(From ground, from 

soil) 
Adamga bash 

barmakcha tan betti 
(A man was creat-

ed) 
Ber chebebcha zhan 

betti 
(His soul was creat-

ed) [3, p. 137] 

On the basis of the above example, the author 
shows that this view on the origin of the world has 
been completely preserved and proves that the 
word “bitte” means “happened”. 

I. Zakirova highlights the phenomenon of 
opposite dualism, characteristic of cosmogonic 

myths, and notes that initially it is seen in the 
struggle between light and darkness. This dualism 
is also reflected in the theory of Z. Freud, who 
explained mental processes based on folk 
mythology. When explaining the connections 
between the layers of consciousness of the Ego, 
Super Ego and Id, the psychologist relies on the 
opposite dualism, coming from mythology, and 
defines two types of desire. He calls the first one 
Eros and notes its focus on sexual desire, the desire 
to leave descendants, on the contrary, he considers 
the second one to be leading to destruction, death 
and calls it Thanatos. 

In this work, I. Zakirova studies not only the 
myths related to the period of paganism, but also 
evaluates the changes after the adoption of Islam. 
To this end, the scholar turns to the Quran and the 
works of Arabic and Farsi scholars. She uses the 
work of the Farsi scholar Rashid-ad-din “Zhamig 
аt-tavarikh” (“Jamit at-tavarikh”) who lived at the 
turn of the 13th–14th centuries. 

The monograph “Awal bashlap ni bette” (“The 
Beginning of Time”) (2017) has interesting and 
useful notes about the genealogical legends of the 
Tatar people, beliefs associated with the soul, the 
meanings of ancient words, the mythology of fate, 
the adoption of Islam by the Tatars, the images of 
the midwife and the ruler. We do not review all the 
articles; here, we consider only a few entries on the 
topics that have not been the objects of close 
analysis until today. 

The article “Tugan telda kylgan dogam (Tatar 
folklorynda bagyshlau genre)” (“A prayer in the 
native language (The genre of dedication in Tatar 
folklore)”) is devoted to the genre of dedication, 
telling that in the 10th century after the official 
adoption of Islam, the ancient values of our people 
received new sound, formed according to Shariah 
norms. The author refers to folk philosophy 
associated with the categories of desire, intention 
and thought, and notes that these categories 
coincide with the opinion of modern psychologists. 

The texts associated with dedications and 
ovations, used in connection with various actions 
and events, are confirmed by means of the poem 
“Tugan tel” (“Mother Tongue”) by the great poet 
G. Tukay. Examples are also given from records 
made in various areas where the Tatars live. These 
texts preserve the Tatar people’s beliefs, originat-
ing from Islam and paganism, and the names of 
many personalities who are considered to be saints. 
I. Zakirova gives comments on the terms and 
names in many versions of the religious texts that 
she has written down herself. 



TATARICA: REVIEWS  
 

 177 

The monograph provides examples of 
dedications, recorded from Minneakhmetova 
Fatima Gafievna during an expedition to the 
village of Tabanly Kul, the Krasnoufimsky district, 
the Sverdlovsk region in 2003. It presents 
translations of Arabic and Old Tatar words used in 
them; at the same time, the author indicates that 
there are lexemes, the meaning of which could not 
be established. The author believes that these 
words may be dialectalisms or distorted lexemes, 
and expresses the hope that this layer of 
vocabulary will be thoroughly studied in the future. 

I. Zakirova devotes the article “Alkysh algan – 
arymas” (“He who receives an ovation will not get 
tired”) to the genre of ovation, which today has 
remained unnoticed by the scholars of folklore. 
She notes that despite the fact that they were 
included in the collection of the Tatar proverbs, 
they were not the object of a separate scientific 
study. The work gives a definition of the term 
ovation, it is determined that this term is close in 
meaning to the concepts of “desire”, “sacred 
desire” or “blessing”, which are in everyday use. 
The Tatars attach a magical meaning to the seman-
tic content of such words that affect a person’s life 
in a positive way. The author writes that they are 
used in connection with various situations, events 
and customs. 

In our opinion, the fact that the book refers to 
the image of a midwife in Tatar folklore (“Ary 
utyrdyn, inaleklar”) indicates that the author is well 
acquainted with current studies, since this issue has 
not been the object of folklore research. 

Another important aspect of the study: I. 
Zakirova titles each article in a simple way, 
referring to people themselves and using 
quotations from folklore, thus conveying a 
complex problem in a way accessible to the reader. 
This phenomenon does not reduce the value and 
scientific significance of the work, but only en-
hances our interest, attracting readers who know 
nothing about science. Each section reaches the 
reader, exciting interest in those who are not 
interested. The main meaning and value of the 

monograph lies, in our opinion, in the fact that 
after getting acquainted with the monograph, the 
reader retrieves knowledge from the depths of the 
subconscious, remembering what they have heard 
from their grandparents and passing it on to 
subsequent generations. 

The article “Manke babayga salam (Tatar 
khalkynyn “Boz ozatu” yolasy)” (“Greetings to old 
man Manke (The Tatar people’s custom called 
“Seeing off the ice”)”), which required deep 
scientific research and led to interesting findings, is 
read with particular interest. The researcher pre-
sents materials about the ancient beliefs of the 
people, collected in Omsk, Tomsk and 
Novosibirsk. They are mainly used to maintain 
harmony in life and peacefully coexist with the 
reality surrounding us and invisible natural forces. 
The author, in order to prove her views, refers to 
the folklore traditions of other peoples, thereby 
coming to important scientific conclusions. 

The author of the monograph “Awal bashlap ni 
bette” (“The Beginning of Time”) (2017) relies on 
the works of V. Radlov, N. Katanov, N. Kun, S. 
Malov, V. Toporov, A. Khalikov, F. Khuzin, F. 
Urmanche, M. Bakirov, M. Piotrovsky and N. 
Krinichna. The outcomes of the research are pre-
sented to the reader in an academic but accessible 
language. The presence of works in this area 
proves that the research of Kh. Yarmi, N. Isanbet, 
F. Urmanche and M. Bakirov will be continued. 
 
References 

1. Zakirova, I. G. (2017). Awal bashlap ni bette 
[The Beginning of Time]. 152 p. Kazan, ТILA. (In Ta-
tar) 

2. Isanbet, N. (1959). Tatar makallare [Tatar 
Proverbs]. Vol.1, 915 p. Kazan, Tat. kn. izd-vo. (In 
Tatar) 

3. Radlov, V. V. (1872). Obraztsy narodnoi 
literatury tyurkskikh plemen, zhivushchikh v Yuzhnoi 
Sibiri i Dzungarskoi stepi [Samples of Folk Literature of 
the Turkic Tribes Living in Southern Siberia and the 
Dzungar Steppe]. Vol. IV. 411 p. St. Petersburg. (In 
Russian) 

_______________________ 
 



S.G.SAMITOVA 
 

 178 

ИЛСӨЯР ЗАКИРОВАНЫҢ «ӘҮВӘЛ БАШЛАП НИ БЕТТЕ» ДИГӘН 
КИТАБЫНА (КАЗАН, 2017. 152 Б.) БӘЯЛӘМӘ 

 
Сәвия Гималтын кызы Сәмитова, 

Казан милли тикшеренү технология университеты, 
Россия, 420015, Казан ш., К. Маркс ур., 68 нче йорт, 

savilas@yandex.ru. 
 

Бәяләмәдә Илсөяр Закированың «Әүвәл башлап ни бетте» (2017) китабының төзелеше, 
әлеге хезмәтнең татар халкының рухи һәм мәдәни тормышындагы урыны ассызыклана. 
Кешелек дөньясының башлангыч чорларында барлыкка килгән мифларның, халык авыз 
иҗатындагы аерым күренешләрнең фәлсәфи, дини тәгълиматлар, эстетик системалар белән 
бәйләнеше күрсәтелә. Рецензиядә хезмәт авторының төрки-татар халыкларының дөньяны 
аңлау белән бәйле тәүге күзаллауларын чагылдырган мифларга, легендаларга, борынгылыктан 
килгән ышануларына фәлсәфи-этик анализы бәяләнә. Табигатьләре аз ачылган, яисә 
галимнәрнең игътибарыннан читтә калган багышлау, алкыш кебек фольклор жанрларын 
шәрехләү китапның фәнни яңалыгы төсендә күрсәтелә. Татарлар оешып яшәгән төрле 
төбәкләргә оештырылган экспедиция вакытында автор тарафыннан язып алынган фольклор 
үрнәкләренең беренче тапкыр фәнни әйләнешкә кертелүе һәм шәрехләнүе әйтелә. 

 
Төп төшенчәләр: кешелек дөньясы, рухи кыйммәтләр, дөнья картинасы, мифологема, миф, 

легенда, фольклор, жанр 
 

Барыбызга да мәгълүм: глобальләштерү 
чорында рухи кыйммәтләргә игътибар кимү, 
буыннар арасында бәйләнеш югалу, гореф-
гадәтләрнең югала баруы күңелсез нәтиҗәләргә 
китерде. Бу кыйммәтләрнең төп функциясе 
дөньяда гармония саклауда, кешелекне 
иминлек, тотрыклылык белән тәэмин итүдә 
билгеләнә. Без рухи тормышыбызда халык 
иҗатының, гореф-гадәтләрнең, йолаларның, 
ышану-сынамышларның әһәмиятен арткы 
планга чыгарып, шул турыда онытып 
җибәрдек. Укып чыккач, күңелдә тирән 
уйланулар тудырган «Әүвәл башлап ни бетте» 
(2017) дигән китапта шушы кыйммәтләр 
турында сүз бара. 

Илсөяр Закированың «Әүвәл башлап ни 
бетте» (Казан, 2017. 152 б.) хезмәтендә кешелек 
дөньясы белән бергә барлыкка килгән ышану-
инанулар, әхлак кануннары, рухи кыйммәтләр, 
милли традицияләр яктыртыла, ул, буыннан 
буынга тапшырылып, сакланырга тиешле 
халык ядкярләрен шәрехләүгә багышлана [1]. 
Китапның кереш өлешендә автор фольклор һәм 
мифология ярдәмендә теләсә кайсы халыкның 
дөнья картинасын күзаллау һәм торгызып булу 
хакында фикер йөртә: «Дөнья картинасы, 
беренче чиратта, халыкның тел иҗатында – 
мифларда, мифологик хикәятләрдә, 
легендаларда, эпоста, әкиятләрдә һәм 
фольклорның башка жанрларында чагыла. 
Халыкның дөньяны күзаллавы турындагы 
мәгълүмат ритуалларда, йолаларда, гореф-

гадәтләрдә саклана. Дөньяны күзаллау белән 
бәйле карашлар, күренешләр, вакыттан тыш, 
үзгәрми торган кыйммәтләрдән санала. Бер 
барлыкка килгән карашлар гасырдан гасырга 
күчеп килеп, язылмаган кануннар буларак 
кабул ителгән. Бу күренеш халыкның билгеле 
бер тотрыклылыкны, аңында яки хыялында 
гына булса да яшәп килгән гармонияне бозудан 
куркуы белән бәйләп аңлатыла» [1, 3-4 б.]. И.Г. 
Закирова фәнни прогресс белән берлектә 
фольклорны өйрәнүнең әһәмияте көннән-көн 
артуын халык җәүһәрләренең үз эченә 
катлаулы фәннәрдә сакланган кыйммәтләрне дә 
сыйдыруы белән аңлата. Монографиягә 
халыкның рухи дөньясын, дөньяны кузаллавын 
чагылдырган аерым эпизодлар: дөнья яратылу, 
параллель дөньялар, беренче кешеләр барлыкка 
килү һәм төрки халыкларның килеп чыгуы, 
татар һәм башка төркиләрнең җан һәм язмыш 
турындагы карашлары, хәзергә кадәр 
популярлыгын җуймаган су һәм су ияләре 
культы, календарь йолалар һәм халыкның 
дәүләт һәм хөкемдар турындагы карашлары 
сурәтләнгән мәкаләләр кергән. 

Китап аңа исем буларак чыккан «Әүвәл 

башлап ни бетте (Космогоник мифлар һәм 
легендалар)» мәкаләсе белән ачыла. Анда автор 
халкыбызның галәм, күк һәм күк җисемнәре, 
җир һәм тереклек барлыкка килү турындагы 
легендаларын һәм мифологик ышануларын 
барлый, аларда тасвирланган сюжетларның 
дөньяда яшәүче бар халыклар белән уртак яки 



TATARICA: REVIEWS  
 

 179 

бик охшаш булуын ассызыклый. Шумер, 
Вавилон, Мисыр, Грек, Себер халыклары 
мифологияләрен күзәтеп: «бер нәрсә дә: күк тә, 
җир дә, төн дә, көн дә, яшәү дә, үлем дә юк 
иде» дигән сурәтләү аркылы, беренчел хаосны 
аңлата. Тереклек яратылу турында мисалларга 
изге китаплардан параллельләр китерә, 
аларның уртак якларын һәм борынгылыгын 
күрсәтә. Фәнни хезмәттә фольклордан, 
мифологиядән, Коръән һәм Тәүраттан 
китерелгән үрнәкләр бер-берсен тулыландырып 
килә. Мәсәлән, Тәүраттан китерелгән мисал 
«Һәм Алла әйтте: Яктылык бар булсын… Һәм 
Алла яктылыкны караңгылыктан аерды. Һәм 
Алла яктылыкны көн дип, караңгылыкны төн 
дип атады…: беренче көн. – Һәм Алла әйтте: су 
өстендә катылык бар булсын… Һәм Алла 
катылыкны бар кылды, һәм суны аерды… Һәм 
Алла катылыкны күк дип атады: икенче көн». 
Бу процесс шул рәвешле җиде көн дәвам итә» 
[1, 5 б.] татар халык мәкальләрендә чагылыш 
таба: 

Әүвәл башлап ни бетте? Ай бетте дә көн 
бетте. 

Икенчеләй ни бетте? Күк бетте дә җир бетте 
[2, 419 б. ]. 

Мәкаль эчтәлегендәге ай белән кояш, күк 
белән җир яратылу күренешләренә күзәтү 
ясаганнан соң, автор бүгенге көндә беренчел 
мәгънәсен югалткан «бетү» яки «битү» 
архаизмына аңлатма биреп, И. Закирова В.В. 
Радловның Себер татарларыннан язып алган 
борынгы әсәрләренә мөрәҗәгать итә: 

Әүвәл башлап ни 
битти? 

Көн битти дә, ай 
битти. 

Икенчеләй ни бит-
ти? 

Тау битти дә, таш 
битти. 

Уртасыда ни бит-
ти? 

Ирмән юшыр ут 
битти. 

Аны утларга ни 
битти? 

Кыл койрыклы мал 
битти. 

Аңа ия булсын, 
дип, 

Туфрактан сурәт 
кылдырып, 

Адәмгә баш бар-
макча тән битти, 

Бер чебенча җан 
битте [3, 137 б.] 

Автор югарыдагы үрнәккә таянып, дөнья 
барлыкка килү турындагы карашның 
тулысынча саклануы хакында искәртә һәм 
«битте» сүзенең «яратылу» мәгънәсенә ия 
булуын исбатлый. 

И. Закирова космогоник мифларга хас 
булган капма-каршы дуализм күренешенә 

игътибар биреп, аның, башлыча, яктылык һәм 
караңгылык арасындагы көрәштә чагылуын 
ассызыклый. Бу дуализм психик процессларны 
халык мифологиясенә нигезләнеп аңлаткан З. 
Фрейдның теориясендә дә чагылыш таба. 
Аңлылыкның Эго, Супер Эго һәм Ид 
катламнары арасында барган бәйләнешләрне 
аңлатуда психолог мифологиядән килүче 
капма-каршылык дуализмына таяна һәм ике төр 
дәрт барлыгын билгели. Аның беренчесен Эрос 
исеме белән атап, сексуаль дәртлелеккә һәм 
яшәүгә, нәсел калдыруга юнәлтелгән булуын, 
икенчесенең исә, киресенчә, җимерүгә, үлемгә 
китерүен билгеләп, Танатос дип атый. 

И. Закирова бу мәкаләсендә мәҗүсилек 
чорына караган мифларны гына өйрәнеп 
калмый, ә Ислам дине кабул ителгәннән соң 
кергән үзгәрешләрне дә бәяли. Бу максаттан 
галимә Коръәнгә һәм гарәп-фарсы 
галимнәренең хезмәтләренә мөрәҗәгать итә. 
XIII – XIV гасырлар чигендә яшәгән фарсы 
галиме Рәшид-әд-диннең «Җәмигъ әт-тәварих» 
хезмәтен яратып файдалана. 

«Әүвәл башлап ни бетте» (2017) 
монографиясендә татар халкының генеологик 
легендаларына, җан белән бәйле ышануларына, 
борынгы кот сүзенең мәгънәләренә, язмыш 
мифологемасына, татар халкының ислам динен 
кабул итү турында, кендек әбиләре һәм 
хөкемдар образларына багышланган гаять 
эчтәлекле һәм кызыклы язмалары урын алган. 
Рецензиядә, мәкаләләрнең барысына да күзәтү 
ясауны үзмаксат итмәү сәбәпле, бүгенге көнгә 
кадәр тирән анализ булмаган темаларга 
багышланган берничә язманы гына шәрехләп 
китәргә булдык. 

«Туган телдә кылган догам (татар 
фольклорында багышлау жанры)» дигән язма 
багышлау жанрының, Х гасырда Ислам дине 
рәсми рәвештә кабул ителгәннән соң, 
халкыбызның борынгы кыйммәтләренең яңа 
яңгыраш алуы, аларның шәригать кануннарына 
нисбәтле рәвештә формалашуы турында сөйли. 
Автор теләк, ният һәм уй-фикер категорияләре 
белән бәйле халык фәлсәфәсенә мөрәҗәгать 
итә, ул категорияләрнең бүгенге психологлар 
фикере белән тәңгәл килүен ассызыклый. 

Төрле эш-гамәлләр һәм вакыйгалар белән 
бәйләнештә кулланылган багышлауларга, 
алкышларга мөнәсәбәтле текстларга мәшһүр 
шагыйрь Г. Тукайның «Туган тел» шигыреннән 
дәлилләр китерелә. Шулай ук татарлар яшәгән 
төрле төбәкләрдән язып алынган үрнәкләр дә 
тәкъдим ителә. Бу текстларда татар халкының 



S.G.SAMITOVA 
 

 180 

ислам һәм мәҗүсилектән килгән ышанулары, 
изге саналган күп кенә шәхесләренең исемнәре 
саклануы күренә. И. Закирова күп вариантларда 
үзе язып алган дини эчтәлекле текстларда 
сакланган терминнарга, исемнәргә дә шәрех 
биреп бара. 

Монографиядә Свердловск өлкәсенең 
Красноуфимский районы Табанлы Күл 
авылына 2003 елда оештырылган экспедиция 
вакытында Миңнеәхмәтова Фатыйма Гафи 
кызыннан язып алынган багышлауларның 
үрнәкләре бирелә. Аларда кулланылган гарәп 
һәм иске татар сүзләренә тәрҗемә китерелә, 
шул ук вакытта мәгънәләрен табып булмаган 
лексемалар барлыгы хакында языла. Боларның 
диалектализмнар, яки бозылган сүзләр булу 
ихтималын искәртеп, автор лексиканың бу 
катламы киләчәктә галимнәр тарафыннан 
өйрәнелү мөмкинлегенә ышаныч белдерә. 

«Алкыш алган – арымас» мәкаләсен И. 
Закирова бүгенге көндә фольклористика 
фәнендә галимнәр игътибарыннан читтә калып 
килгән алкыш жанрына багышлый. Аларның, 
татар паремияләре составына кертелүләренә 
карамастан, аерым фәнни тикшеренү объекты 
булмавын искәртеп үтә. Алкыш терминына 
аңлатма бирелә, көндәлек кулланышта булган 
«теләк», «изге теләк» яки «хәер-фатиха» кебек 
гыйбарәләрнең алкыш термины белән тәңгәл 
булуын ачыклаганнан соң, татар халкының 
мондый сүзләрнең асылына кеше тормышына 
уңай тәэсир итә алырлык магик мәгънә 
салуларын ассызыклый һәм аларның төрле 
шартларга һәм вакыйгаларга, йолаларга бәйле 
рәвештә башкарылуы хакында искәрмә бирә. 

Минем карашымча, китапта татар 
фольклорында кендек әбиләре образларына 
урын бирү («Ары утырдың, инәлекләр») дә 
галимәнең бүгенге фән торышын яхшы белүен 
күрсәтә, чөнки әлеге мәсьәлә дә 
фольклористикада өйрәнү объекты буларак 
тикшерелмәгән дияргә була. 

Шунысы мөһим һәм кызыклы: И. Закирова 
һәр мәкаләсен гади формада, халыкның үзенә 
мөрәҗәгать итеп һәм фольклордан алынган 
цитаталар белән атый, шул рәвешле катлаулы 
мәсьәләләрне аңлаешлы итеп укучыга җиткерә. 
Бу күренеш хезмәтнең кыйммәтен һәм фәнни 
асылын киметми, бәлки аңа игътибарны 

арттыра гына: чөнки бу атамаларда ниндидер 
кысыксындыру, тарту көче барлыкка килә һәм 
ул фәннән шактый ерак торган 
милләттәшләребезне дә җәлеп итә. Һәр аерым 
бүлекчә укучыны кузгатып җибәрә, 
гамьсезләргә гамь кертә. Монография белән 
танышу нәтиҗәсендә укучының, хәтер 
төпкелләреннән үзе белгәннәрне тартып 
чыгарып, әби-бабаларыннан ишеткәннәрен 
искә төшереп, аларны киләчәк буыннарга 
тапшыруында, безнең карашыбызча, китапның 
төп әһәмияте һәм кыйммәте билгеләнә. 

Тирән фәнни эзләнүләрне таләп иткән, 
кызыклы ачышларга китергән «Мәңке бабайга 
сәлам (Татар халкының «Боз озату» йоласы)» 
мәкаләсе аеруча зур кызыксыну белән укыла. 
Галимә, Омск, Томск, Новосибирск якларында 
туплаган материалларына нигезләнеп, 
халкыбызның борынгыдан килгән ышануларын 
барлый. Аларның, нигездә, кешене чорнап 
алган әйләнә-тирә, тереклек һәм дә күренмәс 
табигый көчләр белән янәшә тыныч гомер итү 
максаты, тормыштагы гармонияне саклау нияте 
белән башкарылуы турында фикер әйтә. 
Карашын исбатлау өчен, башка халыкларның 
фольклор традицияләренә дә мөрәҗәгать итеп, 
кыйммәтле фәнни нәтиҗәләргә килә. 

«Әүвәл башлап ни бетте» (2017) 
монографиясенең авторы В.В. Радлов, Н.Ф. 
Катанов, Н.А. Кун, С.Е. Малов, В.Н. Топоров, 
А.Х. Халиков, Ф.Ш. Хуҗин, Ф.И. Урманче, 
М.Х Бакиров, М.Б. Пиотровский, Н.А. 
Кринична хезмәтләренә таяна, өйрәнү 
барышында ачылган фикерләрне академик, шул 
ук вакытта аңлаешлы телдә укучыларга 
җиткерә. Бу шәкелдәге хезмәтләрнең басылып 
торуы Х. Ярми, Н. Исәнбәт, Ф. Урманче һәм М. 
Бакировларның эстафетасын дәвам итүчеләр 
барлыгын, һичшиксез, исбатлый. 

 
Әдәбият 

1. Закирова И.Г. Әүвәл башлап ни бетте. 
Казан: ТӘҺСИ, 2017. 152 б. 

2. Исәнбәт Н. Татар мәкальләре. Казан: 
Татар.кит.нәшр., 1959. Т.1. 915 б. 

3. Радлов В.В. Образцы народной литературы 
тюркских племен, живущих в Южной Сибири и 
Дзунгарской степи. Ч.IV. СПб., 1872. 411 с. 

_______________________ 
 



TATARICA: REVIEWS  
 

 181 

РЕЦЕНЗИЯ НА КНИГУ ИЛЬСЕЯР ЗАКИРОВОЙ «ӘҮВӘЛ БАШЛАП 
НИ БЕТТЕ» («КАК СОЗДАЛСЯ МИР») (КАЗАНЬ, 2017. 152 С.) 

 
Савия Гималтыновна Самитова, 

Казанский национальный исследовательский технологический университет, 
Россия, 420015, г. Казань, ул. К. Маркса, д. 68, 

savilas@yandex.ru. 
 

Статья носит характер рецензии на книгу Ильсеяр Закировой «Әүвәл башлап ни бетте» 
(«Как создался мир»), увидевшей свет в Казани в 2017 году. В рецензии отмечается, что автор 
рассматривает миропонимание народа как сложное явление, которое является системой, 
состоящей из фрагментов, актуальных по отношению к конкретным ситуациям. Эта система 
называется моделью мира. В книге реконструирована на основе фольклорного материала 
модель мира татарского народа. Это прежде всего то, что реализовано на языковом уровне: в 
текстах эпосов, сказок, мифов, легенд, быличек, загадок, пословиц, песен и т. д. Ритуалы, 
обряды, обычаи, составляющие ритуальное поведение, также хранят важную информацию о 
мировоззрении народа. 

Впервые в научный оборот ввведены образцы фольклора, записанные автором во время 
экспедиций в различные регионы компактного проживания татар. Рецензент отмечает 
богатство и разнообразие анализируемого фольклорного материала, выверенность научного 
инструментария. В статье подчеркивается ценность и значение этой монографии в изучении 
духовной жизни татарского народа. 

 
Ключевые слова: человечество, духовные ценности, образ мира, мифология, предание, 

фольклор, жанр 
 



N.M.YUSUPOVA 
 

 182 

DOI: 10.26907/2311-2042-2023-20-1-182-188 

REVIEW OF TAGIR GILAZOV’S MONOGRAPH “TUKAY STUDIES: 
THE WAYS TO UNDERSTAND AND TO EXPLORE” 

 
Nurfiya Marsovna Yusupova, 

Kazan Federal University, 
18 Kremlyovskaya Str., Kazan, 420008, Russian Federation, 

faikovich@mail.ru. 
 

The article considers T. Gilazov’s work “Tukay Studies: The Ways to Understand and to Explore” 
as an object of our review. The article clarifies the contribution of this scientific publication to the re-
search into the life and work of Tukay. It states that the scholarly and critical literature, dedicated to 
the poet, is studied, on the one hand, in the national-public, Tatar spiritual-cultural and literary-
aesthetic aspects; on the other hand, it is done in the context of Eastern and Western cultures. This 
determines the relevance and scientific novelty of the article. The article highlights the significance of 
the T. Gilazov’s monographic work for literary science during the 20th–early 21st centuries. Firstly, 
this publication is a systemic research into the consistent, long-term, holistic development of Tukay 
studies, a comprehensive account of the trends reflecting its changes, transformations and the main 
stages of the poet’s creativity development. Secondly, the article establishes that the systematic work 
on Tukay’s studies reveals the turns in the development of Tatar literary and aesthetic thought and the 
history of literary criticism. Thirdly, the focus is on the fact that comprehensive work on Tukay stud-
ies, as a holistic system, can become a conceptual, methodological “key” to the study of the literary 
and historical heritage of other writers. Fourthly, the article argues that I. Nurullin’s monograph, 
which determines the place held by the ideological and aesthetic representation of Tukay’s spiritual 
heritage, made a significant contribution to literary criticism in historical and dialectical aspects. 

 
Key words: Tagir Gilazov, Gabdulla Tukay, Ibragim Nurullin, Tukay, Tukay studies, poetry, 

Tatar literary criticism 
 

The name and work of Gabdulla Tukay is con-
stantly in the focus of the Tatar critical and spiritu-
al thought. M. Khasanov, putting the poet on a par 
with Dante, Goethe, Byron, A. Pushkin, 
A. Mickiewicz, R. Tagore and T. Shevchenko, 
calls him “an encyclopedia of the Tatar life in the 
20th century, a Tatar flower in the garden of world 
culture” [8, p. 4]. The attitude towards Tukay plays 
an important role in national self-determination, 
the life of the Tatar nation and the importance of 
the personality of Tukay. His work is a vivid ency-
clopedia of the Tatar people’s historical, literary 
and cultural development, which determined the 
development of the literary and aesthetic thinking 
of the Tatars in the 20th century. 

Kh. Usman, G. Khalit, Ya. Agishev, 
N. Yuziev, R. Nafigov, I. Nurullin, R. Ganiyeva, 
N. Laisov, Kh. Minnegulov, T. Galiullin, 
Z. Ramiev, Z. Mukhametshin and others creatively 
developed and enriched the ideas of such outstand-
ing thinkers of the early 20th century as 
F. Amirkhan, J. Validi, G. Sagdi, G. Rakhim, and 
laid the foundation of Tukay studies. R. Gainanov, 
N. Yuziev, R. Dautov, Z. Ramiev, R. Islamov, 
J. Minnullin and others conduct extensive research 
on identifying the hidden signatures of the poet, his 

unknown poems, individual facts related to his life 
and work and on systematizing the obtained infor-
mation. We can rightly call the chronicle of 
Tukay’s life and work the era of scientific evalua-
tion in accordance with the principles and regula-
tions, preserved in the development of literary and 
aesthetic thinking in Tatar poetry. 

The revival in the Tatar literary and aesthetic 
thought in the early 21st century has opened up new 
perspectives in Tukay studies, further expanding 
the scientific horizons: in 2015, owing to 
J. Minnullin and R. Islamov’s efforts, two volumes 
of “Tukay – in Notes” were published in the series 
“Great Personalities”, which familiarize the Tatar 
reader with many facts that have remained un-
known until now or, for certain reasons, remained 
in the shadows ([6], [7]); the publication of 
Tukay’s Encyclopedia in 2016 made it possible to 
present in one collection all the materials obtained 
over more than a hundred years of the poet’s stud-
ies [1]; it was followed by the three-volume edition 
of “Materials for the Chronicle of Gabdulla 
Tukay’s Life and Work”, which was published in 
2021. It contained a new interpretation of the po-
et’s personality and work ([2], [3], [4]). 



TATARICA: REVIEWS  
 

 183 

Despite this fact, the issue of generalization, 
scientific evaluation and critical interpretation of 
the poet’s work in Tatar literature is still on the 
current agenda as a scientific trend. T. Gilazov’s 
book “Tukay Studies: The Ways to Understand 
and to Explore”, presented to the literary commu-
nity in 2023, is perceived as a new stage in Tukay 
studies [5]: he attaches great importance to sys-
tematizing the study of Tukay’s work, its compre-
hensive study in development and its evaluation on 
a conceptual basis. 

It is of special importance for Tatar literature 
of the early 21st century. Firstly, this edition is a 
holistic system that consistently and completely 
studies the main stages of the Tukay studies devel-
opment in the 20th and early 21st centuries. By 
evaluating the poet’s life and work in a specific 
historical era, the scholar substantiates Tukay stud-
ies as a holistic scientific trend, thereby expanding 
the understanding of Tatar literature as a science. 

In the first section of the monograph, the au-
thor considers Tukay studies in the 20th – early 21st 
centuries in chronological order and distinguishes 
four stages of research into Tukay’s oeuvre: 1) the 
beginning of the 20th century; 2) 1920–50; 3) 
1960–80; 4) the late 20th – the early 21st centuries. 
The section begins with the discussion of the fun-
damental questions of Tukay studies: “In what 
years did the study of Tukay begin? Under what 
conditions did the first knowledge and ideas about 
Tukay’s work become an independent scientific 
trend? How was it connected with national-
scientific views and the level of the aesthetic think-
ing development?” [5, p. 17]. Based on these ques-
tions, the work analyzes the critical recordings and 
publications of the early 20th century. Analyzing 
the publications of J. Validi, G. Iskhaki, 
F. Amirkhan, G. Ibragimov, G. Rakhim and others, 
T. Gilazov singles out the principles of nationalism 
and nationality of this period as the main principles 
for studying Tukay’s work. Particular attention is 
paid to the personality and heritage of Amirkhan as 
the founder of Tukay studies [5, p. 19]. 

The years of 1920s–50s seem to be the most 
difficult and controversial period not only in Tukay 
studies, but generally, in literary criticism, literary 
and scientific thought. They were assessed, on the 
one hand, as an era of heated discussions, a clash 
of opinions and contradictory patterns in Tukay 
studies; on the other hand, it was a period of gen-
eralization of the poet’s oeuvre and the time when 
his works were published. T. Gilazov research into 
the heritage of J. Validi, F. Burnashev, G. Sagdi, 

F. Saifi-Kazanly, G. Nigmati and G. Gali clarifies 
their contribution to the study of the poet’s work. 

The third stage in Tukay studies were the 
1960s -80s, the formidable and tragic years when 
this research gained its scientific strength. These 
years, which gave Tatar literature such scientists as 
G. Khalit, I. Nurullin, Kh. Khismatullin, 
M. Gainullin, R. Nafigov, N. Khisamov, 
N. Laisov, R. Ganieva, Z. Ramiev, H. Minnegulov 
and T. Galiullin, are considered to be the period of 
the formation and development of “Tukay studies” 
and “Tukay science”. Putting the focus of method-
ological issues on Tukay studies, T. Gilazov identi-
fies that the poet’s works were studied in their rela-
tion to Turkic literatures, Eastern and Western lit-
erary traditions. Based on the analysis of many ar-
ticles and works, this idea sounds well-founded. 

At the turn of the 20th –21st centuries, Tukay 
studies entered the period of new landmarks and 
significant qualitative changes. Summarizing opin-
ions about this period, T. Gilazov writes: “The 
trend of comments on the spiritual heritage of the 
poet in the context of general Turkic literature is 
increasing. In the Tatar diaspora and in the foreign 
Tatar press, actions are being taken to return to the 
people the memoirs and articles dedicated to 
Tukay, which set out the principles and methods 
for evaluating the poet’s oeuvre. Scientific 
textology of Tukay’s works undergoes a great up-
surge” [5, pp. 237–238]. The scholar focuses on 
the emergence of new scientific and methodologi-
cal concepts in Tukay studies of this period, the 
discovery of new aspects in the study of the poet’s 
work, in particular, on the close connection of his 
spiritual heritage with the Koran, with the culture 
of Islam, on a holistic system of comprehensive 
studies, conducted in the literature devoted to the 
image of Tukay. Objective assessments of the arti-
cles and publications, and their detailed analysis 
indicate that the author is a researcher possessing 
critical vision and thinking. As a result of his work 
on Tukay studies, which comprise the period of 
over more than a century, T. Gilazov argues that 
they contribute to the development of history, theo-
ry and criticism of Tatar literature, determining the 
possibilities for its revival, ways to reveal new 
qualities of national verbal art, enriching the liter-
ary historical and artistic thought with new results 
and generalizations. 

As you can see, in the monograph, Tukay’s 
work is studied in conjunction with the develop-
ment of national literary and philosophical think-
ing, against the background of mutual influence; it 
is analyzed in conjunction with the passage of time 



N.M.YUSUPOVA 
 

 184 

and the changes in philosophical, spiritual and aes-
thetic concepts. Thus, the trends and changes in 
Tukay studies in the 20th century make it possible 
to more profoundly understand the waves of the 
development of Tatar literary criticism, literary re-
search, the literary-critical environment, and more 
vividly imagine a new movement in the develop-
ment of literary and aesthetic thinking, and the his-
tory of literary criticism. Thus, the work clarifies 
the achievements gained in literary science and lit-
erary criticism, the scientific guidelines that were 
conditioned by the life and creative path of the po-
et, their causes and prerequisites. Moreover, it re-
builds separate assessments-relationships, the 
schemes of thought in literary research and literary 
criticism. Therefore, the study of the development 
of Tukay’s work is the study of the process of Ta-
tar literary criticism. 

Thirdly, this work identifies the principles, 
rules, the methodological essence and conceptual 
possibilities for studying and evaluating Tukay’s 
work. Therefore, a comprehensive analysis of 
Tukay studies as a holistic system, revealing the 
literary and aesthetic basis for studying the poet’s 
work, can become a conceptual, methodological 
“key” for assessing the creative oeuvre of other 
writers. 

Fourthly, the second part of the monograph fo-
cuses on the publication of I. Nurullin, related to 
the research into the work of G. Tukay, G. Iskhaki, 
the issues of scientific critical publications and lit-
erary theory. In this chapter, T. Gilazov comments 
on the work of I. Nurullin related to Tukay’s work; 
T. Gilazov highlights I. Nurullin’s contribution to 
the development of this scientific trend, the consol-
idation of his multifaceted activities and evaluation 
of the poet’s work on a conceptual basis. Having 
analyzed I. Nurullin’s scientific heritage, he con-
cludes that the scholar was able to conceptually 
evaluate Tukay’s work, and enrich Tukay studies 
with new fundamental views and assessments. 

This publication, providing a large-scale study 
of research into Tukay’s oeuvre, is devoid of all 
schematic reflections and strives for maximum ob-
jectivity, thus holding an important place in Tukay 
studies. We believe that this monograph, which is 
of great importance for conducting research on a 
conceptual basis, will be in great demand with Ta-

tar readers and will become a handbook for those 
who study and love Tukay’s work. 
 
References 

1. Gabdulla Tukai. Ehntsiklopediya (2016) 
[Gabdulla Tukay. Encyclopedia]. Gl. red. Z. Z. Ramiev. 
864 p. Kazan', Institut yazyka, literatury i kul'tury im. 
G. Ibraһimov. (In Tatar)  

2. Gabdulla Tukainyң tormysh һәm iҗat 
khronikasy өchen materiallar: 3 kitapta (2021) [Materi-
als for the Сhronicle of Gabdulla Tukay’s Life and 
Work: In 3 Books]. Kn. 3: 1911–1913. M. I. Ibraһimov, 
L. R. Nadyrshina, Z. Z. Rәmiev, G. M. Khannanova, Ә. 
Kh. Alieva, I. K. Zaһidullin, N. I. Tairov, M. A. 
Podol'skaya, E. K. Sәlakhova, F. G. Fәizullina, E. M. 
Galimҗanova; M. I. Ibraһimov, L. R. Nadyrshina 
redaktsiyasendә. 368 b. Kazan'. (In Tatar) 

3. Gabdulla Tukainyң tormysh һәm iҗat 
khronikasy өchen materiallar: 3 kitapta (2021) [Materi-
als for the Сhronicle of Gabdulla Tukay’s Life and 
Work: In 3 Books]. Kn. 2: 1908–1910. M. I. Ibraһimov, 
L. R. Nadyrshina, Z. Z. Rәmiev, G. M. Khannanova, Ә. 
Kh. Alieva, I. K. Zaһidullin, N. I. Tairov, M. A. 
Podol'skaya, E. K. Sәlakhova, F. G. Fәizullina, E. M. 
Galimҗanova; M. I. Ibraһimov, L. R. Nadyrshina 
redaktsiyasendә. 344 p. Kazan'. (In Tatar) 

4. Gabdulla Tukainyң tormysh һәm iҗat 
khronikasy өchen materiallar: 3 kitapta (2021) [Materi-
als for the Сhronicle of Gabdulla Tukay’s Life and 
Work: In 3 Books]. Kn. 1: 1886–1907. Z. Z. Rәmiev, 
M. I. Ibraһimov, G. M. Khannanova, Ә. Kh. Alieva, N. 
Sh. Nasyibullina, R. F. Kharrasova, A. I. Әkhmәtova; Z. 
Z. Rәmiev, M. I. Ibraһimov redaktsiyasendә. 448 p. 
Kazan'. (In Tatar) 

5. Gyilaҗev, T. Sh. (2023). Tukai gyil'miyate: 
tөshenү һәm өirәnү yullary [Tukay Studies: Ways to 
Understand and to Explore]. 244 b. Kazan', “Shkola” 
redaktsiya-nәshriyat үzәge. (In Tatar)  

6. Tukai yadkәrlәrdә: 2 tomda (2015) [Tukay in 
Notes (In Written Monuments)]. Tөzүchelәr: R. F. 
Islamov, filologiya fәnnәre doktory, Җ. S. Miңnullin, 
tarikh fәnnәre kandidaty. 968 p. Kazan, Җyen. (In Ta-
tar) 

7. Tukai v zapisyakh (v pamyatnikakh): v 2 
tomakh (2015) [Tukay in Notes (In Written Monu-
ments)]. Tөzүchelәr: R. F. Islamov, filologiya fәnnәre 
doktory, Җ. S. Miңnullin, tarikh fәnnәre kandidaty. 720 
b. Kazan', Җyen. (In Tatar)  

8. Khәsәnov, M. Kh. (1997). Tukai turynda sүz 
[A Word about Tukay]. Tukai һәm XX gasyr tatar 
mәdәniyate: Shagyir'neң 110 ellygyna bagyshlangan 
khalykara konferentsiya materiallary. Pp. 3– 5. Kazan'. 
(In Tatar) 

_______________________ 
 



TATARICA: REVIEWS  
 

 185 

ТАҺИР ГЫЙЛАҖЕВНЫҢ «ТУКАЙ ГЫЙЛЬМИЯТЕ: ТӨШЕНҮ ҺӘМ 
ӨЙРӘНҮ ЮЛЛАРЫ» МОНОГРАФИЯСЕНӘ (КАЗАН, 2023. 244 Б.) 

БӘЯЛӘМӘ 
 

Нурфия Марс кызы Юсупова, 
Казан федераль университеты, 

Россия, 420008, Казан ш., Кремль ур., 18 нче йорт, 
faikovich@mail.ru. 

 
Әлеге мәкалә Т. Гыйлаҗевның «Тукай гыйльмияте: төшенү һәм өйрәнү юллары» хезмәтен 

бәяләү объекты итеп ала. Тикшерү дәвамында фәнни басманың Тукай фәненә керткән өлеше 
тәгаенләнә, шагыйрьгә багышланган гыйльми-тәнкыйди әдәбиятның, бер яктан, милли-
иҗтимагый, татар рухи-мәдәни, әдәби-эстетик җирлегендә, икенче яктан, Шәрык һәм Гареб 
мәдәниятләре контекстында тикшерелүе ассызыклана. Мәкаләнең актуальлеге һәм фәнни 
яңалыгы шуның белән билгеләнә. ХХ гасыр дәвамында – ХХI гасыр башында Тукай фәненең 
торышына күзәтү ясалган Т. Гыйлаҗев монографик хезмәтенең кыйммәте, әдәбият фәне өчен 
әһәмияте аерып куела. Беренчедән, әлеге басманың эзлекле, дәвамлы, бөтенлекле төстә Тукай 
фәненең формалашуын, үзгәреш-яңарыш тенденцияләрен, төп үсеш баскычларын комплекслы 
өйрәнеп, тулы бер система буларак тәкъдим итүе ассызыклана. Икенчедән, Тукай гыйльмиятен 
системалы өйрәнүнең татар әдәби-эстетик фикере үсешендәге, әдәби тәнкыйть тарихындагы 
борылыш-үзгәрешләрне тагын бер кат төгәлләштерүе билгеләнә. Өченчедән, Тукай турындагы 
фәнне тулы бер система буларак комплекслы тикшерүнең башка әдипләр мирасы хакындагы 
зур гыйльми-тәнкыйди, әдәби-тарихи катламны тикшерүгә концептуаль, методологик «ачкыч» 
була алуына басым ясала. Дүртенчедән, монографиянең И. Нуруллинның Тукай рухи мирасын 
идея-эстетик күзаллаудагы урынын билгеләве, аның киңкырлы эшчәнлеген тарихи һәм 
диалектик бәйләнештә тикшереп, концептуаль нигездә бәяләве белән дә әдәбият белеменә зур 
өлеш кертүе ачыклана. 

 
Төп төшенчәләр: Таһир Гыйлаҗев, Габдулла Тукай, Ибраһим Нуруллин, Тукай 

гыйльмияте, поэзия, татар әдәбият белеме 
 

Габдулла Тукай исеме һәм иҗаты татар 
тәнкыйди, нәзари фикеренең даими күз уңында 
тора. М. Хәсәнов шагыйрьне, Данте, Гете, 
Байрон, А. Пушкин, А. Мицкевич, Р. Тагор, Т. 
Шевченколар белән бер рәткә куеп, «XX гасыр 
татар тормышының энциклопедиясе, дөнья 
мәдәнияте бакчасындагы татар чәчәге» дип 
атый [8, 4 б.]. Шуңа Тукайга булган мөнәсәбәт 
татар милләтенең үзбилгеләнүендә, яшәешендә 
мөһим роль уйный, Тукай шәхесе, аның иҗаты 
татар халкы тарихының, әдәби һәм мәдәни 
үсешенең ачык энциклопедиясе, ХХ гасыр 
татар әдәби-эстетик фикере үсешен билгеләүче 
маягы булып тора. 

ХХ гасыр дәвамында Тукай шигъриятен 
һәм тормыш юлын өйрәнүгә Х. Госман, Г. 
Халит, Я. Агишев, Н. Юзиев, Р. Нәфигов, И. 
Нуруллин, Р. Ганиева, Н. Лаисов, Х. 
Миңнегулов, Т. Галиуллин, З. Рәмиев, З. 
Мөхәммәтшин һ.б. галимнәр зур өлеш кертә. 
Алар, ХХ йөз башында Ф. Әмирхан, Җ. 
Вәлиди, Г. Сәгъди, Г. Рәхим кебек күренекле 
фикер ияләре әйткән карашларны иҗади 
үстереп, баетып, Тукай гыйльмиятен 

формалаштыра. Шагыйрьнең яшерен 
имзаларын, билгесез шигырьләрен, тормыш 
һәм иҗат юлына бәйле аерым фактларны 
ачыклауда, мәгълүматлар туплауда Р. 
Гайнанов, Н. Юзиев, Р. Даутов, З. Рәмиев, Р. 
Исламов, Җ. Миңнуллин, һ.б. киң фәнни 
эзләнүләр алып бара. Шуңа да ХХ гасырны Г. 
Тукайның тормыш һәм иҗат хроникасын, татар 
шигърияте мәйданында тоткан урынын әдәби-
эстетик фикер үсешендә калыплашкан 
принциплар һәм кануннар нигезендә гыйльми 
бәяләү дәвере дисәк тә ялгышмабыз. 

ХХI гасыр башы татар әдәби-эстетик 
фикерендәге яңарыш Тукай гыйльмиятенең яңа 
перспективаларын ачып, фәнни офыкларны 
тагын да киңәйтеп-төрлеләндереп җибәрде: 
2015 елда Җ. Миңнуллин, Р. Исламов 
тырышлыгы белән «Шәхесләребез» сериясендә 
нәшер ителгән ике томлык «Тукай – 
ядкярләрдә» басмасы шагыйрь шәхесенә, 
иҗатына бәйле моңа кадәр билгеле булмаган 
яисә аерым сәбәпләр нәтиҗәсендә күләгәдә 
калган күп фактларны татар укучысына 
кайтарды ([6], [7]); 2016 елда Тукай 



N.M.YUSUPOVA 
 

 186 

энциклопедиясенең басылып чыгуы шагыйрьне 
өйрәнү фәненең йөз елдан артык тарихына 
бәйле эзләнүләрне бер үремтәдә тупларга 
мөмкинлек бирде [1]; 2021 елда дөнья күргән 
өч томлык «Габдулла Тукайның тормыш һәм 
иҗат хроникасы өчен материаллар» басмасы да 
шушы юнәлешне дәвам итеп, шагыйрь 
шәхесенә һәм иҗатына яңа интерпретация 
тәкъдим итте ([2], [3], [4]). 

Шулай булуга карамастан, әлегә кадәр татар 
әдәбият фәнендә шагыйрь иҗатын фәнни, 
тәнкыйди интерпретацияләү хасиятләрен 
гомумиләштереп өйрәнү, тулы бер фәнни 
юнәлеш буларак бәяләү көн тәртибендә кала 
килде. Т.Ш. Гыйлаҗевның 2023 елда әдәби 
җәмәгатьчелеккә тәкъдим ителгән «Тукай 
гыйльмияте: төшенү һәм өйрәнү юллары» 
китабы Тукай фәнендә яңа сүз булып кабул 
ителде [5]: ул Тукай иҗатын өйрәнүләрне бер 
системага салуы, Тукай гыйльмиятен үсеш-
үзгәрештә комплекслы өйрәнүе, концептуаль 
нигездә бәяләве белән зур әһәмияткә ия. 

Ул ХХI гасыр башы татар әдәбият фәне 
өчен аеруча кыйммәтле. Беренчедән, әлеге 
басма ХХ гасыр дәвамында һәм ХХI гасыр 
башында Тукай фәненең формалашу, үзгәреш-
яңарыш тенденцияләрен, төп үсеш 
баскычларын эзлекле, дәвамлы, бөтенлекле 
төстә өйрәнеп, тулы бер система буларак 
тәкъдим итә. Конкрет тарихи вакыт 
аралыгында шагыйрьнең тормыш юлын, аеруча 
иҗатын өйрәнү юлларын бәяләү аша ул Тукай 
гыйльмиятен концептуаль нигезгә ия аерым бер 
фәнни юнәлеш буларак нигезли, шуның белән 
татар әдәбият белеме хакындагы 
күзаллауларны, фикер-карашларны да киңәйтеп 
җибәрә. 

Монографиянең беренче бүлегендә ХХ 
гасыр – ХХI гасыр башында Тукай фәне 
чорларга бүленеп, хронологик эзлеклелектә 
тикшерелә һәм Тукай фәнендә дүрт этап аерып 
куела: 1) ХХ йөз башы; 2) 1920-50 еллар; 3) 
1960-80 еллар; 4) ХХ гасыр ахыры – ХХI гасыр 
башы. Бүлек Тукай фәненең нигез ташларын 
барлау белән ачылып китә һәм «Тукай фәненең 
чишмә башы кайсы елларга туры килә? Тукай 
иҗаты хакында беренче белемнәр, 
күзаллауларның мөстәкыйль фәнгә әверелүе 
нинди шартларда бара? Ул милли нәзари-
гыйльми карашлар, эстетик фикерләүнең үсеш 
дәрәҗәсе белән ничек бәйләнгән?» [5, 17 б.] 
кебек сорауларны үзәккә алып, ХХ йөз 
башындагы тәнкыйди язмаларга, басмаларга 
анализны көн тәртибенә куя. Җ. Вәлиди, Г. 

Исхакый, Ф. Әмирхан, Г. Ибраһимов, Г. Рәхим 
һ.б. язмаларын анализлап, Т. Гыйлаҗев бу 
чорда Тукай иҗатын өйрәнүнең төп 
принциплары буларак миллилек, халыкчанлык 
һәм халыкчылык принципларын аерып куя. 
Тукай фәненә нигез салучы буларак Ф. 
Әмирхан шәхесенә һәм мирасына аерым 
игътибар бирә [5, 19 б.]. 

Тукай фәнендә генә түгел, гомумән, әдәби 
тәнкыйть, әдәби, фәнни фикер үсешендә иң 
катлаулы, каршылыклы чорны тәшкил иткән 
1920-50 еллар, бер яктан, Тукай гыйльмиятендә 
кискен бәхәсләр, фикерләр көрәше, 
каршылыклы закончалыклар дәвере, икенче 
яктан, шагыйрь мирасын барлау, аны бастырып 
чыгару эше башланган чор буларак үз бәясен 
ала. Җ. Вәлиди, Ф. Бурнаш, Г. Сәгъди, Ф. 
Сәйфи-Казанлы, Г. Нигъмәти, Г. Гали мирасын 
өйрәнеп, Т. Гыйлаҗев аларның шагыйрь 
иҗатын өйрәнүгә керткән өлешен 
тәгаенләштерә. 

1960-80 еллар зилзиләле һәм дәһшәтле 
елларны үтеп, акыл егәрлеге, фәнни мая 
туплаган Тукай фәнендә өченче этап итеп 
аерып чыгарыла. Татар әдәбият фәненә Г. 
Халит, И. Нуруллин, Х. Хисмәтуллин, М. 
Гайнуллин, Р. Нәфыйгов, Н. Хисамов, Н. 
Лаисов, Р. Ганиева, З. Рәмиев, Х. Миңнегулов, 
Т. Галиуллин кебек тукайчы галимнәрне бүләк 
иткән бу еллар чын мәгънәсендә «Тукай 
гыйльмияте», «Тукай фәне» формалашкан һәм 
үсеш алган чор буларак анализлана. Тукай 
фәнендәге төп методологик мәсьәләрне көн 
тәртибенә куеп, Т. Гыйлаҗев бу дәвердә 
шагыйрь поэзиясенең тугандаш, төрки 
әдәбиятлар, көнчыгыш һәм көнбатыш әдәби 
традицияләре яктылыгында өйрәнелүенә басым 
ясый. Күпсанлы мәкалә, хезмәтләр нигезендә 
расланган әлеге фикер дәлилле яңгырый. 

ХХ-ХХI гасыр чиге Тукай фәнендә яңа 
ориентирлар калыплашкан, зур сыйфат 
үзгәрешләре аваз салган, Тукай фәнендә яңа 
исемнәр пәйда булган чор буларак бәяләнә. Бу 
чор турындагы фикерләрен гомумиләштереп, Т. 
Гыйлаҗев: «Шагыйрь рухи мирасын 
гомумтөрки әдәбият контекстында шәрехләү 
юнәлеше көчәя. Татар диаспорасында, чит ил 
татар матбугатында Тукайга багышланган 
истәлек-хатирәләрне, мәкаләләрне халыкка 
кайтару юнәлешендә, аларда шагыйрь иҗатын 
бәяләү принципларын һәм алымнарын 
шәрехләү юлында нәтиҗәле гамәлләр ясала. 
Тукайның фәнни текстологиясе зур күтәрелеш 
кичерә» [5, 237-238 б.], – дип нәтиҗә ясый. 



TATARICA: REVIEWS  
 

 187 

Галим тарафыннан шушы чорда Тукай иҗатын 
өйрәнүдә яңа фәнни-методологик 
концепцияләрнең пәйда булуына, шагыйрь 
иҗатын өйрәнү юлында яңа аспектларның 
ачылуына, аерым алганда, Тукай рухи 
мирасының Коръән тәгълиматы, Ислам 
мәдәнияте белән тыгыз бәйләнешенә, әдәбиятта 
Тукай образының яктыртылышы тулы система 
буларак комплекслы өйрәнелүенә басым ясала. 
Мәкалә, язмаларга объектив бәя, җентекле 
анализ авторның тәнкыйди күзаллауга, 
фикерләүгә ия тикшерүче-галим булуын 
дәлилли. Әнә шулай бер гасырдан артык вакыт 
аралыгында тупланган Тукай гыйльмиятен 
өйрәнү нәтиҗәсендә Т. Гыйлаҗев шуны 
раслый: Тукай фәне татар әдәбияты тарихы, 
теориясе һәм тәнкыйте тармаклары үсешенә 
этәргеч бирә, аның яңарыш мөмкинлекләрен, 
милли сүз сәнгатенең яңа сыйфатларын ачу 
юлларын билгели, әдәби-тарихи һәм нәзари 
фикерне яңадан-яңа нәтиҗәләр һәм 
гомумиләштерүләр белән баета. 

Күренгәнчә, монографиядә Тукай иҗаты 
милли әдәби-фәлсәфи фикер үсеше белән 
янәшәлектә, үзара йогынты яссылыгында 
өйрәнелә, заман агышы, фәлсәфи, нәзари-
эстетик концепцияләр үзгәреше белән 
бәйләнештә анализлана. Шул рәвешле, Тукай 
гыйльмиятендәге борылышлар-үзгәрешләр ХХ 
гасыр дәвамында татар әдәби тәнкыйтенең, 
әдәбият фәненең үсеш-үзгәреш дулкыннарын, 
әдәби-тәнкыйди мохитне тагын да тирәнрәк 
тоярга мөмкинлек бирә, әдәби-эстетик фикер 
үсешендәге, әдәби тәнкыйть тарихындагы 
яңарыш хәрәкәтен тагын да ачыграк күз алдына 
бастыра. Шуның белән ул әдәбият фәнендә, 
әдәби тәнкыйтьтә шагыйрьнең тормыш һәм 
иҗат юлына бәйле калыплашкан фикерләрнең, 
фәнни ориентирларның формалашуын яки 
үзгәрүен, аларның сәбәпләрен яки 
алшартларын төгәлләштерүгә ирешә. Алай 
гына да түгел, әдәбият фәнендә, әдәби 
тәнкыйтьтә формалашкан аерым бәя-
мөнәсәбәтләрне, схематик фикерләрне дә 
үзгәртеп җибәрә. Шуңа да Тукай гыйльмияте 
үсешен өйрәнү ул татар әдәби тәнкыйтенең 
барышын өйрәнү дисәк тә һич ялгышмабыз. 

Өченчедән, әлеге басма Тукай иҗатын 
өйрәнү һәм бәяләү принципларын, 
кагыйдәләрен, ысулларын, методологик 
асылын, концептуаль мөмкинлекләрен 
тәгаенләштерә. Шуңа да Тукай гыйльмиятен 
тулы бер система буларак комплекслы 
тикшерү, шагыйрь иҗатын өйрәнүнең әдәби-

эстетик җирлеген барлау башка әдипләр 
мирасы хакындагы зур фәнни-тәнкыйди, 

катламны бәяләүгә дә концептуаль, 
методологик «ачкыч» була ала. 

Дүртенчедән, монографиянең икенче бүлеге 
И. Нуруллинның Тукай, Г. Исхакый иҗатларын 
өйрәнүгә мөнәсәбәтле фәнни-тәнкыйди 
язмаларын, әдәбият теориясе мәсьәләләренә 
караган басмаларын тикшерү үзәгенә куя. Бу 
бүлектә Т. Гыйлаҗев И. Нуруллинның Тукай 
иҗатына бәйле хезмәтләрен шәрехләп, аның 
әлеге фәнни юнәлеш үсешенә керткән өлешен 
төгәлләштерүгә, киңкырлы эшчәнлеген бергә 
туплап, концептуаль нигездә бәяләүгә ирешә. 
И. Нуруллинның фәнни мирасын анализлау 
аша галимнең Тукай иҗатын концептуаль 
бәяли алуы, Тукай гыйльмиятен яңа 
фундаменталь карашлар, бәя-хөкемнәр белән 
баетуы хакында нәтиҗә ясала. 

Шулай итеп, Тукай гыйльмиятен киң һәм 
масштаблы, киңкырлы өйрәнүгә юнәлтелгән, 
һәртөрле схематизмнардан арындырылган һәм 
мөмкин кадәр объективлыкка омтылган бу 
басма Тукай фәнендә әһәмиятле урын тота. 
Моңа кадәр дөнья күргән хезмәтләрне бер 
бәйләмгә туплавы, концептуаль нигездә 
өйрәнүе белән зур әһәмияткә ия булган бу 
монография татар укучылары арасында киң 
таралыр һәм Тукай иҗатын өйрәнүчеләрнең, 
гомумән, шагыйрь иҗатын яратучыларның, 
өстәл китабына әверелер дип ышанабыз. 

 
Әдәбият 

1. Габдулла Тукай. Энциклопедия / [баш. мөх. 
З.З. Рәмиев]. Казан: Г. Ибраһимов исем. Тел, 
әдәбият һәм сәнгать институты, 2016. 864 б. 

2. Габдулла Тукайның тормыш һәм иҗат 
хроникасы өчен материаллар: 3 китапта. 3 китап: 
1911–1913 = Материалы к хронике жизни и творче-
ства Габдуллы Тукая: в 3 кн. Кн. 3: 1911–1913 / 
М. И. Ибраһимов, Л. Р. Надыршина, З. З. Рәмиев, 
Г. М. Ханнанова, Ә. Х. Алиева, И. К. Заһидуллин, 
Н. И. Таиров, М. А. Подольская, Э. К. Сәлахова, 
Ф. Г. Фәйзуллина, Э. М. Галимҗанова; М. И. 
Ибраһимов, Л. Р. Надыршина редакциясендә. Ка-
зань, 2021. 368 б. 

3. Габдулла Тукайның тормыш һәм иҗат хро-
никасы өчен материаллар: 3 китапта. 2 китап: 1908–
1910 = Материалы к хронике жизни и творчества 
Габдуллы Тукая: в 3 кн. Кн. 2: 1908–1910 / 
М. И. Ибраһимов, Л. Р. Надыршина, З. З. Рәмиев, 
Г. М. Ханнанова, Ә. Х. Алиева, Г. Ф. Төхфәтова; 
М. И. Ибраһимов, Л. Р. Надыршина редакциясендә. 
Казань, 2021. 344 б. 

4. Габдулла Тукайның тормыш һәм иҗат 
хроникасы өчен материаллар: 3 китапта. 1 китап: 
1886–1907 = Материалы к хронике жизни и творче-



N.M.YUSUPOVA 
 

 188 

ства Габдуллы Тукая: в 3 кн. Кн. 1: 1886–1907 / 
З. З. Рәмиев, М. И. Ибраһимов, Г. М. Ханнанова, 
Ә. Х. Алиева, Н.Ш. Насыйбуллина, Р. Ф. Харрасова, 
А. И. Әхмәтова; З. З. Рәмиев, М. И. Ибраһимов 
редакциясендә. Казань, 2021. 448 б. 

5. Гыйлаҗев Т. Ш. Тукай гыйльмияте: төшенү 
һәм өйрәнү юллары. Казан: «Школа» редакция-
нәшрият үзәге, 2023. 244 б. 

6. Тукай ядкәрләрдә: 2 томда / Төзүчеләр: 
Р. Ф. Исламов, филология фәннәре докторы, 
Җ. С. Миңнуллин, тарих фәннәре кандидаты. Казан: 

Җыен, 2015. 1 т.: Истәлекләр, мәкаләләр, 
тәгъзияләр, телеграммалар. 968 б. 

7. Тукай ядкәрләрдә: 2 томда / Төзүчеләр: 
Р. Ф. Исламов, филология фәннәре докторы, 
Җ. С. Миңнуллин, тарих фәннәре кандидаты. Казан: 
Җыен, 2015. 2 т.: Мәкаләләр, шигырьләр, төрлеләр. 
720 б. 

8. Хәсәнов М. Х. Тукай турында сүз / Тукай 
һәм XX гасыр татар мәдәнияте: Шагыйрьнең 110 
еллыгына багышланган халыкара конференция 
материаллары. Казан, 1997. Б. 3– 5. 

_______________________ 
 

РЕЦЕНЗИЯ НА МОНОГРАФИЮ ТАГИРА ГИЛАЗОВА 
«ТУКАЕВЕДЕНИЕ: ОСМЫСЛЕНИЕ И ПУТИ ИЗУЧЕНИЯ» (КАЗАНЬ, 

2023. 224 С.) 
 

Нурфия Марсовна Юсупова, 
Казанский федеральный университет, 

Россия, 420008, г. Казань, ул. Кремлевская, д. 18, 
faikovich@mail.ru. 

 
Данная статья носит характер рецензии на монографию Тагира Гилазова «Тукаеведение: 

осмысление и пути изучения». В исследовании научно-критическая литература оценивается, с 
одной стороны, сквозь призму национально-общественной жизни, духовной атмосферы эпохи, 
с другой – в контексте восточной и западной культур. Новизна статьи состоит в выявлении 
вклада Т. Гилазова в тукаеведение и роли его монографии в истории татарской литературы. 
Ценность данного труда состоит в комплексном изучении тукаеведения от истоков до наших 
дней, в выявлении ключевых тенденций обновления, степеней роста. Уточняется роль 
тукаеведения в формировании литературно-эстетической мысли, истории литературной 
критики. В монографии сформирован методологический «ключ» к изучению целого научно-
критического, литературно-исторического слоя других писателей, определен вклад 
И. Нуруллина в тукаеведение, теорию литературы, выявлена преемственность традиций. 

 
Ключевые слова: Тагир Гилазов, Габдулла Тукай, Ибрагим Нуруллин, тукаеведение, 

поэзия, татарская литература, теория литературы 
 





 
 

 190 

 
On April 7, the 30th Anniversary International Scientific Conference “Dmitriev's Readings”, dedicated 

to topical issues in the development of Russian and foreign Turkology, was held at the Institute of Asian 
and African Countries of Lomonosov Moscow State University. The conference was attended by repre-
sentatives of the Turkological Centers from Moscow, St. Petersburg, the Republic of Tatarstan, the Chu-
vash Republic, the Republic of Bashkortostan, as well as the near and far abroad - Turkey, Hungary, Uz-
bekistan, Turkmenistan and Kazakhstan. 

The topics of the presented research included the issues of theoretical and practical grammar of the 
Turkic languages, research on linguistic, literary and cultural sources, methods of teaching Turkic lan-
guages, and features of life and culture of the Turkic peoples (for more details see: 
https://iaas.msu.ru/event/xxx- mezhdunarodnaya-konferencziya-dmitrievskie-chteniya-2/). 

_______________________ 
 
From April 14 to 15, in Almaty, the Turkic Academy, with the support of Al-Farabi Kazakh National 

University, held the 6th Meeting of the General Assembly of the Union of National Academies of Scienc-
es of the Turkic World (SNANTM). 

At the meeting, topical issues of scientific cooperation between the Turkic states and the subjects of 
the Russian Federation were discussed; the participants exchanged the views on deepening further inter-
actions between the scientific communities of the Turkic countries and the subjects of the Russian Federa-
tion in the field of the humanities - the study of the common history, languages, literature and culture of 
the Turkic peoples. 

During the discussion of the agenda items, the participants noted the expediency of expanding the 
scope of the Turkic Academy competences based on natural and technical sciences (for more details see: 
http://www.antat.ru/ru/news/16067/). 

_______________________ 
 
On April 21, 2023, the Academy of Sciences of the Republic of Tatarstan hosted the All-Russian 

Round Table “Current Problems of the Historical and Archaeological Study of the Notch Lines of Rus-
sia”, dedicated to the presentation of the results of research on historical and cultural heritage sites of the 
Russian border in the 16th –18th centuries. 

Within the framework of the project, the information on the remaining sections of the defensive lines 
of the European border part of Russia in the 16th –18th centuries was updated, special attention was paid to 
the need to identify and preserve them. 

The Round Table presented preliminary results of research within the framework of the project in 
Western and Eastern Siberia and the Far East (for more details see: http://www.antat.ru/ru/news/16108/) 

_______________________ 
 
On April 24–25, the International Research and Practice Seminar “Tatar Studies in a Paradigm Shift 

Situation: Theory, Methodology, Practice”, dedicated to the 145th anniversary of Gayaz Iskhaki, the clas-
sic of Tatar literature, publicist and public figure, began its work at the Academy of Sciences of the Re-
public of Tatarstan. 

A keen scientific interest in the personality of G. Iskhaki and his work is evidenced not only by the 
number of applications submitted for participation in the event, but also by the wide geography of the par-
ticipants: Kazakhstan, Azerbaijan, Kyrgyzstan, Turkey, Moscow, Yekaterinburg, Izhevsk, Novosibirsk, 
Cheboksary, Ufa, etc. At the same time, the problems of the seminar were not limited to the works of G. 
Iskhaki. The Tatars abroad, the issues of studying ethnic diasporas, theoretical and methodological as-
pects of studying national literatures and cultures, the problems of cultural borderlands - these were the 
range of issues that were raised in the reports of the participants of the plenary session and the round ta-
ble, held in the second part of the seminar (for more details see: http://www.antat.ru/ru/iyli/news/16126/). 

_______________________ 
 
On April 24–26, the World Congress of Tatars, together with the organization of Tatar women “Ak 

Kalfak”, held the Third World Congress of Tatar Women. 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 191 

The congress was attended by more than 500 delegates from the regions of the Republic of Tatarstan, 
53 regions of the Russian Federation, 15 countries of near and far abroad: Belarus, Bulgaria, Kazakhstan, 
China, Kyrgyzstan, Lithuania, Poland, USA, Tajikistan, Turkey and Estonia (for more details see: https: 
//tatar-congress.org/yanalyklar/iii-botendonya-tatar-hatyn-kyzlary-sezdy-press-relizy//). 

_______________________ 
 
On April 25, the Sh. Marjani Institute of History, the Academy of Sciences of the Republic of 

Tatarstan, hosted the First International Scientific Seminar “Tatars in Medieval Sources: The Historical 
Fate of the Name/Term and of Its Bearers”. 

The following topics were considered at the Seminar: Tatars in the ancient Turkic time; information 
about medieval Tatars in Arabic, Russian and Ottoman sources; the term “Tatars” in the history of the 
early Mongol empire; the theme “Tatars” and “The Land of the Tatars” in the monuments of the Old 
Norse writings; Tatars and numerical ethnonyms among the nomadic communities of steppe Eurasia in 
the 7th–12th centuries; Kara-Tatars in the history of Eurasia in the 14th–15th centuries. The participants also 
discussed the formation of the Tatar class in the Kazan Khanate and the circulation of the term “the ser-
vice merchant Tatar” in the 18th century. 

The Seminar became the first scientific event in the framework of the preparation of the collective 
monograph “Tatars in Medieval Sources: The Historical Fate of the Name/Term and of Its Bearers” (for 
more details see: http://tataroved.rf/news/906). 

_______________________ 
 
On May 19, the International Scientific Conference “The 23rd Ivanov’s Readings” took place. The 

conference was supported by the St. Petersburg Center for the Development and Support of Oriental 
Studies and the St. Petersburg Society for Scientific and Cultural Relations with Turkey. 

The annual “Ivanov’s Readings”, dedicated to the outstanding Russian Turkologist Sergei 
Nikolaevich Ivanov, have been held at the Department of Turkic Philology since 1999. 

The reports presented various issues of history, literature, culture and ethnography of the Turkic peo-
ples, mostly living in Russia in the past and at the present time (for more details see: 
https://turkicstudies.ru/2864-2/). 

 
The information was submitted by G. A. Nabiullina, Associate Professor of the Institute of Philology and Inter-

cultural Communication, Kazan Federal University. 
 
 



 
 

 192 

2023 ЕЛНЫҢ I ЯРТЫСЫНДА БУЛГАН ВАКЫЙГАЛАР 
 

2–3 мартта ТР Фәннәр академиясендә ТР Фәннәр академиясенең А.Х. Халиков исемендәге 
Археология институтының Бөтенроссия фәнни конференциясе (халыкара катнашу белән) узды. 

Конференция барышында археологик мирасны саклау, комплекслы дисциплинара 
тикшеренүләр үткәрү, төзекләндерү эшләренең ысуллары һәм алымнары, археологик 
коллекцияләрне кабул итү һәм исәпкә алу үзенчәлекләре, фәнни экспедицияләр үткәрү белән 
бәйле актуаль мәсьәләләр тикшерелде. (Тулырак мәгълүмат: http://www.antat.ru/ru/iar/news/15921/). 

_______________________ 
 
14 мартта Казанда «Керәшен сүзе» газетасының 30 еллыгына һәм беренче баш мөхәррире 

А.Н.Маловның (Ямаш Игәнәй) тууына 85 ел тулуга (1938-1997) багышланган «Совет чорыннан 
соң керәшеннәрнең вакытлы матбугатын үстерү» Бөтенроссия фәнни-гамәли конференциясе узды. 
Түбәндәге юнәлешләр буенча проблемалар каралды: ХХ гасырның беренче яртысында 
керәшеннәрнең вакытлы матбугаты барлыкка килүе; 1990-2000 елларда керәшеннәрнең вакытлы 
матбугаты үсеше; «Керәшен сүзе» һәм «Туганайлар» газеталарының барлыкка килү тарихы; 
«Керәшен сүзе» газетасының беренче баш мөхәррире Анания Нестерович Маловның (Ямаш 
Игәнәй) биографиясе һәм иҗади эшчәнлеге (1938-1997); «Керәшен сүзе» һәм «Туганайлар» 
газеталары битләрендә чагылдырылган проблемалар; «Керәшен сүзе» газетасының совет 
чорыннан соңгы чорда керәшеннәрнең этномәдәни һәм иҗтимагый хәрәкәтен торгызу өчен 
әһәмияте. (Тулырак мәгълүмат: http://татаровед.рф/news/887). 

_______________________ 
 
15–17 мартта Ашхабад шәһәрендә икътисади, фәнни-техник һәм мәдәни хезмәттәшлек буенча 

Төрекмәнстан-Татарстан Уртак Эшче төркеменең VIII утырышы узды. Аның эшендә, шулай ук 
Татарстан Республикасы делегациясенең Төркмәнстанга визиты программасында каралган чара-
ларда Татарстан Республикасы Фәннәр академиясе вице-президенты А.Л. Абдуллин катнашты. 

Үткәрелгән сөйләшү нәтиҗәләре буенча Төркмәнстан Фәннәр Академиясе һәм Татарстан 
Республикасы Фәннәр Академиясе арасында фәнни-техник хезмәттәшлек турында Меморандум 
төзелде, ул икътисади, фәнни-техник һәм мәдәни хезмәттәшлек буенча Төркмәнстан-Татарстан 
Уртак Эшче төркеменең йомгаклау пленар утырышында тантаналы шартларда имзаланды. 
(Тулырак мәгълүмат: http://www.antat.ru/tt/news/15960/). 

_______________________ 
 
7 апрельдә М.В. Ломоносов исемендәге МДУның Азия Һәм Африка илләре институтында 

илебез һәм чит ил төрки фәнен үстерүнең актуаль мәсьәләләренә багышланган «Дмитриев 
укулары» ХХХ юбилей халыкара фәнни конференциясе узды. Конференциядә Мәскәү, Санкт-
Петербург, Татарстан Республикасы, Чуашстан Республикасы, Башкортостан Республикасы, 
шулай ук якын һәм ерак чит илләр Төркия, Венгрия, Үзбәкстан, Төркмәнстан һәм Казахстан 
тюркология үзәкләре вәкилләре катнашты. 

Тәкъдим ителгән тикшеренүләр тематикасы төрки телләрнең теоретик һәм практик 
грамматикасы проблемаларын, лингвистик, әдәбият белеме һәм культурологик чыганакларны 
тикшерүне, төрки телләрне укыту методикасын, төрки халыкларның көнкүреш һәм мәдәният 
үзенчәлекләрен үз эченә ала. (Тулырак мәгълүмат: https://iaas.msu.ru/event/xxx-mezhdunarodnaya-
konferencziya-dmitrievskie-chteniya-2/). 

_______________________ 
 
14–15 апрельдә Алмата шәһәрендә Әл-Фәраби исемендәге Казахстан милли университеты 

ярдәме белән Төрки академия Төрки дөнья Милли фәннәр академияләре берлеге Генераль 
ассамблеясының VI утырышын уздырды. 

Утырышта төрки дәүләтләр арасында фәнни хезмәттәшлекне тирәнәйтү перспективалары, шул 
исәптән төрки халыкларның гомуми тарихын, телләрен, әдәбиятын һәм мәдәниятен өйрәнүдә 
үзара хезмәттәшлек мәсьәләләре каралды. 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 193 

Төрки илләрнең һәм Россия Федерациясе субъектларының фәнни берләшмәләре арасында 
гуманитар фәннәр өлкәсендә төрки халыкларның гомуми тарихын, телләрен, әдәбиятын һәм 
мәдәниятен өйрәнү өлкәсендә үзара хезмәттәшлекне тагын да тирәнәйтү мәсьәләсе күтәрелде. 
Генераль Ассамблеяның VII утырышы Казанда узачак. (Тулырак мәгълүмат: 
http://www.antat.ru/tt/news/16076/). 

_______________________ 
 
21 апрельдә Татарстан Республикасы Фәннәр Академиясендә XVI-XVIII гасырлар Россия чик 

буе тарихи-мәдәни мирасы һәйкәлләрен тикшерү нәтиҗәләрен презентацияләүгә багышланган 
«Россиянең чик буе сызыкларын тарихи-археологик өйрәнүнең актуаль проблемалары» 
Бөтенроссия түгәрәк өстәл утырышы узды. 

Проект кысаларында XVI-XVIII гасырларда Россиянең Европа өлеше чик буе оборона 
сызыкларының сакланып калган участоклары турында мәгълүматлар актуальләштерелде, аларны 
ачыклау һәм саклау кирәклегенә аерым игътибар бирелде. 

Түгәрәк өстәлдә проектны гамәлгә ашыру кысаларында Көнбатыш һәм Көнчыгыш Себер һәм 
Ерак Көнчыгыш территориясендә тикшеренүләрнең беренчел нәтиҗәләре тәкъдим ителде. 
(Тулырак мәгълүмат: http://www.antat.ru/tt/news/16137/) 

_______________________ 
 
24-25 апрельдә Татарстан Республикасы Фәннәр Академиясендә татар әдәбияты классигы, 

публицист, җәмәгать эшлеклесе Гаяз Исхакыйның тууына 145 ел тулуга багышланган 
«Парадигмалар алмашыну шартларында татар белеме: теория, методология, гамәл» дип 
исемләнгән Халыкара фәнни-гамәли семинар узды. 

Г.Исхакый шәхесенә, аның иҗатына зур фәнни кызыксыну турында чарада катнашу өчен 
бирелгән гаризалар саны гына түгел, катнашучыларның киң географиясе дә дәлилли: Казахстан, 
Әзербайҗан, Кыргызстан, Төркия, Мәскәү, Екатеринбург, Ижау, Новосибирск, Чебоксар, Уфа һ. б. 
Шул ук вакытта семинар проблемалары Г. Исхакый иҗаты белән генә чикләнмичә, чит илләрдә 
яшәүче татарлар, этник диаспораларны өйрәнү проблемалары, милли әдәбиятларны һәм 
мәдәниятләрне өйрәнүнең теоретик-методологик аспектлары, мәдәни чик проблемалары - пленар 
утырышта катнашучыларның докладларында һәм семинарның икенче өлешендә узган түгәрәк 
өстәлдә яңгыраган сораулар даирәсе. (Тулырак: http://www.antat.ru/ru/iyli/news/16126/). 

_______________________ 
 
24–26 апрель көннәрендә Бөтендөнья татар конгрессы “Ак калфак” татар хатын-кызлары 

оешмасы белән берлектә III Бөтендөнья татар хатын-кызлары съездын уздырды. 
Съездда Татарстан Республикасы районнарыннан, Россия Федерациясенең 53 төбәгеннән, 15 

ерак һәм якын чит илләрдән 500дән артык делегат катнашты. Алар Белоруссия, Болгария, 
Казахстан, Кытай, Кыргызстан, Литва, Польша, АКШ, Таҗикстан, Төркия, Эстониядән килделәр. 
(Тулырак мәгълүмат: https://tatar-congress.org/yanalyklar/iii-botendonya-tatar-hatyn-kyzlary-sezdy-
press-relizy/). 

_______________________ 
 
25 апрельдә ТР Фәннәр академиясенең Ш.Мәрҗани исемендәге Тарих институтында “Урта 

гасыр чыганакларында «татарлар»: исем/терминның һәм аны йөртүчеләренең тарихи язмышы” 
дип аталган I Халыкара фәнни семинар узды. 

Семинар кысаларында түбәндәге темалар: V–X гасырның борынгы төрки чорында татарлар; 
гарәп, рус һәм госман чыганакларында урта гасыр татарлары турында мәгълүматлар; Монгол 
империясе тарихында татарлар термины; борынгы Скандинавия язуы һәйкәлләрендә татарлар һәм 
татарлар иле темасы; VII–XII гасырларда дала Евразиясенең күчмә җәмгыятьләре арасында 
татарлар һәм санлы этнонимнар; XIV–XV гасырларда Евразия тарихында кара татарлар; шулай ук 
Казан ханлыгында татар катламының формалашу проблемалары һәм XVIII гасырда «хезмәтче 
сәүдә татары» терминының кулланылышына кагылышлы сораулар каралды. 



 
 

 194 

Семинар “Урта гасыр чыганакларында «татарлар»: исем/терминның һәм аны йөртүчеләренең 
тарихи язмышы” коллектив монографиясен әзерләү кысаларында беренче фәнни чара булды. 
(Тулырак мәгълүмат: http://татаровед.рф/news/906). 

_______________________ 
 
19 майда XXIII “Иванов укулары” Халыкара фәнни конференциясе узды. Конференция Санкт-

Петербургтагы Көнчыгышны өйрәнүне үстерү һәм аларга ярдәм итү үзәге һәм Санкт-
Петербургның Төркия белән фәнни һәм мәдәни элемтәләр җәмгыяте ярдәмендә  узды. 

Ел саен уздырыла торган “Иванов укулары" төрки филология кафедрасында 1999 елдан бирле 
үткәрелеп килә һәм быелгысы күренекле төрки телләр белгече Сергей Николаевич Ивановка 
багышланган иде. 

Докладларның күпчелеге элек һәм хәзерге вакытта Россия территорияләрендә яши торган 
төрки халыкларның тарихы, әдәбияты, мәдәнияте, этнографиясе мәсьәләләренә кагылды. 
(Тулырак: https://turkicstudies.ru/2864-2/). 

 
Материаллар филология фәннәре кандидаты, Казан федераль университетының Филология һәм 

мәдәниятара багланышлар институты доценты Г. Ә. Нәбиуллина тарафыннан тупланды һәм әзерләнде. 
 
 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 195 

ПРОШЕДШИЕ СОБЫТИЯ I ПОЛОВИНЫ 2023 ГОДА 
 

2–3 марта в Академии наук РТ состоялась Всероссийская научная конференция (с междуна-
родным участием) Института археологии им. А. Х. Халикова АН РТ. 

В ходе конференции обсуждались актуальные вопросы, связанные с сохранением археологиче-
ского наследия, проведением комплексных междисциплинарных исследований, методами и прие-
мами реставрационных работ, особенностями приема и учета археологических коллекций, прове-
дения научных экспедиций (подробнее: http://www.antat.ru/ru/iar/news/15921/). 

_______________________ 
 
14 марта в Казани прошла Всероссийская научно-практическая конференция «Развитие перио-

дической печати кряшен в постсоветский период», посвященная 30-летию создания газеты 
«Керәшен сүзе» («Слово кряшен») и 85-летию со дня рождения ее первого главного редактора 
А. Н. Малова (Ямаша Игенея) (1938–1997). Обсуждались проблемы по следующим направлениям: 
становление периодической печати кряшен в первой половине ХХ в.; развитие периодической пе-
чати кряшен в 1990–2000-х гг.; история создания газет «Керәшен сүзе» и «Туганайлар»; биография 
и творческая деятельность первого главного редактора газеты «Керәшен сүзе» Анания Нестерови-
ча Малова (Ямаша Игенея) (1938–1997); проблемы, отображенные на страницах газет «Керәшен 
сүзе» и «Туганайлар»; значение газеты «Керәшен сүзе» для возрождения этнокультурного и обще-
ственного движения кряшен в постсоветский период (подробнее: http://татаровед.рф/news/887). 

_______________________ 
 
15–17 марта в г. Ашхабаде проходило VIII заседание Совместной туркмено-татарстанской Ра-

бочей группы по экономическому, научно-техническому и культурному сотрудничеству. В ее ра-
боте, а также в мероприятиях, предусмотренных Программой визита делегации Республики Татар-
стан в Туркменистан, принял участие вице-президент Академии наук Республики Татарстан 
А. Л. Абдуллин. 

По итогам проведенных переговоров сформирован Меморандум о научно-техническом со-
трудничестве между Академией наук Туркменистана и Академией наук Республики Татарстан, 
который был подписан в торжественной обстановке на заключительном Пленарном заседании Со-
вместной туркмено-татарстанской Рабочей группы по экономическому, научно-техническому и 
культурному сотрудничеству (подробнее: http://www.antat.ru/ru/news/15957/) 

_______________________ 
 
7 апреля в Институте стран Азии и Африки МГУ имени М. В. Ломоносова состоялась юбилей-

ная ХХХ Международная научная конференция «Дмитриевские чтения», посвященная актуаль-
ным вопросам развития отечественной и зарубежной тюркологии. В конференции приняли уча-
стие представители тюркологических центров Москвы, Санкт-Петербурга, Республики Татарстан, 
Чувашской Республики, Республики Башкортостан, а также ближнего и дальнего зарубежья – 
Турции, Венгрии, Узбекистана, Туркменистана и Казахстана. 

Тематика представленных исследований включила в себя проблемы теоретической и практи-
ческой грамматики тюркских языков, исследования лингвистических, литературоведческих и 
культурологических источников, методики преподавания тюркских языков, особенности быта и 
культуры тюркских народов (подробнее: https://iaas.msu.ru/event/xxx-mezhdunarodnaya-
konferencziya-dmitrievskie-chteniya-2/). 

_______________________ 
 
С 14 по 15 апреля в г. Алматы Тюркская Академия при поддержке Казахского национального 

университета им. аль-Фараби провела VI Заседание Генеральной Ассамблеи Союза Национальных 
академий наук тюркского мира (СНАНТМ). 

На заседании были обсуждены актуальные вопросы научного сотрудничества между тюркски-
ми государствами и субъектами Российской Федерации, произошел также обмен мнениями о 
дальнейшем углублении взаимодействия между научными сообществами тюркских стран и субъ-



 
 

 196 

ектов Российской Федерации в сфере гуманитарных наук – изучения общей истории, языков, ли-
тературы и культуры тюркских народов. 

В ходе обсуждения вопросов повестки дня участниками была отмечена целесообразность рас-
ширения сферы компетенции Тюркской академии за счет естественных и технических наук 
(подробнее: http://www.antat.ru/ru/news/16067/). 

_______________________ 
 
21 апреля 2023 года в Академии наук Республики Татарстан состоялся Всероссийский круглый 

стол «Актуальные проблемы историко-археологического изучения засечных линий России», по-
священный презентации результатов исследований памятников историко-культурного наследия 
пограничья России XVI–XVIII вв. 

В рамках проекта были актуализированы сведения о сохранившихся участках оборонительных 
линий пограничья европейской части России в XVI–XVIII вв., обращено особое внимание на не-
обходимость их выявления и сохранения. 

На круглом столе были представлены предварительные результаты исследований в рамках 
реализации проекта на территории Западной и Восточной Сибири и Дальнего Востока (подробнее: 
http://www.antat.ru/ru/news/16108/) 

_______________________ 
 
24–25 апреля в Академии наук Республики Татарстан начал свою работу Международный на-

учно-практический семинар «Татароведение в ситуации смены парадигм: теория, методология, 
практика», посвященный 145-летию со дня рождения классика татарской литературы, публициста, 
общественного деятеля Гаяза Исхаки. 

О большом научном интересе к личности Г. Исхаки, его творчеству свидетельствует не только 
количество поданных для участия в мероприятии заявок, а также и широкая география участни-
ков: Казахстан, Азербайджан, Кыргызстан, Турция, Москва, Екатеринбург, Ижевск, Новосибирск, 
Чебоксары, Уфа и др. В то же время проблематика семинара не ограничивается творчеством 
Г. Исхаки. Татарское зарубежье, проблемы изучения этнических диаспор, теоретико-
методологические аспекты изучения национальных литератур и культур, проблемы культурного 
пограничья – вот круг вопросов, которые прозвучали далее в докладах участников пленарного за-
седания и состоявшегося во второй части семинара круглого стола (подробнее: 
http://www.antat.ru/ru/iyli/news/16126/). 

_______________________ 
 
24–26 апреля Всемирный конгресс татар совместно с организацией татарских женщин «Ак 

калфак» провел III Всемирный съезд татарских женщин. 
В съезде приняли участие более 500 делегатов из районов Республики Татарстан, 53 регионов 

Российской Федерации, 15 стран дальнего и ближнего зарубежья: Белоруссии, Болгарии, Казах-
стана, Китая, Киргизии, Литвы, Польши, США, Таджикистана, Турции, Эстонии (подробнее: 
https://tatar-congress.org/yanalyklar/iii-botendonya-tatar-hatyn-kyzlary-sezdy-press-relizy//). 

_______________________ 
 
25 апреля в Институте истории им. Ш. Марджани АН РТ состоялся Первый международный 

научный семинар «Татары» в средневековых источниках: историческая судьба имени/термина и 
его носителей». 

В рамках семинара рассматривались следующие темы: татары в древнетюркское время вв.; 
сведения о средневековых татарах в арабских, русских и османских источниках; термин «татары» 
в истории раннемонгольской империи; тема «Татары» и «Земля Татар» в памятниках древнескан-
динавской письменности; татары и числовые этнонимы в среде кочевнических сообществ степной 
Евразии в VII–XII вв.; кара-татары в истории Евразии в XIV–XV вв. Также были затронуты про-
блемы становления татарского сословия в Казанском ханстве и хождение термина «служилый тор-
говый татарин» в XVIII в. 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 197 

Семинар стал первым научным мероприятием в рамках подготовки коллективной монографии 
«Татары» в средневековых источниках: историческая судьба имени/термина и его носителей» 
(подробнее: http://татаровед.рф/news/906). 

_______________________ 
 
19 мая состоялась Международная научная конференция «XXIII Ивановские чтения». Конфе-

ренция прошла при поддержке Санкт-Петербургского центра развития и поддержки востоковед-
ных исследований и Санкт-Петербургского общества научных и культурных связей с Турцией. 

Ежегодные «Ивановские чтения» проводятся на кафедре тюркской филологии с 1999 года и 
посвящены выдающемуся отечественному тюркологу Сергею Николаевичу Иванову. 

Доклады затрагивали различные вопросы истории, литературы, культуры, этнографии тюрк-
ских народов, большей частью проживающих на территории России в прошлом и в настоящее 
время (подробнее: https://turkicstudies.ru/2864-2/). 

 
Материалы подготовлены доцентом Института филологии и межкультурной коммуникации 

Казанского федерального университета Г. А. Набиуллиной. 
 
 

 



 
 

 198 

DOI: 10.26907/2311-2042-2023-20-1-198-203 

UPCOMING EVENTS OF 2023 
 

August 28–30, 2023  
The 15th All-Russian Festival of Tatar Folklore “Tүgәrәk uen”. 
Organizers: Ministry of Culture of the Republic of Tatarstan, World Congress of Tatars. 
Venue: Kazan, Republic of Tatarstan, Russian Federation. 
Information: https://tatar-congress.org/resmi-basma/esh-plany/ 
 

September 19–20, 2023 
International Research and Practice Conference “The 9th Makhmutov Readings: A Teacher in a 
Renewing World”, dedicated to the Year of the Teacher and Mentor and the 125th anniversary of 
the Elabuga Institute. 
Organizers: Yelabuga Institute (branch) of Kazan Federal University. 
Venue: Yelabuga, Republic of Tatarstan, Russian Federation. 
Information: https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=&p_ 
kon_kfu=1&p_mounth_date=&p_year_start=2023&status=&p_office=&p_date_start=&p_date_end=&p_page=6 
 

October 20–21, 2023 
International Research and Practice Conference “Current Problems of Philology and Methods of 
Teaching Languages: Issues of Theory and Practice”, dedicated to the Year of the Teacher and 
Mentor and the 125th anniversary of the Yelabuga Institute. 
Organizers: Yelabuga Institute (branch) of Kazan Federal University. 
Venue: Yelabuga, Republic of Tatarstan, Russian Federation. 
Information: https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=&p_ 
kon_kfu=1&p_mounth_date=&p_year_start=2023&status=&p_office=&p_date_start=&p_date_end=&p_page=7 

 
October 20–22, 2023 

The 11th International Conference on Computer Processing of Turkic Languages “TurkLang 
2023”. 
Organizers: Bukhara State University; Academy of Sciences of the Republic of Tatarstan, Research University 
“Applied Semiotics”; Eurasian National University named after L. N. Gumilyov; Istanbul Technical University. 
Venue: Bukhara, Republic of Uzbekistan. 
Information: http://www.turklang.net/ru/. 
 

October 23–25, 2023 
The 4th International Research and Practice Conference “Tatar Linguistics in the Context of the 
Eurasian Humanities”. 
Organizer: Kazan Federal University, the Institute of Philology and Intercultural Communication. 
Venue: Kazan, Republic of Tatarstan, Russian Federation. 
Information: https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=&p_ 
kon_kfu=1&p_mounth_date=&p_year_start=2023&status=&p_office=&p_date_start=&p_date_end=&p_page=7 
 

October, 2023 
All-Russian Research and Practice Conference “Socialist City: History, Modernity and Devel-
opment Prospects”. 
Organizer: Naberezhnye Chelny State Pedagogical University. 
Venue: Kazan, Republic of Tatarstan, Russia. 
Information: http://www.antat.ru/ru/ite/ 
 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 199 

November 2–4, 2023 
The 1st International Research and Practice Conference “Humanities in the Modern World: 
Uraksin Readings”. 
Organizer: Institute of History, Language and Literature of the Ufa Federal Research Center of the Russian Acade-
my of Sciences. 
Venue: Ufa. Republic of Bashkortostan, Russian Federation. 
Information: http://rihll.com/science/conferences-and-events/gumanitarnye-nauki-v-sovremennom-mire-uraksinskie-
chteniya.html 
 

November 25, 2023 
International Turkic Runic Conference dedicated to the 130th anniversary of the Turkic script de-
cipherment by Wilhelm Thomsen. 
Organizer: Center for the Study of Turkic Writing and History. 
Venue: Almaty, Republic of Kazakhstan. 
Information: https://tengrism.kz/uly_budun/ 
 

November 29–30, 2023 
The 8th International Research and Practice Conference “Current Problems of Russian-language 
Literature in the Context of National Literatures”, dedicated to the memory of R. A. Kutuy and 
R. R. Bukharaev. 
Organizer: Kazan Federal University, the Institute of Philology and Intercultural Communication. 
Venue: Kazan, Republic of Tatarstan, Russian Federation. 
Information: https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=&p_ 
kon_kfu=1&p_mounth_date=&p_year_start=2023&status=&p_office=&p_date_start=&p_date_end=&p_page=8 



 
 

 200 

2023 НЧЕ ЕЛНЫҢ II ЯРТЫСЫНДА БУЛАЧАК ВАКЫЙГАЛАР 
 

28-30 август, 2023 ел 
«Түгәрәк уен» XV Бөтенроссия татар фольклоры фестивале. 
Оештыручылар: Татарстан Республикасы Мәдәният министрлыгы, Бөтендөнья татар конгрессы. 
Үткәрү урыны: Казан ш., Татарстан Республикасы, Россия. 
Мәгълүмат: https://tatar-congress.org/resmi-basma/esh-plany/ 
  

19-20 сентябрь, 2023 ел 
Алабуга институтының 125 еллыгына багышланган «IX Мәхмүтов укулары: яңара барган 
дөньяда педагог» Халыкара фәнни-гамәли конференциясе. 
Оештыручылар: Казан федераль университетының Алабуга институты (филиалы). 
Үткәрү урыны: Алабуга ш., Татарстан Республикасы, Россия. 
Мәгълүмат:https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=&p_ 
kon_kfu=1&p_mounth_date=&p_year_start=2023&status=&p_office=&p_date_start=&p_date_end=&p_page=6 

 
20-21 октябрь, 2023 ел 

Алабуга институтының 125 еллыгына һәм педагог һәм остаз елына багышланган 
«Филология һәм телләр укыту методикасының заманча проблемалары: теория һәм 
практика мәсьәләләре» Халыкара фәнни-гамәли конференциясе. 
Оештыручылар: Казан федераль университетының Алабуга институты (филиалы). 
Үткәрү урыны: Алабуга ш., Татарстан Республикасы, Россия. 
Мәгълүмат:https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=&p_ 
kon_kfu=1&p_mounth_date=&p_year_start=2023&status=&p_office=&p_date_start=&p_date_end=&p_page=7 
 

20-22 октябрь, 2023 ел 
«TurkLang 2023» төрки телләрне компьютерда эшкәртү буенча ХІ Халыкара конференция. 
Оештыручылар: Бохара дәүләт университеты; Татарстан Республикасы Фәннәр академиясе Гамәли семио-
тика фәнни-тикшеренү университеты; Л. Н.Гумилев исемендәге Евразия милли университеты; Истанбул 
техник университеты. 
Үткәрү урыны: Бохара ш., Үзбәкстан Республикасы. 
Мәгълүмат: http://www.turklang.net/ru/. 

 
23-25 октябрь, 2023 ел 

«Евразия гуманитар фәне контекстында татар тел белеме» IV Халыкара фәнни-гамәли 
конференциясе. 
Оештыручы: Казан федераль университетының Филология һәм мәдәниятара багланышлар институты. 
Үткәрү урыны: Казан ш., Татарстан Республикасы, Россия. 
Мәгълүмат:https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=&p_ 
kon_kfu=1&p_mounth_date=&p_year_start=2023&status=&p_office=&p_date_start=&p_date_end=&p_page=7 
 

Октябрь, 2023 ел 
«Социалистик шәһәр: тарих, хәзерге заман һәм үсеш перспективалары» Бөтенроссия 
фәнни-гамәли конференциясе. 
Оештыручы: Яр Чаллы дәүләт педагогика университеты. 
Үткәрү урыны: Казан ш., Татарстан Республикасы, Россия. 
Мәгълүмат: http://www.antat.ru/ru/ite/ 

 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 201 

2-4 ноябрь, 2023 ел 
«Хәзерге дөньяда гуманитар фәннәр: Ураксин укулары» I Халыкара фәнни-гамәли конфе-
ренциясе. 
Оештыручы: Россия Фәннәр академиясе Уфа федераль тикшеренү үзәгенең Тарих, тел һәм әдәбият институ-
ты. 
Үткәрү урыны: Уфа ш., Башкортстан Республикасы, Россия. 
Мәгълүмат: http://rihll.com/science/conferences-and-events/gumanitarnye-nauki-v-sovremennom-mire-uraksinskie-
chteniya.html 
 

25 ноябрь, 2023 ел 
Галим Вильгельм Томсенның төрки язуны дешифровкалавына 130 ел тулуга багышланган 
Халыкара төрки руник конференция. 
Оештыручы: Төрки язуны һәм тарихны өйрәнү үзәге. 
Үткәрү урыны: Алматы ш., Казахстан Республикасы. 
Мәгълүмат: https://tengrism.kz/uly_budun/ 

 
29-30 ноябрь, 2023 ел 

Р. А. Кутуй һәм Р. Р. Бухараев истәлегенә багышланган “Милли әдәбиятлар контекстында 
рус телле әдәбиятның актуаль проблемалары” VIII Халыкара фәнни-гамәли 
конференциясе. 
Оештыручы: Казан федераль университетының Филология һәм мәдәниятара багланышлар институты. 
Үткәрү урыны: Казан ш., Татарстан Республикасы, Россия. 
Мәгълүмат:https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=&p_ 
kon_kfu=1&p_mounth_date=&p_year_start=2023&status=&p_office=&p_date_start=&p_date_end=&p_page=8 

 



 
 

 202 

КАЛЕНДАРЬ ПРЕДСТОЯЩИХ СОБЫТИЙ II ПОЛОВИНЫ 2023 ГОДА 
 

28–30 августа 2023 г. 
XV Всероссийский фестиваль татарского фольклора «Түгәрәк уен».  
Организаторы: Министерство культуры Республики Татарстан, Всемирный конгресс татар. 
Место проведения: г. Казань, Республика Татарстан, Россия. 
Информация: https://tatar-congress.org/resmi-basma/esh-plany/  

 
19–20 сентября 2023 г. 

Международная научно-практическая конференция «IX Махмутовские чтения: педагог в 
обновляющемся мире», посвященная Году педагога и наставника и 125-летию 
Елабужского института. 
Организаторы: Елабужский институт (филиал) Казанского федерального университета. 
Место проведения: г. Елабуга, Республика Татарстан, Россия. 
Информация:https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=&p_ 
kon_kfu=1&p_mounth_date=&p_year_start=2023&status=&p_office=&p_date_start=&p_date_end=&p_page=6 

 
20–21 октября 2023 г. 

Международная научно-практическая конференция «Современные проблемы филологии и 
методики преподавания языков: вопросы теории и практики», посвященная Году педагога 
и наставника и 125-летию Елабужского института. 
Организаторы: Елабужский институт (филиал) Казанского федерального университета. 
Место проведения: г. Елабуга, Республика Татарстан, Россия. 
Информация:https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=&p_ 
kon_kfu=1&p_mounth_date=&p_year_start=2023&status=&p_office=&p_date_start=&p_date_end=&p_page=7 
 

20–22 октября 2023 г. 
ХI Международная конференция по компьютерной обработке тюркских языков «TurkLang 
2023». 
Организаторы: Бухарский государственный университет; Академия наук Республики Татарстан, Научно-
исследовательский университет «Прикладная семиотика»; Евразийский национальный университет имени 
Л. Н. Гумилева; Стамбульский технический университет. 
Место проведения: г. Бухара, Республика Узбекистан. 
Информация:http://www.turklang.net/ru/. 

 
23–25 октября 2023 г. 

IV Международная научно-практическая конференция «Татарское языкознание в контек-
сте Евразийской гуманитарной науки». 
Организатор: Казанский федеральный университет, Институт филологии и межкультурной коммуникации. 
Место проведения: г. Казань, Республика Татарстан, Россия. 
Информация:https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=&p_ 
kon_kfu=1&p_mounth_date=&p_year_start=2023&status=&p_office=&p_date_start=&p_date_end=&p_page=7 
 

Октябрь 2023 г. 
Всероссийская научно-практическая конференция «Социалистический город: история, со-
временность и перспективы развития». 
Организатор: Набережночелнинский государственный педагогический университет. 
Место проведения: г. Казань, Республика Татарстан, Россия. 
Информация: http://www.antat.ru/ru/ite/ 
 



TATARICA: SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD 
 

 203 

2–4 ноября 2023 г. 
I Международная научно-практическая конференция «Гуманитарные науки в современ-
ном мире: Ураксинские чтения». 
Организатор: Институт истории, языка и литературы Уфимского федерального исследовательского центра 
Российской Академии Наук. 
Место проведения: г. Уфа. Республика Башкортостан, Россия. 
Информация: http://rihll.com/science/conferences-and-events/gumanitarnye-nauki-v-sovremennom-mire-uraksinskie-
chteniya.html 
 

25 ноября 2023 г. 
Международная тюркская руническая конференция, посвященная 130-летию со дня де-
шифровки ученым Вильгельмом Томсеном тюркской письменности. 
Организатор: Центр изучения тюркской письменности и истории. 
Место проведения: г Алматы, Республика Казахстан. 
Информация: https://tengrism.kz/uly_budun/ 

 
29–30 ноября 2023 г. 

VIII Международная научно-практическая конференция «Актуальные проблемы 
русскоязычной литературы в контексте национальных литератур», посвященная памяти 
Р. А. Кутуя и Р. Р. Бухараева. 
Организатор: Казанский федеральный университет, Институт филологии и межкультурной коммуникации. 
Место проведения: г. Казань, Республика Татарстан, Россия. 
Информация: https://kpfu.ru/portal_new.main_page?p_sub=6308&p_group_name=&p_meropriatie_vid_type=&p_ 
kon_kfu=1&p_mounth_date=&p_year_start=2023&status=&p_office=&p_date_start=&p_date_end=&p_page=8 

 



 
 

 204 

INFORMATION ABOUT THE AUTHORS1 
 

Aksoy Gulusya – Ph.D. in Philosophy, Senior Lecturer in the Department of Philosophy, the 
Faculty of Literature, Bartin University (Bartin, Turkey). 
Bakirov Marsel – Doctor of Philology, Professor, Researcher in the Leo Tolstoy’s Heritage 
Studies Center, the Institute of Philology and Intercultural Communication, Kazan Federal Uni-
versity (Kazan, Russian Federation). 
Danilova Irina – Doctor of Philology, Professor, University of Gothenburg (Gothenburg, Swe-
den) 
Fazlutdinov Ildus – Сandidate of Philology, Associate Professor in the Department of Tatar 
Philology and Culture, Ufa University of Science and Technology (Ufa, Russian Federation). 
Gainullina Gulfiya – Candidate of Philology, Associate Professor in the Department of Tatar 
Literature, the Institute of Philology and Intercultural Communication, Kazan Federal University 
(Kazan, Russian Federation). 
Galimzyanov Anis – Candidate of Physics and Mathematics, Associate Professor, the Depart-
ment of Bilingual and Digital Education, the Institute of Philology and Intercultural Communica-
tion, Kazan Federal University (Kazan, Russian Federation). 
Isanbet Naki – scientist-encyclopedist (Kazan, Russian Federation). 
Isanbet Yulduz – Candidate of Art History (Kazan, Russian Federation). 
Kamalieva Alsu – Doctor of Philology, Professor of the Department of Turkic Languages and 
Literature of the Faculty of Literature of Bartin University (Bartin, Turkey). 
Khabutdinova Mileusha – Candidate of Philology, Associate Professor in the Department of 
Tatar Literature, the Institute of Philology and Intercultural Communication, Kazan Federal Uni-
versity (Kazan, Russian Federation). 
Kharrasova Rifa – Candidate of Philology, Associate Professor, Member of the Union of Writ-
ers of the Republic of Tatarstan (Kazan, Russian Federation). 
Kuzmina Khalisa – Candidate of Philology, Associate Professor in the Department of Tatar 
Linguistics, the Institute of Philology and Intercultural Communication, Kazan Federal Universi-
ty (Kazan, Russian Federation). 
Samitova Saviya – Candidate of Philology, Associate Professor in the Department on Bilingual 
Education, the Institute of Innovation Management, Kazan National Research Technological 
University (Kazan, Russian Federation). 
Shakirova Gulnara – Candidate of Philology, Associate Professor in the Department of Tatar 
Linguistics, the Institute of Philology and Intercultural Communication, Kazan Federal Universi-
ty (Kazan, Russian Federation). 
Yusupova Nurfiya – Doctor of Philology, Professor in the Department of Tatar Literature, the 
Institute of Philology and Intercultural Communication, Kazan Federal University (Kazan, Rus-
sian Federation) 
Zaripova-Chetin Chulpan – Candidate of Philology, Associate Professor in the Department of 
Azerbaijani Language and Literature, the Division of Modern Turkic Languages and Literature, 
Caucasus University (Kars, Turkey). 

                                                 
1 Author names are published exactly as they appear in the manuscript file. 



TATARICA: INFORMATION ABOUT THE AUTHORS 
 

 205 

АВТОРЛАР ТУРЫНДА МӘГЪЛҮМАТ1 
 
Аксой Гөлүсә Габдерәшит кызы – фәлсәфә фәннәре кандидаты, Әдәбият факультеты 
фәлсәфә кафедрасы укытучысы, Бартын университеты (Бартын, Төркия). 
Бакиров Марсель Хәернас улы – филология фәннәре докторы, профессор, Казан 
федераль университеты Филология һәм мәдәниятара багланышлар институтының Лев 
Толстой мирасын өйрәнү үзегенең фәнни хезмәткәре (Казан, Россия). 
Гайнуллина Гөлфия Расил кызы – филология фәннәре кандидаты, Казан федераль уни-
верситеты Филология һәм мәдәниятара багланышлар институтының татар әдәбияты ка-
федрасы доценты (Казан, Россия). 
Галимҗанов Әнис Фоат улы – физика-математика фәннәре кандидаты, доцент, Казан 
федераль университеты Филология һәм мәдәниятара багланышлар институтының 
билингваль һәм цифрлы белем бирү кафедрасы мөдире (Казан, Россия). 
Данилова Ирина Леонидовна – филология фәннәре докторы, Гетеборг университетының 
укытучысы (Швеция, Гетебург) 
Зарипова-Четин Чулпан Әфраим кызы – филология фәннәре кандидаты, Кавказ 
университетының хәзерге төрки телләр һәм әдәбият бүлегенең азәрбайжан теле һәм 
әдәбияты кафедрасы доценты (Карс, Төркия). 
Исәнбәт Йолдыз Нәкый кызы – сәнгать фәннәре кандидаты (Казан, Россия). 
Исәнбәт Нәкый Сираҗетдин улы – энциклопедист галим (Казан, Россия). 
Камалиева Алсу Миннеәхмәт кызы – филология фәннәре докторы, Әдәбият факультеты 
төрки телләр һәм әдәбиятлары кафедрасы профессоры, Бартын университеты (Бартын, 
Төркия). 
Кузьмина Халисә Хатыйп кызы – филология фәннәре кандидаты, Казан федераль уни-
верситеты Филология һәм мәдәниятара багланышлар институтының татар теле белеме ка-
федрасы доценты (Казан, Россия). 
Сәмитова Сәвия Гималтын кызы – филология фәннәре кандидаты, Казан милли 
тикшеренү технология университетының инновацияләр белән идарә итү институтының 
ике телдә укыту кафедрасы доценты. 
Фазлетдинов Илдус Камил улы – филология фәннәре кандидаты, Уфа Фән һәм 
технологияләр университетының татар филологиясе һәм мәдәнияте кафедрасы доценты 
(Уфа, Россия). 
Хәбетдинова Миләүшә Мөхәммәтҗан кызы – филология фәннәре кандидаты, Казан 
федераль университеты Филология һәм мәдәниятара багланышлар институтының татар 
әдәбияты кафедрасы доценты (Казан, Россия). 
Халиуллина Нурия Усман кызы – филология фәннәре кандидаты, М. Акмулла 
исемендәге Башкорт дәүләт педагогия университетының татар теле һәм әдәбияты 
кафедрасы доценты (Уфа, Россия). 
Харрасова Рифә Фатхрахман кызы – филология фәннәре кандидаты, доцент, Татарстан 
Респуликасы Язучылар берлеге әгъзасы. 

                                                 
1 «Авторлар турында мәгълүмат» бүлегендә мәкалә авторларының фамилиясе, исеме һәм атасының исеме 
автор редакциясендә бирелә. 



 
 

 206 

Шакирова Гөлнара Расих кызы – педагогика фәннәре кандидаты, Казан федераль 
университеты Филология һәм мәдәниятара багланышлар институтының татар теле белеме 
кафедрасы доценты (Казан, Россия). 
Юсупова Нурфия Марс кызы – филология фәннәре докторы, Казан федераль универси-
теты Филология һәм мәдәниятара багланышлар институтының татар әдәбияты кафедрасы 
профессоры (Казан, Россия). 



TATARICA: INFORMATION ABOUT THE AUTHORS 
 

 207 

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ1 
 

Аксой Гульуся Габдрашитовна – кандидат философских наук, преподаватель кафедры 
философии Литературного факультета, Бартынский университет (Бартын, Турция). 
Бакиров Марсель Хаернасович – доктор филологических наук, профессор, научный со-
трудник Центра по изучению наследия Льва Толстого, Казанский федеральный универси-
тет (Казань, Россия). 
Гайнуллина Гульфия Расилевна – кандидат филологических наук, доцент кафедры та-
тарской литературы Института филологии и межкультурной коммуникации Казанского 
федерального университета (Казань, Россия). 
Галимянов Анис Фоатович – кандидат физико-математических наук, доцент кафедры 
билингвального и цифрового образования Института филологии и межкультурной комму-
никации Казанского федерального университета (Казань, Россия). 
Данилова Ирина Леонидовна – доктор филологических наук, преподаватель Гетебург-
ского университета (Гетеборг, Швеция) 
Зарипова-Четин Чулпан Афраимовна – кандидат филологических наук, доцент кафед-
ры азербайджанского языка и литературы отделения современных тюркских языков и ли-
тератур Кавказского университета (Карс, Турция) 
Исанбет Наки Сиразиевич – ученый-энциклопедист (Казань, Россия). 
Исанбет Юлдуз Накиевна – кандидат искусствоведения (Казань, Россия). 
Камалиева Алсу Миннеахметовна – доктор филологических наук, профессор кафедры 
тюркских языков и литератур Литературного факультета, Бартынский университет (Бар-
тын, Турция). 
Кузьмина Халиса Хатиповна – кандидат филологических наук, доцент кафедры татар-
ского языкознания Института филологии и межкультурной коммуникации Казанского фе-
дерального университета (Казань, Россия). 
Самитова Савия Гималтыновна – кандидат филологических наук, доцент кафедры на 
двуязычной основе Института управления инновациями Казанского национального ис-
следовательского технологического университета (Казань, Россия). 
Фазлутдинов Ильдус Камилович – кандидат филологических наук, доцент кафедры 
татарской филологии и культуры Уфимского университета науки и технологий (Уфа, Россия). 
Хабутдинова Милеуша Мухаметзяновна – кандидат филологических наук, доцент ка-
федры татарской литературы Института филологии и межкультурной коммуникации Ка-
занского федерального университета (Казань, Россия). 
Харрасова Рифа Фатрахмановна – кандидат филологических наук, доцент, Член Союза 
писателей Республики Татарстан (Казань, Россия). 
Шакирова Гульнара Расиховна – кандидат педагогических наук, доцент кафедры татар-
ского языкознания Института филологии и межкультурной коммуникации Казанского фе-
дерального университета (Казань, Россия). 
Юсупова Нурфия Марсовна – доктор филологических наук, профессор кафедры татар-
ской литературы Института филологии и межкультурной коммуникации Казанского фе-
дерального университета (Казань, Россия). 

                                                 
1 Имена авторов в разделе «Сведения об авторах» приводятся в авторской редакции. 



 
 

 208 

INFORMATION FOR AUTHORS 
 

The journal publishes articles based on original scientific research on Tatar studies 
including studies of the Tatar language, literature, history, culture, arts and education. 
The journal also welcomes bio-bibliographical material about leading Tatar scholars and 
researchers in the field of Tatar studies and publishes short overviews of the scientific 
events in the Turkic world.  

 
Submission Requirements 

Research articles should include: 
1) text of the paper in two languages (Tatar / Russian and English), an abstract of 

150–200 words and 5–8 keywords in three languages – submitted electronically to 
tatarica.kpfu@gmail.com. Translation services are available at an additional cost. Papers 
in English do not require translation into the Russian or Tatar language. Submission 
guidelines can be found on the journal's website http://tatarica.kpfu.ru;  

2) a cover letter with the following information about the author (s) in Russian, Ta-
tar and English: 

• Last name, first name, middle name  
• City, country 
• Place of work (with address) 
• Position  
• Academic status and academic degree  
• Work phone  
• Mobile phone (for communication with editors) 
• Personal E-mail; 
3) a recommendation letter written by the academic advisor in any of the 3 official 

languages of the journal (Russian, Tatar and English) if the author is a graduate student 
or an applicant for the degree of the Candidate of Sciences (PhD). The literature listed in 
the References should primarily be published within the last 10 years.  
 

Manuscript Selection 
Research papers submitted for publication are selected on the basis of independent 

internal and external reviews and the decision of the editorial board. Accepted papers 
should meet high scientific criteria (relevance, significance, etc.) and the general re-
quirements of the journal. 

We will not consider any paper or component of a paper that has been previously 
published or is under consideration for publication elsewhere. 

Selected papers are edited to improve accuracy and clarity and for length. In case of 
a more serious correction, the paper is sent to the authors for revision. 



TATARICA: INFORMATION FOR AUTHORS 
 

 209 

АВТОРЛАР ӨЧЕН БЕЛЕШМӘ 
 

Журналда татар халкының теле, әдәбияты, тарихы, мәдәнияте, сәнгате һәм 
мәгарифе өлкәләрендә яңа гыйльми эзләнүләрне яктырткан фәнни мәкаләләр 

басыла; күренекле татар галимнәре һәм татарларга кагылышлы мәсьәләләрне 
өйрәнүче башка галимнәр хакында биобиблиографик материаллар, төрки дөнья 
фәнни вакыйгалары турында кыска хәбәрләр бирелә. 

 
Кулъязмаларны тәкъдим итү кагыйдәләре 

Журналның редакция коллегиясенә түбәндәгеләр тәкъдим ителә:  
1) мәкаләнең тексты (ике телдә татар/рус һәм инглиз), аннотациясе (өч телдә 

150–200 сүз) һәм төп төшенчәләре (5–8 сүз) электрон вариантта 
tatarica.kpfu@gmail.com адресына юллана. Теләүчеләр өчен өстәмә түләү хисабына 
тәрҗемәче хезмәте каралган. Редакциягә инглиз телендә тәкъдим ителгән мәкаләне 
рус яки татар теленә тәрҗемә итү соралмый. Мәкаләне формалаштыру таләпләрен 
журналның http://tatarica.kpfu.ru сайтыннан табарга мөмкин; 

2) автор (авторлар) турында рус, татар һәм инглиз телләрендә мәгълүматлар 
теркәлгән хат:  

 Фамилия, исеме, әтисенең исеме (тулысынча) 
 Шәһәр, ил 
 Эш урыны (адресы белән бергә) 
 Вазифасы 
 Гыйльми исеме һәм гыйльми дәрәҗәсе  
 Эш телефоны 
 Кәрәзле телефон (редакция өчен) 
 Электрон адрес; 
3) Мәкаләнең авторы кандидатлык дәрәҗәсен (PhD) алырга теләүче аспирант 

яки соискатель булса, фәнни җитәкче бәяләмәсе (өч телнең берсендә: рус, татар, 
инглиз) сорала. 

Мәкаләдә соңгы 10 елда басылган хезмәтләргә сылтама бирү әһәмиятле. 
 

Кулъязмаларны карау тәртибе 
Материалларны бастыруга сайлап алу эчке һәм тышкы бәяләмәләр, журнал 

редколлегиясе карары нигезендә башкарыла. Мәкаләгә куелган төп таләп – 
язманың югары фәнни критерийларга (хезмәтнең актуальлеге, фәнни яңалыгы һ.б.) 
туры килүе. 

Гомуми таләпләргә җавап бирмәгән һәм моңа кадәр басылган яисә башка 
журнал редакцияләренә юлланган мәкаләләр кабул ителми. 

Мәкаләгә кертелгән стилистик һәм формаль характердагы төзәтмәләр 

автордан башка хәл ителә. Җитдирәк төзәтмәләр автор белән килешенеп 
башкарыла яисә мәкалә, эшләп бетерү өчен, авторга җибәрелә. 



 
 

 210 

СВЕДЕНИЯ ДЛЯ АВТОРОВ 
 

В журнале публикуются научные статьи, содержащие исследования в области 
языка, литературы, истории, культуры, искусства и образования татарского народа, 
а также биобиблиографические материалы о ведущих ученых-татарах и ученых, 
обращавшихся в том или ином аспекте к проблемам татарики, краткая информация 
о научных событиях тюркского мира. 
 

Порядок предоставления рукописей 
Авторы должны предоставить в редакционную коллегию журнала следующие 

материалы: 
1) текст статьи на двух языках (татарском / русском и английском), а также 

аннотацию объемом 150–200 слов и 5–8 ключевых слов на трех языках в электрон-
ном виде по адресу tatarica.kpfu@gmail.com. При необходимости за дополнитель-
ную плату предоставляются услуги переводчика. Статьи на английском языке не 
требуют перевода на русский или татарский язык. Требования к оформлению ста-
тьи можно найти на сайте журнала: http://tatarica.kpfu.ru; 

2) сопроводительное письмо, содержащее сведения об авторе (авторах) на 
русском, татарском и английском языках: 

 Фамилия, имя, отчество полностью 
 Город, страна 
 Место работы (с адресом) 
 Занимаемая должность 
 Ученое звание, ученая степень 
 Рабочий телефон 
 Мобильный телефон (для редакции) 
 Электронный адрес; 
3) отзыв научного руководителя на любом из 3 официальных языков журнала 

(русском, татарском или английском), если автор статьи – аспирант или соискатель 
ученой степени кандидата наук (PhD). 

В тексте статей следует отдавать предпочтение ссылкам на публикации по-
следних 10 лет. 

 
Порядок рассмотрения рукописей 

Материалы для публикации отбираются на основе независимого внутреннего 
и внешнего рецензирования и решения редколлегии журнала. Основным требова-
нием к публикуемому материалу является соответствие его высоким научным кри-
териям (актуальность, научная новизна и др.). 

К рассмотрению не принимаются статьи, не соответствующие общим требо-
ваниям и опубликованные ранее или направленные в редакции других журналов. 

Небольшие исправления стилистического и формального характера вносятся в 
статью без согласования с авторами. При необходимости более серьезных исправ-
лений правка согласуется с авторами или статья направляется авторам на доработ-
ку. 

 



 211 

CONTENTS 
 
LANGUAGE  
Кuzmina, Kh., Каmalievа, А. Zuleikha’s speech portrait in Kul Gali’s poem “Kyissa-I Yusuf”  
(the 13th century). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7 
Shakirova, G. The diachronic aspect of studying the adverb in Tatar and other Turkic languages. . . .  20 
  
LITERATURE  
Isanbet, N. The song “Kongyr Boga”: Its historical roots and poetics in the context of the Turkic 
peoples’ culture. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32 
Fazlutdinov, I. Generation gap issue in Tatar poetry of Bashkortostan. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  44 
  
HISTORY AND SOCIETY  
Isanbet, Yu. Anton Eichenwald and the Kazan Office of Musical Folklore. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  76 
Khabutdinovа, М. “Tatar trail” in the history of Russian fisticuffs. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101 
  
CULTURE, PERSONALITY, EDUCATION  
Zaripova-Chetin, Ch., Aksoy, G. Zagir Bigiev’s detective story “Thousands, or the Beautiful 
Khadicha” on the Tatar stage. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113 
Gainullina, G. Amirkhan Yeniki’s works on the Tatar stage. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  126 
  
PERSONALIA  
Danilova, I. In memory of Yu. G. Nigmatullina. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  148 
Galimzyanov, А. Khabibullin Shaukat Taipovich: Life devoted to science. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  156 
Kharrasova, R.. Ibragim Nurullin as a scientist, critic and prose writer. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  165 
  
REVIEWS  
Bakirov, М. Review of Naki Isanbet’s collection: Popular science collection / compiled by: 
M. Khabutdinova. Kazan: Җyen, 2021. 736 p. (“Personalities” series). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  171 
Samitova, S. Review of Ilseyar Zakirova’s book “Awal bashlap ni bette” (“The Beginning of Time”) 
(Kazan, 2017. 152 p.). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  175 
Yusupova, N. Review of Tagir Gilazov’s monograph “Tukay studies: The ways to understand and to 
explore”. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182 
  
SCIENTIFIC CHRONICLES OF THE TURKIC WORLD  
Latest events in the first half of 2023. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  189 
Upcoming events of 2023. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  198 

 



 212 

ЭЧТӘЛЕК 
 
ТЕЛ  
Кузьмина Х.Х., Камалиева А.М. Кол Галинең «Кыйссаи Йосыф» поэмасында Зөләйханың 
сөйләм портреты (XIII г.). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7 
Шакирова Г.Р. Татар һәм башка төрки телләрдә рәвеш сүз төркемен диахроник аспектта 
өйрәнү. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  20 
  
ӘДӘБИЯТ  
Исәнбәт Н.С. «Коңгыр бога» көе: тарихи тамырлары һәм поэтикасы төрки халыклар 
мәдәнияте контекстында. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32 
Фазлетдинов И.К. Башкортстандагы татар поэзиясендә шагыйрьләр буыны мәсьәләсе. . . . . . .  44 
  
ТАРИХ, ҖӘМГЫЯТЬ  
Исәнбәт Й.Н. Антон Эйхенвальд һәм Казан музыкаль фольклор кабинеты. . . . . . . . . . . . . . . . .  76 
Хәбетдинова М.М. Русларның кул сугышы тарихында “татар эзе”. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101 
  
МӘДӘНИЯТ, ШӘХЕС, МӘГАРИФ  
Зарипова-Четин Ч.Ә., Аксой Г.Г. Заһир Бигиевнең «Өлүф, яки Гүзәл кыз Хәдичә» детективы 
татар сәхнәсендә. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113 
Гайнуллина Г.Р. Татар театры сәхнәсендә Әмирхан Еники әсәрләре. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  126 
  
PERSONALIA  
Данилова И.Л. Й.Г. Нигъмәтуллина якты истәлегенә. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  148 
Галимҗанов Ә.Ф. Хәбибуллин Шәүкәт Таип улы: фәнгә багышланган гомер. . . . . . . . . . . . . . .  156 
Харрасова Р.Ф. Ибраһим Зиннәт улы Нуруллин – галим, тәнкыйтьче һәм прозаик. . . . . . . . . . .  165 
  
РЕЦЕНЗИЯ ҺӘМ КҮЗӘТҮЛӘР  
Бакиров М.Х. «Нәкый Исәнбәт» исемле фәнни-популяр җыентыкка (төз. М.Хәбетдинова, 
Казан: Җыен, 2021. 736 б.) бәяләмә. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  171 
Cәмитова С.Г. Илсөяр Закированың «Әүвәл башлап ни бетте» дигән китабына (Казан, 2017. 
152 б.) бәяләмә. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175 
Юсупова Н.М. Таһир Гыйлаҗевның «Тукай гыйльмияте: төшенү һәм өйрәнү юллары» 
монографиясенә (Казан, 2023. 244 б.) бәяләмә. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182 
  
ТӨРКИ ДӨНЬЯ ФӘННИ ХРОНИКАСЫ  
2023 елның I яртысында булган вакыйгалар. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  189 
2023 елның II яртысында булачак вакыйгалар. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  198 



 213 

СОДЕРЖАНИЕ 
 
ЯЗЫК  
Кузьмина Х.Х., Камалиева А.М. Речевой портрет Зулейхи в поэме «Кысса-и Йусуф» Кул 
Гали (XIII в.). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7 
Шакирова Г.Р. Изучение наречия в диахроническом аспекте в татарском и других тюркских 
языках. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20 
  
ЛИТЕРАТУРА  
Исанбет Н.С. Песня «Коңгыр бога» («Коричневый бычок»): исторические корни и поэтика в 
контексте культуры тюркских народов. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32 
Фазлутдинов И.К. Проблема поколений в татарской поэзии Башкортостана. . . . . . . . . . . . . . . .  44 
  
ИСТОРИЯ И ОБЩЕСТВО  
Исанбет Ю.Н. Антон Эйхенвальд и Казанский кабинет музыкального фольклора. . . . . . . . . . .  76 
Хабутдинова М.М. «Татарский след» в истории русских кулачных боев. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101 
  
КУЛЬТУРА, ЛИЧНОСТЬ, ОБРАЗОВАНИЕ  
Зарипова-Четин Ч.А., Аксой Г. Детектив Загира Бигиева «Тысячи, или Красавица Хадича» 
на татарской сцене. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113 
Гайнуллина Г. Произведения Амирхана Еники на татарской сцене. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  126 
  
PERSONALIA  
Данилова И.Л. Памяти Ю.Г. Нигматуллиной. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  148 
Галимянов А.Ф. Шавкат Таипович Хабибуллин: жизнь, посвященная науке. . . . . . . . . . . . . . . . 156 
Харрасова Р.Ф. Ибрагим Зиннатович Нуруллин – ученый, критик и прозаик. . . . . . . . . . . . . . . .  165 
  
РЕЦЕНЗИИ И ОБЗОРЫ  
Бакиров М.Х. Рецензия на научно-популярный сборник «Наки Исанбет» (Сост. 
М.М.Хабутдинова, Казань: Фонд «Җыен», 2021. 736 с). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  171 
Самитова С.Г. Рецензия на книгу Ильсеяр Закировой «Әүвәл башлап ни бетте» («Как 
создался мир») (Казань, 2017. 152 с.). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  175 
Юсупова Н.М. Рецензия на монографию Тагира Гилазова «Тукаеведение: осмысление и пути 
изучения» (Казань, 2023. 224 с.) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182 
  
НАУЧНАЯ ХРОНИКА ТЮРКСКОГО МИРА  
Прошедшие события I половины 2023 года. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189 
Календарь предстоящих событий II половины 2023 года. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  198 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TATARICA 
 

№ 1(20) / 2023 
 

Дата выхода в свет 25.06.2023. 
Бумага офсетная. Печать цифровая. 

Формат 60х84 1/8. Гарнитура «Times New Roman». Усл. печ. л. 24,8. 
Тираж 275 экз. Заказ 10/6. 

 
Отпечатано с готового оригинал-макета 

в типографии Издательства Казанского университета 
 

420008, г. Казань, ул. Профессора Нужина, 1/37 
тел. (843) 233-73-59, 233-73-28 

 
Свободная цена 




	00 ТИТУЛ
	1_01
	1_02
	2_01
	2_02
	3_01
	3_02
	4_01
	4_02
	5_01
	5_02
	5_03
	6_01
	6_02
	6_03
	7_01
	7_02
	8_01 Сведения об авторах
	8_02 Сведения для авторов
	9_Содержание



